PRATICHE SPIRITUALI e PENITENZIALI. -Presenti un po' in tutte le religioni e in tutti i monachesimi, costituiscono uno degli elementi con cui l'uomo religioso cerca di migliorare la pro-pria posizione di fronte all'Assoluto. Nell'impospria posizione di frome all'Assoluto. Rell'impos-sibilità di offrire una visione d'insieme, ci limitiamo a mettere in luce alcuni periodi nonché le p. di alcuni Ordini religiosi. Conviene però notare subito che sia il termine di « ascesi » sia quello di « pratica », ripetendo un fenomeno analogo ad altre espressioni della vita spirituale, hanno un significato molto più ricco e vario alle origini del monachesimo e si restringono, fin quasi a divenire angusti, lungo il cammino che li porta a noi.

I. L'antichità greco-romana e l'antichità cristiana - II. Il monachesimo - III. I Premostratensi - IV. Il francescanesimo - V. I Minimi - VI. La Compagnia di Gesti - VII. Dal sec. XVI al sec. XX - VIII. Aspetti psicologici.

# I. L'antichità greco-romana e l'antichità cristiana.

I. La tradizione filosofica antica - II. Il cristianesimo.

I. LA TRADIZIONE FILOSOFICA ANTICA. - La nozione di p. spirituali, nell'antichità, è strettamente connessa con quella di → filosofia, poiché la filosofia viene allora concepita molto piú come una conversione e una trasformazione dell'essere dell'uomo che non come un insegnamento dottrina-

1. Platone e la p. spirituale della morte. - Que-sto concetto della filosofia si rivela già chiaramente nel Fedone (64A, 67C-E, 80E) di Platone: « filosofare è imparare a morire », cioè a separare l'anima dal corpo, placando le passioni, sottomettendosi alla ragione (logos) e alla norma del Bene, volgendosi verso il divino, rinunciando all'individualità egoistica e guardando le cose in una prospettiva universale. Filosofare implica qui veramente un esercizio, cioè la ripetizione di atti coscienti e voluti, secondo un certo metodo, per giungere a un determinato fine. In effetti Platone dice che occorre « abituare » l'anima a raccogliersi in se stessa, a vivere, per quanto è possibile, distaccata dal corpo. Platone raccomanda particolarmente (Repubblica, 571D) di sforzarsi ogni giorno, ma soprattutto la sera, per mettere in ordine le tre parti dell'anima: calmare la parte che desidera, addolcire la parte che si irrita, riempire di buoni pensieri la parte che ragiona, affinché l'anima sia liberata dai sogni cattivi, indice del proprio disordine interiore, e contempli soltanto la verità. La filosofia è, dunque, per Platone una conversione radicale (metastrophê) che trasforma la totalità dell'anima (Repubblica, 525C e 532C). Mediante questa conversione l'anima si eleva alla contemplazione della totalità del divino e dell'umano, del tempo e dell'essere, per giungere cosí a non temere la morte e a non prendere in alcuna considerazione la propria vita individuale (ivi, 486A).

2. Lo stoicismo - La stessa concezione della filosofia si ritrova presso gli Stoici, ma sotto una forma piú sistematizzata. La vera natura dell'uomo è il Logos, poiché l'anima umana è una particella del Logos. Vivere da filosofo è, quindi, vivere secondo il Logos, cioè secondo natura. Come il corpo deve compiere esercizi fisici conformi alla natura, cioè praticare i movimenti che gli sono naturali, per essere in buona salute (sarebbe come a dire: in uno stato conforme alla natura), cosí l'anima deve compiere degli esercizi spirituali che la libereranno dagli stati conformità con la sua natura e la faranno progredire con zi spirita di accomposita con la natura con il Logos. Le p. spirituali tenderanno con il Logos ciente di se stesse trari and di perfetta comornita con la nativento lo stato di perfetta comornita con la nativento con il Logos. Le p. spirituali tenderanno a con il Logos. Le p. spirituali tende con il Logos. Le p. spirituali tenderanno a con il Logos. Le p. con il Logos. Le p. spattuali tenderanno a dere l'anima cosciente di se stessa al più dere l'anima cioè di quanto accade in essa e più dere l'anima cosciente di se stessa al la les grado, cioè di quanto accade in essa e biù alla grado, cioè di quanto accade in essa e biù alla grado, cosciente del suo rapporto con il Logo di do, cosciente del suo rapporto con il Logo di la lessanda di p do, cosciente del suo rapporto con il Logobo, do, cosciente del suo rapporto con il Logobo, di Stoici non ci hanno lasciato elenchi di p. 501. Stoici non ci hanno lascando cieneni di solo di stoici non ci hanno lascando cieneni di solo di tuali, ma presso Filone di Alessandria si trovano ciunarium comprendi di solo di cieneni di solo di ciene di ci tuali, ma presso Fliote (Quis rerum divinarum si trovato due enumerazioni (Quis rerum divinarum si trovato due e 253: Legum allegoriarum III, § 18) che due enumerazioni (Calis di annarum Mano de enumerazioni allegoriarum III, § 18) che sit, § 253; Legum allegoriarum III, § 18) che con stoica, forsa con control di ispirazione control di ispirazione con control di ispirazione control di ispirazione con control di ispirazione con control di ispirazione con control di ispirazione control di ispirazione con control di ispirazione con control di ispirazione con control di ispirazio sit, § 253; Legum unegotierazione stoica, forse con brano veramente di ispirazione stoica, forse con brano veramente di platonismo. Studieremo ora sun con con statuti di platonismo. brano veramente di Ispano Studieremo ora successione di platonismo. Studieremo ora successione de principali tra queste p. successione de p. sfumature di piatomismo. Ottadieremo ora successivamente le principali tra queste p. spirituli sivamente le principale de la serie de la che ritroverento poi descritte da Seneca, Epit.

Marco Aurelio.

to e Marco Aurena.

a) Attenzione a se stesso (prosochė). E la fondamentale; si tratta di una a) Attenzione la seria di una vigila spirituale fondamentale: si tratta di una vigila za e di una presenza di spirito continue, di una continue di una continue di una continue di una continua za e di una presentata dell'anima. Questa at tensione (tónos) costante dell'anima. Questa at tensione esercitata in presentata i tenzione a se stesso viene esercitata in modi di versi. Innanzitutto bisogna avere sempre presenti versi. Innanza a portata di mano » (procheiron), allo spirito, « a portata di mano » (procheiron), principi che devono presiedere a ciascuna delle nostre azioni, cioè la legge del Logos. Nello cismo la regola fondamentale di vita sara la di stinzione tra le cose che dipendono dalla nostra libertà morale e che, esse soltanto, hanno un valore in sé: il bene morale e il male morale e le cose che non dipendono dalla nostra liberta morale: la ricchezza, la gloria, la salute, la vita e la morte, e che perciò non hanno valore sé, ma sono indifferenti. Lo stoicismo (come, de resto, l'epicureismo) si sforza cosi di fornire suoi adepti un numero ristretto di principi fordamentali, semplici e chiari, espressi in formule a effetto, proprio perché si possa averli a portan-

di mano in ogni istante.

Infatti l'attenzione a se stesso è anche concestrazione dell'anima sul momento presente. Si tratta di applicare la legge del Logos a ciascuna pur ticolare circostanza della vita, di rinnovare in om momento l'adesione dell'anima al Bene. Del resto questa concentrazione sull'istante presente è anche un metodo per liberarsi dalle passioni, poiché que ste sono quasi sempre provocate dal ricordo del passato o dalla preoccupazione del futuro. Solo il presente dipende da noi, soltanto esso ha us valore morale. Tale concentrazione sul presente viene intensificata dal pensiero della morte che ci fa avvertire l'urgenza della conversione e del suo continuo rinnovamento. Perciò l'attenzione a se stesso è finalmente un atteggiamento in cul l'anima resta costantemente cosciente di sé e controlla a ogni istante la propria attività e i prin cípi di questa.

b) Esame di coscienza. L'attenzione a se slesso si prolunga naturalmente nella p. dell'esame d coscienza. Ogni sera si farà un attento esame per rendersi conto delle mancanze o dei progresi si compiuti. Come consiglia Zenone, si esamine ranno anche i sogni per avere coscienza del pro prio autentico stato: si ritrova qui una concerna zione platonico zione platonica, precedentemente ricordata

c) Meditazione (melétê) e memorizzazione (melétê). La meditazione (melétê) e memorizzazione (strate) mê). La meditazione (melétê) e memorizzazione astrata, ma un escario e una riflessione astrata, ma un escario e una riflessione e una rifl ta, ma un esercizio (è, del resto, il senso etimo logico di maliferatione non è una riflessione di maliferatione di maliferatione non è una riflessione di maliferatione di maliferatio logico di melété) nel quale ci si allena mente, con un ci nel quale ci si allena de orde mente, con un dialogo interiore, scritto od orde all'attenzione

which the formula manene formule a ripera not che notro di ripera substitution proprio milmine it coscienta di prendere uire di di sostituire of egoistico con ordistica Egli name of the state Tutto ciò si accompas futto cio si accompanione per limaginazione meditazione queste meditazione of Lettura. Per alin eggere le senten andregmi attribuiti anche leggere attenta. and scuola, cercare m tradizionali. el Abitudine mora rano direttamente 2 ragione sulle passion della curiosità, del scara ecc. Molti t propongono p. dest 110. Il principio rali p. è quello de ndifferenti alle co the non sono né non dipendono da siste nella lotta con tra abitudine e 1 questa nuova abi tole cose.

3. Il cinismo. gene) il movimen filosofia ed eserc nato gradualment dire che, in un cinico c'è lo ste cristiano ordinari ramente quando Epitteto dedica a Il cinico ha rinur senza patria, sen per meglio rivel nissione divina, mali. Si compre venti predomina

4. L'epicureisn deta la filosofia ngone e una anch'esso comp ditazione alime STATE OF STA Green Water The state of the s

it una vigila ntinue di ka a Questa di

a in modi c

mpre present

Procheiron

iascuna dele

Nello - No.

a sata la di

dalla nosh

o, hanno u

nale moral-

lostra liberta

alute, la vita

no valore in

o (come, del

li fornire

principi for-

in formule

rli a portata

iche concer-

ente. Si tra-

iascuna par-

vare in om

e. Del resta

nte è anche

poiché que

ricordo de

uturo. Solo

esso ha un

al presente

morte che

sione e del

ttenzione 1

nto in cu

li sé e cor-

à e i prin

a se stasi

ll'esame di

nto esame

ei progress

i esamin a del pro

ma cont

ione (mn

astrat

150 elifor

a mental

L'esempio migliore di questo esercizio si trova L'esempio inignote di questo esercizio si trova nei Ricordi di Marco Aurelio. Vi si scorge l'im-nore filosofo che si prepara in anticipa nel Ricordi ul mando Aureno. Vi si scorge l'im-peratore filosofo che si prepara in anticipo alle peratore circostanze difficili che potrebbero co peratore filosofo che si prepara in anticipo alle peratore circostanze difficili che potrebbero sorpren-rarie fin dal mattino egli si raffigura in varie circostanza dal mattino egli si raffigura in anti-derlo, ciò che dovrà fare nel corso della gio derlo. Fin dat derlo ciò che dovrà fare nel corso della giornata cipo ciò che dissare stabilmente nel suo cipo ció cue dorra de la corso della giornata e si sforza di fissare stabilmente nel suo spirito e si sforza de dovranno guidare la suo spirito e si sforza ul dovranno guidare la sua attività. i princípi che dovranno guidare la sua attività. i principi che di generale, egli si raffigura in una prospettiva più generale, egli si raffigura in unicipo gli eventi che potrebbero sorraffigura in anticipo gli eventi che potrebbero sorgere inoin anticipo gli eventi che potrebbero sorgere ino-pinatamente. Allo stesso tempo egli ripete a se pinatamente. Previ e toccanti, le fonda-stesso, con formule brevi e toccanti, le fonda-stesso, regole di vita, e sviluppa argomenti stesso, con regole di vita, e sviluppa argomenti permentali regole potrà ripetere a se stesso al mentali regenti ripetere a se stesso al momen-suasivi che potrà ripetere a se stesso al momensuasivi che portuno. Egli cerca anche di trasformare to opportuno.

to apportuno de la constanta de la costa della cost di prendere coscienza del suo posto nell'univerdi prenderi un punto di vista individuali-50, di sostituto con una visione cosmica e unistico ca della totalità del reale (è la « fisica » versanstee. Egli tenta, infine, di rendersi attento alla presenza del Logos, cioè del divino in lui. alla presenza del compagna a un grande sforzo dell'immaginazione per rendere più efficaci e più vive queste meditazioni.

d) Lettura. Per alimentare la meditazione bisogna leggere le sentenze dei poeti o dei filosofi, gli apoftegmi attribuiti agli antichi filosofi; occorre anche leggere attentamente gli scritti dei fondatori della scuola, cercare di comprendere meglio i dog-

mi tradizionali.

e) Abitudine morale (ethismós). Queste p. mirano direttamente a garantire il controllo della ragione sulle passioni: soppressione della collera, della curiosità, del pettegolezzo, della concupiscenza ecc. Molti trattati di morale di Plutarco propongono p. destinate a ottenere questo risultato. Il principio fondamentale che presiede a tali p. è quello dell'indifferenza: bisogna restare indifferenti alle cose indifferenti, cioè alle cose che non sono né buone né cattive, poiché esse non dipendono da noi. Il metodo consueto consiste nella lotta contro un'abitudine mediante un'altra abitudine e nell'acquisizione progressiva di questa nuova abitudine cominciando dalle pic-

3. Il cinismo. - Fin dalle sue origini (con Diogene) il movimento dei -> Cinici ha identificato filosofia ed esercizio (áskêsis). Esso si è avvicinato gradualmente allo stoicismo, tanto da poter dire che, in un certo senso, tra lo stoico e il cinico c'è lo stesso rapporto che esiste tra il cristiano ordinario e il monaco. Ciò appare chiatamente quando si legge il capitolo (III, 22) che Epittèto dedica al cinismo nelle sue Dissertazioni. Il cinico ha rinunciato a tutto: egli è senza tetto, senza patria, senza risorse, senza relazioni sociali, per meglio rivelare agli uomini, in forza di una missione divina, dove sono i veri beni e i veri mali. Si comprende, quindi, come nel cinismo di-Venti predominante la parte ascetica delle p. spi-

4. L'epicureismo. - Anche questo sistema considera la filosofia come una conversione, una guangione e una trasformazione dell'anima; quindi anch'esso comporta delle p., in particolare la meditazione, alimentata dalla lettura di raccolte sentenziali o delle opere dogmatiche di Epicuro, ma altresi l'esame di coscienza, legato alla p. della direzione spirituale e della vita comune.

5. Il neoplatonismo e il neopitagorismo. - Benché i Neoplatonici concedano uno spazio notevole alla speculazione teorica, non restano tuttavia meno fedeli alla concezione platonico-stoica della filosofia. Per essi la scienza corrisponde sempre a una esperienza morale e spirituale e a una tra-sformazione interiore. Perciò Plotino afferma che non si può essere persuasi dell'immortalità dell'anima se non si trasforma la propria anima per renderle la sua purezza essenziale, liberandola dalle passioni (Enneadi, IV, 7, 10, 27). Non si conosce l'anima, cioè il proprio vero io, se non divenendo ciò che si è essenzialmente. Questa trasformazione interiore implica delle p. spirituali, innanzitutto l'esercizio platonico della morte, cioè la separazione spirituale dal corpo.

È vero che molte p. spirituali stoiche si ritrovano nel neoplatonismo: Porfirio, ad es., parla della incessante « attenzione a se stesso » (prosochê) di Plotino (Vita Plotini 8, 20). Ma i Neoplatonici rifiutano di riconoscere questa filiazione e preferiscono riallacciarsi alla tradizione pitagorica. Si tratta effettivamente del neopitagorismo, cioè di una raffigurazione ideale di Pitagora, la quale proietta su questa figura mitica concezioni stoico-platoniche. Porfirio e Giamblico, redigendo le loro Vite di Pitagora, tratteggiano i lineamenti di uno stile di vita filosofico, in cui le p. spirituali (esame di coscienza, silenzio, ritiro nel deserto, vegetarianismo, rinuncia alla proprietà, fuga del sensibile, meditazione) hanno lo scopo di consentire all'anima di elevarsi gradualmente alla contemplazione delle realtà eterne e incorporee e all'unione con Dio. Quest'ultima era anche il fine ricercato dagli Stoici, ma, per essi, si trattava di un Dio interiore al mondo; qui si tratta di un Dio extracosmico: lo sforzo ascetico sarà quindi piú radicale. Come mostrano la Vita Procli di Marino e la Vita Isidori di Damascio, il neoplatonismo esige un severo ascetismo: astensione dal matrimonio, vegetarianismo stretto, veglie prolungate, meditazione e contemplazione ininterrotte. All'età di 65 anni Proclo era completamente prostrato dalle mortificazioni che aveva inflitte al suo corpo; il precetto platonico: esercitarsi a morire, in un certo senso viene inteso alla lettera.

II. IL CRISTIANESIMO. - 1. Continuità con la tradizione antica. - Per motivi di chiarezza, prima di riferire sulla specificità delle p. spirituali cristiane, mostriamo l'influsso della tradizione antica sulla spiritualità cristiana.

A) Il cristianesimo come filosofia. - Sin dal sec. II il cristianesimo è stato presentato dagli apologeti come una filosofia, cioè come uno stile di vita, un modo di vivere secondo la ragione. Una assimilazione analoga era già stata fatta da Filone tra il giudaismo e la filosofia. Per i cristiani questa assimilazione è giustificata dal concetto di Logos. Cristo è il Logos, cioè la Ragione divina. Se filosofare consiste nel vivere in conformità alla Ragione, i cristiani filosofano, poiché vivono in conformità al Logos. Il tema, di tono stoico, sarà abbondantemente ripreso e sviluppato, con tratti nettamente platonici, da Clemente di Alessandria, → Origene, Eusebio di Cesarea, i Cappadoci e → Giovanni Crisostomo. Il cristianesimo sarà dunque la «filosofia barbara», la « vera filosofia », la « filosofia secondo il Cristo », la «filosofia totale ».

Più tardi, quando il monachesimo apparirà come la perfezione della vita cristiana, sarà anch'esso una «filosofia» (Eusebio di Cesarea, i Cappadori, Giovanni Crisostomo, Teodoreto di Ciro) e, come ha ben dimostrato il Leclerca (cf. bibl.), questa denominazione resterà viva sino alla fine del medioevo. Anche qui Filone aveva aperto la strada, dando il nome di «filosofi» ai → Terapeuti, dei quali ci dice che vivevano nella solitudine meditando la Legge e dedicandosi alla

B) P. spirituali. - Nessuna meraviglia, quindi, contemplazione. se ritroviamo le p. di questa «filosofia secondo il Cristo» descritte sul modello delle p. spirituali filosofiche. Come nello stoicismo, queste p. spirituali sono d'altronde presentate quale metodo per ritrovare la « conformità con la na-tura », il katà physin: nulla è più naturale ci dicono i teorici della vita monastica — di queste p. spirituali (Atanasio, Vita Antonii: PG 26, 872-3; Evagrio, Practicos, § 86; Teodoreto di Cipe Historia religiosa VIII 1 1) Secondo → Ata-Ciro, Historia religiosa, VIII, 1, 1). Secondo → Atanasio (865A), → Antonio era come « governato dal Logos» e «stabilmente fissato nella conformità

Dall'uno all'altro di questi teorici variano molalla natura ». to l'interesse per p. definite e la misura dell'influsso delle filosofie. San → Basilio, per es., malgrado la sua cultura, si regola innanzitutto sul Vangelo e l'Apostolo, con una grande libertà rispetto ai mezzi. → Evagrio, al contrario, ama le Sentenze, ispirate dalla raccolta di Sesto; cosi, in maniera del tutto particolare, nel suo Practicos. Ciò si fa sentire anche nei suoi discepoli che tendono nondimeno a riallacciare queste p. ai più grandi nomi dei Padri del deserto e alle tradizioni create da costoro (Historia monachorum: PL 21, 410D; Historia lausiaca: ed. Butler, p. 10, lin. 17s; Cassiano in tutta la sua opera; tutte le Centurie dei secoli posteriori). Ritroveremo perciò le p. filosofiche nell'ordine enumerato precedentemente: p. spirituali stoiche, ma reinterpretate in una prospettiva platonica e cri-

a) Attenzione a se stesso (prosochê). Secondo Atanasio nella sua Vita Antonii (PG 26, 844B, 969B), è questa la definizione stessa del comportamento monastico: Antonio si consacra all'ascesi « facendo attenzione a se stesso ». La stessa cosa si trova nelle Conferenze spirituali e nelle Lettere di → Doroteo di Gaza (Oeuvres spirituelles: ed. L. Regnault - J. de Préville, § 52, 72, 73, 95, 114, 129, 149, 180: SC 92, Parigi 1963). Questa attenzione dev'essere rinnovata a ogni istante. Antonio - ci dice Atanasio (ivi, col. 853A, 868A, 969B) — non cercava di ricordarsi del tempo che aveva già trascorso nell'esercizio dell'ascesi, ma ogni giorno, come per un nuovo avvio, faceva uno sforzo nuovo per progredire. Questo incessante rinnovamento della conversione è reso molto efficace dal pensiero della morte: alzarsi al mattino pensando che non si vivrà fino alla sera (Vita Antonii, ivi, col. 872A), concentrare i propri pensieri nel ricordo della morte (Evagrio, in Apophthegmata: PG 65, 173A-B).

b) Esame di coscienza. È già raccomandato da Origene (In Cant. II: ed. Baehrens [GCS] p. 143, 27): bisogna che l'anima si esamini per sapere se si trova in una disposizione (diáthesis) fondamentale buona o cattiva, se ha fatto dei progressi, se, per es., va ancora in collera con qualcuno o se ha represso completamente questa passo esame dovrà fare in merito alla posso alla more della gloria o se ha represso completa questa passione lo stesso esame dovrà fare in merito alla passione lo stesso esame dovrà fare in merito alla passione alla paura, all'amore della gloria, alla mano di dare o ricevere, ai mol. 924A) raccomanda ver La Vita Antonii (ivi, col. 924A) raccomanda sulle ar. di date La Vita Antonii (IVI, col. 2244) raccomaverila La Vita Antonii (IVI, col. 2244) raccomaverila esame di coscienza quotidiano sulle azioni del esame della notte; bisogna notare per iscribio dell'anima, come se si atti e i movimenti dell'anima, come se si atti e i movimenti ad altri. Con questo se si giorno e della none, dell'anima, come per ische gli atti e i movimenti dell'anima, come se si de gli atti e i movimenti ad altri. Con questo si de sisteme gli atti e i movimenti de la come se si de vesse comunicarli ad altri. Con questo sistema si che le nostre mancanze vengano cono vesse comunicarii ac mancanze vengano sistema i temerà che le nostre mancanze vengano conoschi temera che le nostre mancanze vengano conoschi avvià vergogna di commetterle in avvi temerà che le nostre di commetterle in avvette e si avrà vergogna di commetterle in avvette di Gaza chiede ai suoi discepoli di te e si avrà vergogni te e si avrà vergogni Doroteo di Gaza chiede ai suoi discepoli di di Doroteo di Gaza chiede ai suoi discepoli di ca molte volte al giorno (ed. cit., § 55 Doroteo di Gaza minarsi molte volte al giorno (ed. cit., § 52 lininarsi sere un esame generale ogni settimano. minarsi molte vone generale ogni settimana ogni e di fare un esame generale ogni settimana ogni anno (§ 111). Evagrio raccomo mese e ogni anno come Platone e Zenone, di esaminare i promocome Platone conoscere lo stato dell'anima (Promocome Promocome Pr come Platone e lo stato dell'anima (proprie sogni per conoscere lo stato dell'anima (practico) sogni per con sogni per conoscere a l'esame di coscere si 54-6). Raccomandazioni circa l'esame di coscere si 54-6). Raccomandazioni di Cesarea e in Giornale di Cesarea e in C § 54-6). Raccomando di Cesarea e in Giovanni za si trovano in Basilio di Cesarea e in Giovanni

risostonio.
c) Meditazione e lettura. Per i cristiani il con c) Meditazione e delle letture è chiara di con tenuto della meditazione e delle letture è chiara di con di mente diverso da quello della tradizione filosofica mente diverso che questa venga esclusa (cf. però occorre pot senza tuttavia che giovani, 2). Però occorre notare al cune analogie formali. Innanzitutto nei crista cune analogie formali intenso dell'imperiore dell'intenso d ni si ritrova lo sforzo intenso dell'immagnazio ne: ne abbiamo un esempio, tra gli altri, in En grio (Apophthegmata, 173A-B) che invita il suo di scepolo a immaginare la propria morte la de composizione del corpo, le anime nell'inferno, loro terrori e le loro sofferenze, il giudizio finale il fuoco eterno e, di fronte a ciò, la felicità de giusti. D'altra parte, come nella tradizione filosfica, la meditazione ama nutrirsi di apoftegni e di brevi sentenze: è l'origine del genere letters rio dei Kephálaia e delle Centurie, come ha so tolineato E. von Ivanka (cf bibl.).

d) Ascesi. Molti teorici della vita monastica pre sentano lo sforzo morale di purificazione in le mini completamente identici al vocabolario della tradizione filosofica. Evagrio, per es., utilizza la divisione platonica delle parti dell'anima per de scrivere lo scopo da raggiungere in questa purficazione: la parte appetitiva dell'anima non deve desiderare che la virtú; la parte irascibile non dese che combattere per essa; la parte razionale non deve aderire che alla contemplazione delle vere realtà (Practicos, § 15, 86). În tale contesto si ritrova il principio stoico della indifferenza alle cose indifferenti (ivi, § 88). In questo spirito sogna liberarsi totalmente dall'affezione agli o getti (Doroteo di Gaza, ed. cit., § 8 e 14): è tramite la aprospátheia (distacco) che si giunger alla -> apátheia, alla totale assenza di passioni D'altronde questo distacco mira al conseguimento di uno stato di pace e di calma: la calma (one rimnia) è più importante della cosa che si fa ed è meglio rinunciare a questa che perdere quella (Doroteo, § 58-60). Bisogna combattere una passione sione mediante la passione che le si oppone per es. la formissaria es., la fornicazione mediante la cura della propria reputazione) per arrivare gradualmente a combitere la passione tere la passione attraverso la virtú opposta (Eragrio, Practico grio, Practicos, § 58).

Le p. dell'ascesi monastica vanno al di la del emplice domini semplice dominio della ragione sulle passioni vi sono in cià vi sono in ciò motivi propriamente cristiani cia ora vedremo ma l'ivi propriamente cristiani che ora vedremo, ma bisogna contare pure sull'influs so delle conceri so delle concezioni neoplatoniche. Come afferna Evagrio, la vito Evagrio, la vita monastica non è altro che l'est

corro destinate permetter tra Loriginalità ment bytei a 2 Lorigination
2 Lorigination
3 la permanent
4 la permanent
5 la permanent
5 la permanent
5 la permanent
5 la permanent
6 la p rratta di un all' imita spesso Anti die la Vita Vita cratti dalla Vita lesin l'intenzione o conformement Gli scrittori cri sandria, una cul seluppata, tend seluppata, della linguaggio della cealtà religiose nco o Doroteo sofia greca, sor mente consapev tuano dalla trac L Tuttavia essi apertura alla tr anche a loro, p essere testimon

cristiana.

Risulta chiaro

no un significa le della tradizi che le p. spirit gono riprese ne giustificate e Sacra Scrittura nasio, nella sua stodia del cuo so) su Pv 4, SU 2Cor 13, 5 l'anima sul mo 3, 14; quella 15, 31. Ma sop di queste p. sono completar a morte non conto dell'urge scopo di svilup Gaza, ed. cit., alla meditazion Nel monachesi a meditazione terno, da cui ristica di timo completamente ica: qui le la la lettura association del La Origine Process

Man participal

Mail Victory

Re college

nio raccone

sinare i programa (Programa)

ame di ossa

a e in Gorie

cristiani il so

etture è chies

zione filosofe

sclusa (d. )

corre notare a

to nei chia

immagnaza

i altri, in En

nvita il soo &

morte, la la

nell'inferm

giudizio linza

la felicità de

adizione files

li apofiegni i

genere letter

come hase

monastica po-

azione in te

abolario della

es., utilizz b

anima per de

questa pur

ima non det

ibile non dos

razionale on

ne delle sor

e contesto s

lifferenza 🖺

sto spirito la

zione agli si

8 e 16. e

ne si gioneci

a di Passi

Onscening

calma (con

tere una ges oppone on

della propie

al di la passa y di la passa y

sa che si perdere pasi

cizio della morte e la fuga lontano dal corpo cizio 8 52). Ciò dicendo, fa eco alla formula platonica, seguendo Clemente d'Alessandria (Stromaionica, seguendo e de Gregorio di Nazianzo (Oratio ia, V. 11, 67, 1) e  $\rightarrow$  Gregorio di Nazianzo (Oratio ia, V. 11, 77). Il tema sarà ripreso da  $\rightarrow$  Massimo theol. 1, 77). Gregorio (PG 90, 900A): « In conformità theol. 1. (PG 90, 900A): « In conformità alla il Comesso di Cristo, facciamo della nostra vita un filosofia della morte ». Quest'ultimo è inteso in esercizio e inteso in senso platonico, cioè come una mortificazione del senso platonata a liberare l'anima dal sensibile e a permetterle di raggiungere la contemplazioe a permondo trascendente e la « unione con gli ne dei nicorporei » (Evagrio, Practicos, § 56).

2. L'originalità cristiana. - Sin qui abbiamo visto la permanenza di alcune p. spirituali filosofiche nel cristianesimo e soprattutto nel monachesimo. Ma bisogna constatare che, in effetti, si tratta di un fenomeno molto circoscritto: ci si limita spesso all'espressione letteraria. Ed è cosí che la Vita Antonii di Atanasio desume alcuni tratti dalla Vita Pythagorae di Porfirio e manifesta l'intenzione di presentare il ritratto del Santo conformemente al modello del sapiente greco. Gli scrittori cristiani - come Clemente d'Alessandria, Origene e i Cappadoci — che hanno ricevuto una cultura filosofica e letteraria molto sviluppata, tendono naturalmente a utilizzare il linguaggio della filosofia greca per descrivere le realtà religiose cristiane. C'è di piú: Evagrio Pontico o Doroteo di Gaza, che conoscono la filosofia greca, sono - come sembra - perfettamente consapevoli delle mutuazioni ch'essi effettuano dalla tradizione filosofica delle p. spirituali. Tuttavia essi rimangono casi isolati e questa apertura alla tradizione filosofica non impedisce anche a loro, per quanto riguarda l'essenziale, di essere testimoni della tradizione autenticamente cristiana.

Risulta chiaro che le p. spirituali cristiane hanno un significato profondamente diverso da quelle della tradizione filosofica. Innanzitutto, allorché le p. spirituali della tradizione filosofica vengono riprese nel cristianesimo, sono quasi sempre giustificate e autorizzate da testi desunti dalla Sacra Scrittura. Per citare un solo esempio, Atanasio, nella sua Vita Antonii, basa la p. della custodia del cuore (cioè dell'attenzione a se stesso) su Pv 4, 22; quella dell'esame di coscienza su 2Cor 13, 5; quella della concentrazione dell'anima sul momento presente su 1Re 18, 15 e Fil 3 14; quella del pensiero della morte su 1Cor 15, 31. Ma soprattutto il contenuto e la finalità di queste p. spirituali, ereditate dalla filosofia, sono completamente nuovi. Per es., il ricordo della morte non è piú destinato soltanto a rendersi conto dell'urgenza della conversione, ma ha lo scopo di sviluppare il timore di Dio (Doroteo di Gaza, ed. cit., § 52) ed è inseparabilmente legato alla meditazione sul giudizio finale e sull'inferno. Nel monachesimo siro in modo tutto particolare, la meditazione si concentra sul giudizio e sull'inferno, da cui risulta un'atmosfera molto caratteristica di timor di Dio e di compunzione, che è completamente sconosciuta alla tradizione filosofica; qui la la sconosciuta alla tradizione filosofica: qui le lacrime sono un dono di Dio. Anche la letturo la lettura assume una forma nuova: essa è una ncerca del Logos nella Sacra Scrittura e già con Origene riscopos nella Sacra Scrittura e del Origene riveste un valore mistico, in maniera del tutto particolare quando si tratta della lettura dei Salmi. L'esame di coscienza diventa un mezzo per sviluppa per sviluppare il timore di Dio; non è piú soltan-

to uno strumento per migliorare, ma è soprattutto un invito alla penitenza. La mortificazione del corpo non costituisce più solo un mezzo per purificare l'occhio dell'anima affinché questo possa contemplare gli incorporei, ma è soprattutto una comunione con le sofferenze di Cristo. In prospettiva generale le p. ascetiche - povertà, castità, digiuno, veglia - sono ispirate dal desiderio di imitare la vita di Cristo,

Lo spirito delle p. spirituali cristiane e monastiche è profondamente diverso da quello delle p. spirituali filosofiche. Queste p. spirituali cristiane suppongono sempre l'aiuto della grazia di Dio e sono perciò innanzitutto prolungamenti della preghiera. Questo riconoscimento della necessità assoluta della grazia divina fa dell'umiltà la prima tra le virtú, a imitazione peraltro dell'umiltà di Cristo: «Piú ci si avvicina a Dio, piú ci si rende conto di essere peccatori» (Doroteo di Gaza, ed. cit., § 151). Questa umiltà induce a ritenersi inferiore agli altri, a conservare un estremo riserbo nella condotta e nel linguaggio, ad assumere atteggiamenti corporali significativi, come la prostrazione davanti agli altri monaci. Altre virtú fondamentali sono la penitenza e l'obbedienza: la prima è ispirata dal timore e dall'amore di Dio e può esprimersi in mortificazioni estremamente rigorose; la seconda è suggerita specialmente dall'amore di Dio: essa è una rinuncia totale alla propria volontà e si manifesta con una sottomissione assoluta agli ordini di un superiore. La carità anima e vivifica tutte queste p. specificatamente cristiane.

In maniera generale si può dire che il monachesimo, in Egitto e in Siria, è nato e si è sviluppato in ambiente cristiano, spontaneamente, senza l'intervento di un modello filosofico. I primi monaci, d'altronde, non erano persone colte, ma cristiani che volevano raggiungere la perfezione cristiana attraverso una p. eroica dei consigli evangelici e l'imitazione della vita di Cristo. Perciò essi hanno attinto nell'Antico e nel NT le loro p. di perfezione. Ma, sotto l'influsso alessandrino - quello, lontano, di Filone e quello, piú vicino, di Clemente e di Origene - alcune p. spirituali filosofiche sono state introdotte nella spiritualità cristiana e monastica, e l'ideale cristiano è stato descritto e definito parzialmente desumendo modelli e vocabolario dalla tradizione filosofica greca.

Da notare tuttavia che un forte influsso filosofico non rappresenta sempre un pericolo per l'equilibrio spirituale cristiano; esso può costituire anche una ricchezza, purché venga realmente integrato.

Per l'antichità: P. Rabbow, Seelenführung. Methodik der Exerzitien in der Antike, Monaco 1954; B.L. Hijmans Jr., Askesis, Notes on Epictetus' educational system, Assen 1959 A.C. Geytenbeek, Musonius Rufus and Greek Diatribes, ivi A. C. Geytenbeck, Missing Rajus and Greek Platting 1963; I. Hadot, Seneca und die griechisch-römische Tradition der Seelenleitung, Berlino 1969; H. G. Ingenkamp, Plutarchs Schriften über die Heilung der Seele, Gottinga 1971; P. Hadot, Exercices spirituels, in Annuaire de l'Ecole pratique des Hautes Etudes, Vo section, 84 (Parigi 1977) 25-70 (ora anche in: P. Hadot, Exercices spirituels et philosophie antique, Parigi 1981, p. 13-

Per il cristianesimo: R. Reitzenstein, Des Athanasius Werk über das Leben des Antonius, Heidelberg 1914 (Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Philosophischhistorische Klasse 5); K. Heussi, Der Ursprung der Mönchtums, Tubinga 1936; J. Leclercq. Pour l'histoire de l'expression - philosophie chrétienne », in MélScRet 9 (1952) 221-6; E. von Ivanka, Kephalaia, in ByzZschr 47 (1954) 285-91; A. Vööbus, History of Asceticism in the Syrian Orient, 2 vol., Lovanio 1958 e 1960 (CSCO 184 e 197); K.S. Frank, Aggelikos Bios, Münster 1964; P. Courcelle, Cominis-toi toi-même. De Socrate à saint Bernard, 3 vol., Parigi 1974-5.

## II. II monachesimo.

Riguardo al monachesimo dell'epoca moderna si può parlare di «p. penitenziali», e con tale espressione, recepita da parecchi secoli negli stessi ambienti monastici, si designa senza equivoci un settore ben delimitato della loro spiritualità. Anche a proposito del monachesimo primitivo si può certamente parlare di «p. penitenziali»; ma, in tal caso, si deve essere coscienti: a) che sulla spiritualità di quest'epoca si proietta una categoria che non le appartiene in quanto tale; b) che non troveremo espressioni adeguatamente corrispondenti ad essa; c) che probabilmente ci si troverà a cavallo di parecchie tematiche. D'altra parte, dobbiamo qui considerare tutto lo sviluppo storico del monachesimo: dal sec. IV al XX. Perciò fermeremo l'attenzione soprattutto su tale evoluzione di concetti e di vocabolario, in quanto particolarmente significativa della evoluzione della «p.» del monachesimo, esaminando piú attentamente i primi secoli che costituiranno in seguito, in misura maggiore o minore, un punto privilegiato di riferimento.

I. Da s. Antonio a s. Benedetto - II. In Occidente: da s. Benedetto al Vaticano II.

I. Da s. Antonio a s. Benedetto. - A. Nozioni. -Il monachesimo primitivo conosce la « pratica » e delle pratiche. Le due nozioni sono connesse, ma non devono essere confuse. Prima di cercare di seguirne l'evoluzione in base alle testimonianze letterarie, tenteremo brevemente di determinarne l'origine, il senso generale, il vocabolario e le qualifiche.

1. Pratica. - Il termine « pratica », sotto la forma aggettivale praktikos sostantivato al femminile o al neutro, è una delle parole-chiavi della filosofia volgarizzata nel mondo ellenistico durante i primi secoli di diffusione del cristianesimo. Il suo significato e la sua storia risultano molto chiaramente dagli accostamenti, dalle opposizioni e costellazioni di vocaboli in cui lo si trova utilizzato.

Platone lo adopera per designare coloro che si dedicano a una attività manuale e lo oppone a gnôstikos. Aristotele lo oppone a theôrètikos, quale caratteristica di chi mira alla efficacia. Con gli stoici, il termine si specializza per indicare l'attività politica e sociale (di qui la sua affinità con il vocabolo politeia, costituzione politica, poi genere di vita in conformità al bene comune). În questa fase, un terzo termine viene aggiunto alla opposizione aristotelica: fra il theôrètikos e il praktikos vi è un terzo genere di vita, il logikos, una via di mezzo tra i due precedenti e al quale conviene dare la preferenza. Dai generi di vita si passa alla divisione della filosofia: fisica, morale e logica, il secondo termine corrispondendo alla « vita pratica ». Gli elementi di questa triade salgono a un livello propriamente religioso allorché Filone la utilizza come quadro della sua rappresentazione allegorica della vita dei patriarchi Abramo, Isacco e Giacobbe. Così il theôrètikos bios viene a coronare il praktikos bios in Giacobbe, divenuto Israele, « colui che vede Dio ». In tal modo, ciò che era complementarità di forme di viate e stabili tende a gerarchizzarsi in line do, ciò che era comprendi di lorme di vita distinte e stabili tende a gerarchizzarsi in linea distinte e stabili tende a gerarchizzarsi in linea distinte con l'askesis la identi. do, clo distinte e stabili tende a germenizzarsi in linea di progresso. Ma, d'altra parte, Filone identifica di progresso. Ma di Giacobbe con l'askesis, la quale a su progresso de la completa del completa de la completa de la completa del completa de la complet di pros di Giacobbe con termine medio, la quale a la volta s'inserisce, come termine medio, in una travolta s'inserisce, come termine medio, in una travolta s'inserisce, come termine medio, in una travolta s'entre della compania de comprendente gli elementi della Paideia: pla e askesis (o melete) e mathesis (o didaskalia physis, askesis (può, infatti, considerare come tratto te askesis (o melete) e matricis (o anaeskalia maskesis (o a chne). Si può, imatti, quello di essere un termine manente della « p. » quello di essere un termine manente della « p. » quello di essere un termine manente della « p. manente della » p. manente della medio, una via di transcribe di mondo giudeo cristiano, iene mi che, passando nel mondo giudeo cristiano con contra con contra con contra con contra contr mi che, passando ne metamorfosi o a scomparire dono a subire una metamorfosi o a scomparire di Dio, la natura dono a subire una visione di Dio, la natura di la visione diventa visione di Dio, la natura di ambivalente, l'insegnamento conosce la di-(la visione diverta di natura di venta ambivalente, l'insegnamento conosce la sterioralenza...).

ambivalenza...).

I Padri della Chiesa, nella loro utilizzazione del I Padri della concezione del termine « pratica », si ispireranno alla concezione del termine » pratica o a quella di Filone. termine « pratica », a quella di Filone Costa aristotelica o stoica o a quella di Filone Costa aristotelica o stoica o l'applica a colonia. aristotelica o stata aristotelica de coloro che Gregorio di Nazianzo l'applica a coloro che che coloro che che coloro ch hanno scelto la «vita attiva», i chierici e i ve scovi, in opposition of the scoving alla hésychia, mentre → Origene ne fa, come Fi, alla hésychia, mentre → Origene ne fa, come Fi, carattere morale de la cara lone, un processo di carattere morale ch'egli su lone, un processa de la fine del sec. IV a questa trafila: quando, alla fine del sec. IV, egli dedica una trilogia alle tre tappe della vita spirituale degl anacoreti, il trattato concernente la prima tappa reca, in maniera emblematica, il duplice titolo di Trattato pratico o Il monaco. Egli lo ricollega a una divisione simile a quella della filosofia « Il cristianesimo è la dottrina di Cristo, nostro Salvatore, e comprende la pratica, la fisica e la teologia » (Pr. 1) e ne dà la seguente definizione « La p. è il metodo spirituale che purifica la parie passionale dell'anima » (c. LXXVIII). Qualunque sia il nome che gli viene dato nonché il ruolo di Eva grio nella sistematizzazione di questo « metodo ». non c'è dubbio che esso esisteva già prima di lui Questa parte della sua dottrina si confonde con l'eredità ch'egli ha ricevuto dai Padri del deserte

Sul Praktikos di Evagrio, il suo titolo, la definizione della praktikè e la sua storia, cf l'introduzione di A. Guillaumot Evagre le Pontique. Traité pratique ou le Moine, I. Parg 1971 [SC 170] 38-63, 399-408. Sulla triade physis, askesis, mainesi cf una bibl. sommaria in: G. Couilleau, La liberté d'Antoine la Commandements du Seigneur et libération évangélique, Roma 1977 [StudAns 70] p. 28, nota 51.

2. Pratica e pratiche. - Se la «p.» fa il monaco, il polimorfismo del monachesimo delle origini non consente ovviamente di supporre che questo termine sottintenda una concezione rigida e uniforme dell'ascesi. Esiste certamente un denominatore comune, di cui la maggior parte degli elementi digiuni, veglie, lavoro manuale (ed elemosina), pre ghiera, astinenza, povertà, celibato, rinuncia - vel gono desunti dalla tradizione ascetica che la Chie sa delle origini aveva ricevuta dal → giudaismo (d il Trattato delle due vie, le tre « opere di miser cordia » o « frutti di penitenza », ricordati in Mto per essere fatti « nel segreto »), arricchita dal contatto con la citatto tatto con la filosofia popolare ellenistica. nachesimo vi aggiungerà la tendenza a tradure sotto forma geografica, sensibile — la rotula esigita dalle rinunce: anacoresi, xeniteia (che non erano scopossi di erano sconosciute nel mondo ellenistico. Greeks

J. Festugière J. Festugière, Personal Religion among the Greeks Berkelev 1954 Berkeley 1954, c. IV: The Inclination to Retirement of anche della cf anche, dello stesso A.: La vie spirituelle en l'application de l'époque hello stesso A.: La vie spirituelle en l'application de l'applicati à l'époque hellénistique ou les besoins de l'opposite de l

ie che di sa consecutiva di consecutiva di consecutiva di consecutiva di rituale di li principali rvolto alla rvolto care et già Vita viaggiare gl segreto dei letteratura t Historia Si ritrova c cata in cap greto perdu inaccessibile rapporti col a Noi n rivelato la 1 seguire il da una seri tuisce una mi, e il pe ca si compo L'adattamer importante Sotto que del termine all'inizio, e ta» in rap del deserto posizione a (Vita Antor ne città pe ciò che ave teia che è il passaggio

> nisme. Méle ben presto adattament un determi siasi « prati Al termine te sapore suo merito nologie du opere di D. Davies, Mount, Car 3. P. "pe mento gli le v D. a par

o sensibili

Un monaco

vengono da

sciarsi cade

Si c lasseta

\$100 A \$1

versatio: k nach Phil.

IZ aziona del

a concesses

one Con

colon de

Consection

fa, come i

e chicylin

ige a quen

(2)

irittale des

prima tana

uplice tra

i lo ricoles lla filosofa

risto, nom

a fisica e la

definizione

ifica la pare

Qualunge

ruelo di En-

to «metod»

prima di la

confonde a

i del deser

definition the

A. Comme

Moint, L Bell

asken see

orit Shows

trangeligne Los

fa il month

elle originati

he questo se

igida e unio

denominate

pli element

elemontal ar

rinuncia ita che la co

Sildar

dans un monde raffiné, Parigi [1977]). Ma, per l'accento posto su questa o quella p., per le istituzioni cente poste la diversità e l'invenzione creativa è allegate, regna la diversità e l'invenzione creativa è

di prammatica. c'è di più: la lettura degli Apoftegmi, che costituiscono il compendio di una esperienza di pasutuiscoli di monachesimo, ci indica chiaramen recent secon de la scelta di una « p. », anzi di parecchie consecutivamente, in funzione dei bisogni, delle di parecchie dei nemici, del livello di avolutione dei nemici. consecutive, dei nemici, del livello di evoluzione spirituale di ciascuno, rappresenta uno degli oggetti principali del discernimento, e che l'interesse rivolto alla «p.» particolare di un Padre poteva giustificare lo sforzo di una visita di edificazione (cf già Vita Antonii: PG 26, 845AB) e spingere a viaggiare gli anacoreti desiderosi di conoscere il segreto dei grandi vegliardi, come ne fa fede la segientura della cronaca monastica (→ Palladio, la → Historia monachorum in Aegypto, → Cassiano). Si ritrova qui il tema biblico della Sapienza cercata in capo al mondo come un tesoro, un segreto perduto, e che si rivela, tutto considerato, inaccessibile, irriducibile come la persona nei suoi rapporti con la Sapienza divina o lo Spirito Santo: « Noi non mangeremo finché tu non ci avrai rivelato la tua ergasia! » (Eucharistos). Evagrio fa seguire il suo trattato sistematico della Pratica da una serie di testimonianze personali, che costituisce una delle nostre prime raccolte di apoftegmi, e il penultimo capitolo della serie sistematica si compone di p. « degne di nota », inclassificabili. L'adattamento al caso particolare è quindi piú importante del riferimento a un modello.

Sotto questo aspetto è illuminante l'evoluzione del termine politeia negli ambienti monastici. Se, all'inizio, esso designa ancora un « genere di vita» in rapporto a una realtà sociale - la città del deserto, immagine della città celeste, in opposizione alla città ellenistica idolatra e corrotta (Vita Antonii, 14: PG 26, 865B: « il deserto divenne città per il fatto che i monaci abbandonavano ciò che avevano di proprio per aderire alla politeia che è nei cieli »; cf Eb 12, 23 e Fil 3, 20 con il passaggio dalla traduzione municipatus a conversatio: K. Aland, Die Christen und der Staat nach Phil. 3, 20, in Paganisme, Judaïsme, Christianisme. Mélanges M. Simon [Parigi 1978] 247-59) ben presto sarà utilizzato per indicare il particolare adattamento di questo genere di vita proprio a un determinato anziano, poi per designare qualsiasi « pratica » suscettibile di una specializzazione. Al termine dell'evoluzione, il vocabolo ha un forle sapore di originalità che costituisce tutto il suo merito (cf A. Guillaumont, Pour une phénoménologie du monachisme, Bellefontaine 1979. Sulle opere di misericordia », gemilut hasadim, cf W. D. Davies, The Setting of the Sermon on the Mount, Cambridge 1966, p. 305-8).

3. P. « penitenziali »? - Prendendo come riferimento gli → Apophthegmata Patrum, per designare le «p.» particolari troviamo, senza sfumature mol-Lo sensibili di significato, praxis, politeia, ergasia. Un monaco diligente è detto ergatès e diverse p. vengono date come « strumenti » (ergaleia): « la-sciarsi coda: sciarsi cadere davanti a Dio, non valutare se stessi e lasciare dietro di sé ogni volontà propria, questi sono (Poemen, questi sono gli strumenti dell'anima » (Poemen, 36); «la povertà, l'afflizione, l'austerità, la pena, l'ali sono di tali sono gli strumenti della vita solitaria » (Poemen, 60; cf Regula Benedicti = RB, c. IV: « Quae

sunt instrumenta bonorum operum »). In alcuni detti attribuiti ad anziani posteriori a Evagrio, leggiamo raccomandazioni sulla « Pratica » abbastanza rispondenti alla sua definizione: «Se ci atteniamo alla Pratica ... non troveremo colpe in noi stessi » (Poemen, 165), oppure: « È pericoloso l'insegnamento di chi non è stato educato nella Pratica... » (per accogliere il discepolo bisogna innanzitutto edificare la dimora interiore: Sincletica, 12). Tuttavía, come aggettivo, lo stesso termine è utilizzato solo per tributare encomi equivoci, seguiti da un « ma » chiaramente condiscendente: «grande praktikos, ma semplice nella sua fede » (Daniele, 7), oppure: « (Carione) era praktikos, ma non si mostrò akribės » (a proposito di una visione - theôria, Zaccaria, 4). Le p. particolari sono spesso relativizzate allo stesso modo nella misura in cui, applicandosi come esercizio a un dettaglio, il discepolo intende ricondurre, attraverso il maestro, la sua intenzione alla virtú-madre, oppure, di virtú in virtú, alla carità. Inversamente, il pensiero generoso, il pio desiderio o la parola edificante sono invitati a concretizzarsi in p. Buoni o cattivi, «se non si realizzano materialmente, i pensieri scompaiono» (Poemen, 20). Si ha in tal modo un movimento di va e vieni ascendente e discendente tra la Pratica, le principali p. o virtú del deserto (raggruppate volentieri in triadi, talvolta specializzate per eremiti e cenobiti), la pratica propria di quel tal anziano che si va a scovare come un tesoro e che può ridursi a un modo di mettersi il cappuccio per lavorare (Silvano, 4).

Nell'insieme e considerate semplicemente nella loro materialità, si può dire che tutte queste p. possono ridursi a ciò che noi chiameremmo mortificazioni. Ma il ventaglio risulta più aperto e si estende alla pietà (preghiera di Gesú, preghiera incessante: «La pratica piú penosa è la preghiera »: Agatone, 9). L'elemento afflittivo non è isolato e non basta mai a se stesso. Le grandi p. sono talora poste sotto il patrocinio di santi dell'AT: Abramo, Mosè, Elia, Noè, Giobbe, Daniele, che sono altrettanti tipi delle diverse personalità spirituali, in cui ciascuno può ritrovarsi. Vi è indubbiamente una certa competizione tra i sostenitori di queste p. (monaci e secolari): si fanno confronti, si prova invidia, ma - a parte l'intensità, il tonos, in cui ciascuno si esprime si conclude generalmente che sono tutte uguali (Nisteroo, 2), poiché, « se la pratica di questo santo è diversa dalla pratica di quello, è sempre lo Spirito Santo che opera in tutti » (Giovanni Kolobos [Nano], 29). Il qualificativo che ritorna piú frequentemente per distinguerle è l'aggettivo « corporeo». Quel che di piú concreto v'è nella vita pratica nasce dalle esigenze del corpo: nutrimento, sonno, riposo, comodità, ma altresí pettegolezzi, familiarità e anche, penetrando di un gradino nell'interiorità, lotta dei pensieri, aspetto negativo dell'attenzione a Dio. Ciò che si oppone logicamente al « corporeo », di fatto, non è lo « spirituale », ma l'« interiore » e abbiamo visto che questa opposizione logica suppone una complementarità. Affinché le stesse p. corporali non si perdano nella vanagloria, si insisterà sul loro carattere nascosto, segreto (cf Mt 6): « Se qualcuno scoprisse la pratica degli Scetioti, essi non la riterrebbero piú una virtú » (L. Regnault, Les sentences des Pères du désert, III, Solesmes 1976, nº 1672). Comunque, in nessun testo, salvo errori, le

p. in questione sono presentate esplicitamente come «p. penitenziali» o «di penitenza», anche se tutte dipendono senz'altro da un proposito di penitenza in capitali di pe penitenza in senso largo e se un certo numero (per es., ed. F. Nau, nn. 174 e 176) si inserisce in un processo di penitenza in senso proprio. Vi sono tuttavia tre motivi che ci autorizzano a conside-

Se si considera la penitenza come eco della predicazione del Battista o di Gesti e il monachesimo come un movimento di ritorno al kerigma evangelico, bisogna aspettarsi che l'una sia interamente coestensiva all'altra. Anche se non si è spinti nel deserto dal tormento di una esperienza personale di peccato o dal timore del castigo, l'esperienza comune della « schiavitú » delle passioni, origine e conseguenza del peccato, è sufficiente - in un'epoca in cui non si distingue chiaramente tra reatus culpae e reatus poenae e la Chiesa non riconcilia che dopo un lungo processo di conversione - per dare un carattere veramente penitenziale a tutta la pratica monastica. È proprio ciò che intendeva la definizione di Evagrio: « il metodo che purifica la parte passionale dell'anima »

(cf supra). Ma questa motivazione, inizialmente meno esplicita perché ovvia e che è stata indubbiamente sottovalutata, vedrà crescere la propria importanza. Sotto una forma e in una misura che sono oggetto di controversia, il monachesimo - che, sin dall'inizio, in merito alla penitenza ecclesiastica ha uno statuto a parte, da non confondersi semplicemente con quello del clero - sarà indotto a fare della penitenza, virtú e sacramento, la sua specialità. La vita monastica con le sue p., e in particolare la paternità spirituale carismatica che ordina, ripartisce e dichiara concluso il processo penitenziale, diverrà la forma, il modello della penitenza. Bisogna dire che fu proprio studiando Simeone il Nuovo Teologo, un autore del sec. XI, che K. Holl venne indotto a sottolineare, in modo forse un po' unilaterale, questo carattere del monachesimo « entusiasta ». È in un'epoca molto tardiva e in Oriente che il fenomeno raggiunge tutta la sua vastità; ma non è illegittimo riconoscerne le radici nella costituzione originaria del movimento monastico.

Infine, sono in buona parte le p. di cui abbiamo parlato che costituiranno l'oggetto, fino ai nostri giorni, di un capitolo dei trattati di ascetica o di formazione religiosa, abbastanza classico per farne un articolo di dizionario.

Le p. dei primi monaci non possono, tuttavia, ridursi soltanto a questo motivo penitenziale, per quanto importante. Si ha l'impressione che, nel corso dei secoli, abbia avuto luogo una specie di dissociazione di motivi inizialmente legati tra loro organicamente. A tale fenomeno, piú che alla evoluzione delle stesse osservanze, ci collegheremo nella successiva esposizione storica. Notiamo ancora che questa motivazione penitenziale, se è essenzialmente evangelica, non è però estranea alla pietà filosofica dell'epoca ellenistica, in cui il monachesimo ha attinto la sua nozione di Pratica, dal momento che lo stesso Plinio può caratterizzare con essa per i suoi lettori l'ideale dell'ascetismo degli → Esseni: «Gens aeterna est, in qua nemo nascitur, tam fecunda illis aliorum vitae poenitentia est » (Nat. Hist. V, 15, 73). Anche in questo campo si può dunque pensare a un inK. Holl, Enthusiasmus und Bussgewalt beim
Mönchtum, Lipsia 1898, Hildesheim 1969, J. Hormann, Joshia,
Mönchtum, Lipsia 1898, Hildesheim 1969, J. Hormann, Joshia,
ungen zur griechischen Laienbeicht. Ein Buttrag un officende
ungen zur griechischen Laienbeicht. Ein Buttrag un officende
Bussgeschichte, Donauwörth 1913, I. Haushert, Pentholiten
trine de la componiction dans l'Orient chrétien. Rome
(OrChristAnal 132); J. Leclercq, La vie parlaite, Tundoutelle,
1948, p. 68-81; A. Stolz, L'ascèse chrétienne, Chrystoffel, p.
L. Bouyer, Le sens de la vie monastique, Turnhouteland,
L. Bouyer, Le sens de la vie monastique, Turnhouteland,
p. 225-45; AAVV., L'ascèse chrétienne et l'homme fonction,
p. 25-45; AAVV., du désert, in Commandements du Seigneur et tibération et du désert, in Commandements du Seigneur et tibération et lique (Roma 1977) 56-7. - Sul motivo penitenziale nel pagan A. Nock, Conversion, Oxford 1969 (trad. ital.: Bari 1974)

B. Storia. - 1. Antonio non è stato probabilmento monaco in ordine cronologico (m. B. Storia. - 1. Antonio de cronologico (ammes te il primo monaco in ordine cronologico (ammes te il primo monaco in ordine sia mai stato fissato). te il primo monace sia mai stato fissato, ma so che un tale ordine sia mai stato fissato, ma so che un tale procedono (Lettere) ed è a sia so che un tale oldano (Lettere) ed è a suo ne che sono stati scritti (Vita) i primi è da lui che prostati scritti (Vita) i primi testi guardo che sono stati scritti (Vita) i primi testi di spiritualità ». Ed è forse la resti guardo che sono stati guardo che sono stati cristiani « di spiritualità ». Ed è forse la nascita cristiani « di spiritualità ». Ed è forse la nascita cristiani « di spiritura che meglio caratterizza di questa letteratura che meglio caratterizza di proportioni di proportion monachesimo. Quale posto vi occupa ciò che si è convenuto chiamare « p. penitenziali »?

a) Nelle Lettere non bisogna cercare testimo nianze su p. particolari, ma, nel quadro di una promulgazione kerigmatica di penitenza, un pro gramma motivato in modo piú chiaro e più profondo che nell'insieme della letteratura posteriore,

– In uno schema della storia della salvena chiaramente tinto di origenismo, la vita mona stica appare come un mezzo privilegiato per tornare all'unità perduta dell'ousia noèra, da cui so no derivate tutte le creature ragionevoli (ultime sei lettere).

La prima lettera descrive questo processo penitenziale come un'opera di discernimento (nei due sensi del termine: distinzione e separazione a riguardo del corpo e dell'anima e che utilizza come strumenti, il digiuno, le veglie, la continenza (33).

- Il monaco riceve, quale maestro interiore, co spirito di penitenza » (che → Ammonas distingue esplicitamente dallo Spirito Santo: cf Ep. XIII 2: PO X, 6, n° 51, p. 608; Ep. dub. II, 5: ivi, p. 630 Ep. VII: PO XI, 4, nº 55, p. 25) che ha il còmpito di « separare ciò che è stato mescolato » per riportare alla prima creazione (29) finché sia scomparso ciò che era « estraneo », proveniente dallo spirito malvagio (30).

- Un'applicazione del principio viene estesa 1 ciascun membro del corpo (49-70). « E io penso conclude Antonio - che un tale corpo abbia ncevuto una parte di quel corpo spirituale che avià al momento della risurrezione dei giusti» (71).

b) → Atanasio colloca la Vita in un contesto teo logico piú ortodosso, ma anche piú colorito dal la polemica — o dalla competizione — con l'asce si pagana. Con questa Vita il termine «ascesi» (numericamente superiore agli altri nel vocabo lario spirituale: 39 volte) penetra decisamente nel la lingua cristiana. La descrizione del genere di vita di Antonio (c. VII) ci presenta le «p. corporali » a cui egli si dedica: agrypnia, digiuno abituale con posa tuale con pasto dopo il tramonto, digiuni di due o tre giorni, alimentazione a base di pane, sale acqua astinone acqua, astinenza dalla carne e dal vino, da unzioni d'olio, chamera d'olio, chamera della carne e dal vino, da unzioni d'olio, chameunia (si aggiungano con il c. XIVIII cilicio, astensione dai bagni). Certo tutto ciò e in separabile dal per dai bagni). separabile dal movimento che costituisce la sostali za del programa za del progresso: anacoresi verso il deserto interiore, preghiera del re, preghiera del cuore, superamento della cultura del cuore, superamento della cultura della cultur (le « lettere »). Per dare un fondamento a questo

dell'amino ne modo so quelle sostituire gramma significa XIV egli per desci reca all'i del corp l'ampio come in tenze y s me nelle cepito it

penitenz I riferin storgiana, 149). Per Greek, in d'Antoine, 1981) 160-1 2 1 P

cezione

tuttavia

ro vita

smatica ficazion a una - Cic vane monach compen gime a - Do nalmen per es.

mansio rare le quelle dei più 5). 11 sostitui degli er

SOGO d

mpegn cian il più dif \$50 ST -11 Dittie A CONTRACTOR

0000000

chiato c și

Salura President

is della sin

0, la 192 h

Wilepide To

noera & a

questo pres

SCETTITION

te e tepera

la e che mi

vegle, 2 m

monas distri

to: d E

II. 5: 10.30

he ha il com

scolato, pr

finche sin co

TOVETIES I

view ass

E io per

curps als

mituals de l

gioso"

un contesu

In all m

« p. », Atanasio sembra riferirsi, benché velatamente, al motivo primario e autentico di Antonio, quando gli attribuisce, come scopo, la restituzione del to noeron dell'anima alla vera natura della sua creazione originaria (20; l'espressione, che ritorna 5 volte nella Vita, è assente in tutto il resto dell'opera autentica di Atanasio), oppure quando ci presenta il suo eroe « al momento di mangiare, o di dormire, o di attendere ad altre esigenze del corpo, e ne ha vergogna pensando al to noeron dell'anima » (45). Ma a queste motivazioni egli ne aggiunge altre che non si presentano allo stesso modo nelle Lettere: nei due capitoli che seguono quello appena citato, la p. ascetica viene a sostituire il mancato martirio (46-7). Nel programma del c. VII, diminuire i piaceri del corpo significa accrescere il vigore dell'anima. Nel c. XIV egli non esita a ispirarsi a modelli pagani per descrivere lo splendore che il lavoro ascetico reca all'umanità: ma non è forse l'anticipazione del corpo glorioso di cui parlava Antonio? Nell'ampio discorso, il fine dell'ascesi è certamente, come in Giamblico e Porfirio, l'acquisizione di « potenze » soprannaturali, ma la sola desiderabile, come nelle Lettere, è il discernimento, benché concepito in tutt'altro modo, piú contemplativo che penitenziale.

I riferimenti alla I Lettera di Antonio rinviano alla versione georgiana, edita e tradotta da G. Garitte, Lovanio 1955 (CSCO 149). Per la Vita, cf A. Meredith, Asceticism - Christian and Greek, in JThSt, ns. 27 (1976) 313-32 e il mio art. La liberté d'Antoine, sopra cit. I/A/1; J.A. Francis, Pagan and Christian Philosophy in Athanasius «Vita Antonii», in AmBenRev 32 (1981) 100-13.

2. I Pacomiani non si distinguono per una concezione radicalmente diversa della p. monastica, tuttavia l'accentuata istituzionalizzazione della loro vita comune e la personalità fortemente carismatica del loro fondatore portano a una codificazione, a una mitigazione relativa delle p. e a una evoluzione dei motivi.

- Ciò che il vecchio Palamone presenta al giovane → Pacomio come « misura » o « regola » del monachesimo (Bo 10, p. 85), costituisce un buon compendio delle p. tradizionali: veglie, lavoro, regime alimentare con digiuni, preghiera.

- Dopo la fondazione, pur mantenendo personalmente un'osservanza particolarmente stretta (et, per es., S 5, 48, p. 244) in relazione con la sua mansione pastorale, Pacomio è indotto a moderare le sue p. (cilicio: S 3, p. 57) e, ancor piú, quelle ch'egli prescrive ai monaci, tenendo conto dei piú deboli (S 10, p. 28; S 3, p. 65; Praecepta, 5). Il peso dell'obbedienza e della vita fraterna sostituisce vantaggiosamente le prodezze ascetiche degli eremiti (Bo 105, p. 178; cf S 2, p. 11) che possono digiunare di piú, poiché sono « esenti da impegni umani » (Bo 35, p. 106). La vita eremitica, con il suo rigore, pare persino riservata ai casi più difficili (Bo 107, p. 183, ma si tratta forse di uno spunto polemico).

- Il carisma proprio di Pacomio (« lavorare le anime umane per presentarle pure a Dio »: S 1, p. 1) lo porta a conferire ai suoi rapporti pastorali in genere, ma soprattutto in un certo numeto di casi riferiti dalle Vite, un carattere penitenziale più ziale piuttosto audace, tanto da porre dei problemi ai vescovi riuniti nel sinodo di Latopoli (Vita greca, 112). Pacomio ha un dono di diorasis che gli consente di vedere chi può essere ammesso nella koinônia, a chi può essere permessa la penitenza, a quali condizioni, e quali p. bisogna imporgli. Le istruzioni di Pacomio a Teodoro (Bo 90, p. 155) mostrano che si tratta di un elemento permanente ed essenziale della istituzione pacomiana, il quale - più che le altre forme del monachesimo antico - ne fa un equivalente dell'ordo poenitentium mediante lo sviluppo originale, ma non unico nel suo genere, del carisma di paternità spirituale (S 10, p. 33 e 36; S 3, p. 71; Bo 77, p. 139; 88, p. 151; 92, p. 156; 102, p. 172; 106-8, p. 179-86; S 5, 92-107, p. 258-63).

- Da notare che questo rapporto penitenziale sembra trovare una espressione privilegiata nella nozione di « patto », di « alleanza » che già si tro-va in Antonio (cf G. Couilleau, L'« alliance » aux origines du monachisme égyptien, in CollCist 39 [1977] 170-93; aggiungere ai riferimenti: Ammonii ep. X, 3, ed. M. Kmosko, p. 597).

- La legislazione pacomiana sistematizza e ordina le p. tradizionali, lasciando tuttavia uno spazio all'iniziativa personale. Per una buona parte, essa prende l'andamento di un penitenziale (Praecepta et Judicia, in particolare) che distingue tra peccato per ignoranza e peccato con cognizione di causa, ma in cui la parte disciplinare non è separata da quella morale e spirituale.

I riferimenti sono desunti dalle Vies coptes de st Pachôme et de ses successeurs, ed. francese di L.-Th. Lefort, Lovanio 1943 (= 1966).

3. La corrente evagriana contribuirà, piú di qualsiasi altra, ad attribuire alle p. una finalità, delle motivazioni, una gerarchia, un metodo basato su una precisa analisi psicologica, utilizzando i dati scientifici dell'epoca, ma rilevandone anche i limiti, il carattere indispensabile ma sussidiario. A → Evagrio ricolleghiamo opere che hanno subíto il suo influsso: → Cassiano, → Palladio e la → Histo-

ria monachorum in Aegypto.

- Nella prospettiva evagriana (già origenista come quella di Antonio, ma in modo molto piú esplicito e quasi per eccellenza) il fine ultimo del monaco è certamente il ritorno all'unità originaria degli intelletti puri, ma attraverso tappe, la cui conoscenza non dev'essere rivelata prematuramente. Lo scopo che si prefigge la praktikè, la prima di queste tappe, di cui si è già letta la definizione, è la purificazione dalle passioni, la → apatheia, che apre la porta alla carità. Cassiano (Conl. I) proporrà, in modo equivalente, al monaco il Regno dei cieli come telos e la purezza del cuore come skopos. Tale risulta lo schema penitenziale in senso largo, a cui vengono subordinate tutte le p. Se è stato possibile considerare la prospettiva dell'apocatastasi evagriana come la rovina del fervore penitenziale perché « fa seccare le lacrime » (Barsanufio, Lettera 600), è perché essa era imprudentemente aperta a coloro che non risultavano preparati a riceverla. A questi, a quanti sono ancora alla praktikė, Evagrio propone la meditazione sulla morte e sul giudizio, che figura in testa ai suoi apoftegmi (Evagrio, 1: Rer. monac. rationes, IX).

- Partendo da questo principio, Evagrio elabora un sistema d'una coerenza ammirevole. Al monaco che si è sottratto al mondo degli oggetti, le passioni si manifesteranno attraverso i pensieri, i ricordi, i sogni. L'esperienza degli antichi, formulata nelle categorie antropologiche del tempo, consente di compilarne una specie di nomenclatura fornita dei rimedi appropriati: «Quando

l'intelletto girovaga, la lettura, la veglia e la preghiera lo fermano. Quando la concupiscenza è in-fiammata, la fame, la fatica, l'anacoresi la spen-gono. Quando la parte irascibile è agitata, la sal-modia la pazienza e la misoricordia la calcuna. modia, la pazienza e la misericordia la calmano. E tutto ciò va compiuto al momento e nella misura opportuni, poiché ciò che è immoderato e inop-

portuno dura poco » (Prak. 15). - Il corpo, lungi dall'essere un nemico in questo processo, è uno strumento di conoscenza, correzione e contemplazione, dato da Dio perché tale processo abbia esito positivo: « Coloro che hanno il torto di nutrire troppo bene la propria carne e che, avendone cura, eccitano i suoi desideri, se la prendano con se stessi, non con essa. Giacché conoscono la grazia del Creatore quelli che, per mezzo di questo corpo, hanno ottenuto l'impassibilità dell'anima e percepiscono, in una certa misura, la contemplazione degli esseri » (ivi,

Finalizzata con questa precisazione, la prescrizione ascetica avrà un carattere essenzialmente funzionale, quasi medicinale, privo di qualsiasi scopo direttamente afflittivo o meritorio, di qualsiasi automatismo. La si basera volentieri su una teoria fisiologica, come nel caso del controllo del-le polluzioni (ivi, 17: cf la nota di A. Guillaumont; e Cassiano, Conl. XXII). Volentieri si parlerà di « regime » in un senso affine a politeia (« un regime piuttosto secco e regolare, unito alla carità, conduce rapidamente il monaco alla soglia dell'impassibilità »: ivi, 91). Palladio nota, da tecnico, questi differenti « regimi » nei monaci illustri che è andato a visitare, e l'Antirretico di Evagrio non è soltanto una raccolta di passi scritturali da opporre ai « pensieri », ma innanzitutto un vero catalogo di resistenze alla terapia, che fa apparire, al negativo, le diverse p. di cui essa è composta

con le loro giustificazioni.

- Il che è come dire che questa cura purificatrice dev'essere praticata « con scienza » (ivi, 50: l'espressione sarà, piú tardi, caratteristica della Scuola di Gaza), il che significa per Evagrio che « l'azione dei comandamenti (cioè: le p., come una prescrizione medica) non basta a guarire perfettamente le potenze dell'anima, se nell'intelletto non si avvicendano le contemplazioni corrispondenti» (ivi, 79). La percezione chiara della finalità deve sostenere l'azione di continuo. Il discernimento viene innanzitutto. In questa linea la discretio assumerà con Cassiano il significato di scelta del giusto mezzo, di moderazione, di «via regia». Ed è anche per questo che bisogna astenersi dal vincolare la propria « pratica » con giuramenti (Antirr., gastrimargia, 27; Cassiano, Conl. XVII, 28-30), dal cedere all'attrattiva dell'eccesso (Antirr., ivi, 37), dell'inedito e della eccentricità (Cassiano, Inst. I, 2, 3; V, 23, 2; XI, 19, 1; Conl. I, 20; II, 11). Le «p.» devono essere interpretate nello spirito dell'insegnamento paolino sulla libertà (cf il Prologo della

4. I monaci della Siria, come ce li descrive Teodoreto nella sua Storia filotéa, contrastano sotto molti aspetti, nella loro concezione delle p. asce-

tiche, con quanto abbiamo trovato in Evagrio. Si resta innanzitutto colpiti dall'eccesso e dalla ingegnosità afflittiva delle loro p.: dimora troppo angusta o troppo bassa, catene, cinghie di ferro, gogne, sporcizia, esposizione al calore, al gelo, alle intemperie, reclusioni di ogni genere, perfino in una cassa o gabbia sospesa (c. XXVII-XXVIII).

— Alcune di queste p. sembrano mirare ritorno alla natura nel suo stato originario in là di tutte le superfluità della civilizza di civ ritorno alla natura nel superfluità della civilizzazione di là di tutte le superfluità della civilizzazione dell'usorne dell'u di là di tutte le superitura della civilizzazione di là di tutte le superitura della civilizzazione vita all'aria aperta (hypèthres) o in caverne, adove vita all'aria aperta (hypèthres) o in caverne (hypèth di la divida all'aria aperta (nypermes) o in caverne, dove vita all'aria aperta la mano dell'uomo », alimenta dove non è giunta la mano dell'uomo », alimenta dove non è giunta la ciò che cresce spontaneamente delle contra da ciò che cresce spontaneamente delle contra delle cont non è giunta la cresce spontaneamenta tratta da ciò che cresce spontaneamente e tratta da ciò che cresce spontaneamente e ratta da ciò che cresciati crescere libe

nte.
Teodoreto è « preso d'ammirazione
Teodoreto è « preso d'ammirazione
Li Thalelaios che si era sospeso le la Teodoreto e a preso d'ammarazione per la sagacia (di Thalelaios che si era sospeso in una gabbia), poiché non solo egli combatteva oltre i del campo regolamentare e inventavo gabbia), poiche non gabbia), poiche non regolamentare e inventava oltre i inventava al limiti del campo regolamentare e inventava al limiti del campo li inventava il tre lotte di sua iniziativa, ma anche perche al tre lotte di sua iniziativa agiva così e lo insere elli tre lotte di sua motivo agiva così e lo insegnava sapeva per qual motivo agiva così e lo insegnava sapeva per qual motivo agiva così e lo insegnava sapeva per qual motivo agiva così e lo insegnava sapeva per qual monvo agiva cost e lo insegnata agli altri » (c. XXVIII, 4). Si ha quindi l'impressione che la maggior parte di questi asceti sa rebbe stata incapace di formulare le motivazioni proprio agire. Le p. più folli possono con controlle della proprio agire. rebbe stata incapation del proprio agire. Le p. più folli possono costi del proprio agire di linguaggio religioso di costi del proprio agrico di linguaggio religioso elemento del proprio agrico di linguaggio religioso elemento del proprio agrico del linguaggio religioso elemento del proprio agrico del proprio del pr tuire una specie de la sue radici, come lo stesso men tare che ha le sue radici, come lo stesso men tare che la siro in una tradizione di ascetta. tare che na le successione di ascetismo anchesimo siro, in una tradizione di ascetismo anchesimo si digiuna come si piange pri di digiuna come si piange pri di digiuna come si piange pri digiuna come si piange chesimo sno, in tichissima. Si digiuna come si piange, prima di piange, prima di

- Ma proprio Thalelaios sa dire il perché la cose fatte) e la sua motivazione è penitenziale cose fatte) da numerosi peccati e penitenziale « Sono coperto da numerosi peccati e, poiché cre do ai supplizi che incombono su di noi, ho in maginato questo genere di vita e ideato dei tor menti proporzionati alle mie forze fisiche per sottrarre qualcosa alla massa di quelli che m

- Lo stesso Teodoreto ricorda, nel suo prologo (5-6), i motivi che abbiamo già individuato in Egib to: vittoria sulle passioni, dominio dei sensi Ma nel comportamento dei suoi eroi e, in partico lare, del piú illustre, → Simeone Stilita, c'è qua cosa di deliberatamente spettacolare che trova il suo parallelo esplicativo nei gesti simbolici de profeti dell'AT: « Come il Dio dell'universo prescriveva ciascuno di questi gesti, cosí egli ha promosso questo spettacolo nuovo e paradossale per attirare, con la sua stranezza, tutti gli uomini a vederlo e per far accettare ai visitatori l'esortazione che veniva loro rivolta» (c. XXVI, 12).

- La pratica dell'ascesi siriaca rientra, percio nel campo del linguaggio simbolico. Essa è un segno: segno penitenziale, segno di affrancamento dalle condizioni della natura decaduta e del mondo, segno soprattutto cristologico. Gli ecces si dei Siri, in stretto contatto con il popolo pu dei loro confratelli egiziani, manifestano la follia della croce: « "Mentre eravamo ancora perca tori, Cristo è morto per noi" (Rm 5, 8). Quando rifletto su queste parole e su altre dello stesso genere, io non vorrei ottenere il Regno dei cie li senza la carità che le avvolge: non vorre sfuggire al supplizio della geenna, se tuttavia si potesse ammettere che con la carità è possibile subire un castigo » (c. XXXI, 8).

Cf P. Canivet, Le monachisme syrien selon Théodord & Cyr, Parigi 1977.

5. → Giovanni Scolastico (o Climaco) merita un Osto a parte posto a parte, poiché — analogamente a s. penedetto in Oprili de la constitución de la co nedetto in Occidente, ma in modo più sistematice e didattico e didattico — sintetizza tutta la tradizione ante-riore e divert riore e diventa cosí il maestro più ascoltato ora monachesimo monachesimo orientale fino ai nostri giorni. la pratica monastica, di cui egli è testimone contraddistingui contraddistingue per una ascesi esplicitamente rigorosamente di cui egli è testimone e rigorosamente di cui egli e rigorosamente di cui e rigorosamente di cui egli e rigorosamente di cui e ri rigorosamente penitenziale, strettamente legala co

Pare II di pario passi hedienza, d dienza ciece stro di per the support mento nelle no (gr. IV, combattere \_ Questa te peritenz Il IV gradi bonda di stolge il questo stes la di quel « da coloro c nitenti » (in maco è di smile. L'ar olire misu data quale cace che della morte fittizie - 5 spirituale ( riore, la p sume più peccati (68 ruolo espia game di fe see al Pad

the solo zione. - Da E della Pratie preso (Gior regole, insil'iniducibile sto egli, ma tempo mae egli si sforz saggezza ba taionale e ché donata colare, 1061 pongono un e il tale fer ni e lo son

in La per carismatico side the N Senteral CH TOTAL ACTIVITY OF CHARLES OF

Percha of the control of the control

o de la che la c

o prolep

to in Eq.

SCIES M

n partico

c'è out

e trova i bolici dei

VETSO TO

di la po

ossale pu

nomin s

ri l'esatu-

/I. 12h

ra, perul

issa è III

Tancando

uta e di

Gli carr

opolo pa

no la id

ora peris

ello saxe

to de or

ANT TOTAL

tultarii s

pesercizio di una paternità spirituale molto esil'eserte. Il suo influsso sul monachesimo occidengente e stato sensibilissimo, ma giunto in ritardo tale è stato del sec. XIV) e fuori contesto.

(non prima del sec. XIV) e fuori contesto.

L'origenismo di Evagrio è stato condannato

nel 553. Perciò Giovanni Climaco prende le dinel 555, nei suoi confronti (in merito alla apocastanze nei sa, gr. V, 780D; al battesimo: gr. XXIII, tastasi al peccato di gola: gr. XIV, 865AC), ma, di 980A: al resta completamente all'interno del suo sistema ascetico.

C'è tuttavia un elemento di sintesi che appare con Climaco e assume un rilievo straordipare II discernimento della pratica adeguata al male passionale da cui guarire si attua nell'obbedienza, « rinuncia al discernimento per sovrabbondanza di discernimento » (gr. IV, 680A). Obbedienza cieca dopo il contratto stipulato con il maestro di penitenza che è il padre spirituale, ma che suppone almeno un atto di attento discernimento nella scelta del maestro, prima del contratto (gr. IV, 680CD) in funzione delle passioni da combattere (ivi, 725C).

Questa obbedienza ha un carattere nettamente penitenziale, in senso ampio e in senso proprio. Il IV gradino (dell'obbedienza), in particolare, abbonda di esempi sulla penitenza, in cui l'abate svolge il còmpito di mediatore e di guida. In questo stesso gradino, e poi nel seguente, si parla di quel « monastero-prigione », dove l'abate manda coloro che ha fatto entrare nell'« ordine dei penitenti » (ivi, 740A). La descrizione che ne dà Climaco è di una esagerazione che rasenta l'inverosimile. L'angoscia per la salvezza, drammatizzata oltre misura, del penitente in senso proprio, è data quale modello all'innocente. È il motivo efficace che - nella compassione, nella meditazione della morte, e perfino nell'espediente delle accuse fittizie - si finisce col ricercare per la sua utilità spirituale (696C). In rapporto alla tradizione anteriore, la p. della manifestazione dei pensieri assume piú chiaramente la forma di accusa dei peccati (681B, 708D-709B), piú marcato risulta il ruolo espiatorio delle umiliazioni, ma anche il legame di fede e di amore (677D, 693BC) che unisce al Padre, immagine di Gesú Cristo (692B), e che solo giustifica l'estremo rigore della dire-

Da Evagrio, Climaco ha ricevuto la scienza della Pratica. Come lui, egli sa, ha letto, ha appreso (Giovanni lo Scolastico!), ma diffida delle regole, insiste sul particolare, sull'irrazionale, sull'irriducibile a una legge, sul paradossale. In questo egli, maestro dell'obbedienza cieca, è nel contempo maestro di libertà cristiana. Per questo egli si sforza di contraddirsi, di far appello a una saggezza basata sull'esperienza, superiore a quella tazionale e veramente affrancata dalla legge perché donata dallo Spirito (cf gr. XXVI e, in particolare, 1061AB: le regole comuni e accettate, che pongono un nesso di causa-effetto fra la tale pratica e il tale fenomeno, vengono contrariate dai demoni e lo sono già dalla differenza dei temperamenti). La penitenza della differenza del temperatore carismatico (carismatico della differenza dif carismatico (cf gr. I, 636B). Alla penitenza ecclesiale, che à cre gr. I, 636B). siale, che è in pieno mutamento, i monaci non si limiteranno a fornire dei modelli: ne saranno essi stessi i propagatori e i ministri.

II. IN OCCIDENTE: DA S. BENEDETTO AL VATICANO - Costretti a limitarci ad alcuni autori si-

gnificativi, ci siamo tuttavia dilungati sulla fase costitutiva del monachesimo, dato che, proprio durante questo periodo, si è formato un corpo di p. tradizionali, ancora troppo elastiche perché possano definirsi osservanze, basato su motivazioni, divenute anch'esse, inseparabilmente dalle p., patrimonio comune del monachesimo cristiano. Se tali motivazioni non possono ridursi alla sola angoscia penitenziale, abbiamo però constatato che la scelta di una vita penitente, sia come alternativa alla penitenza pubblica della Chiesa, sia come stimolante della lotta contro le passioni, sia per solidarietà redentrice con i peccatori sull'esempio di Cristo, caratterizzava, fin dalle origini, la vocazione monastica e tendeva, in seguito, ad affermarsi e strutturarsi. E molto sorprendente che la distinta evoluzione del monachesimo orientale e del monachesimo latino coincida con l'evoluzione della p. penitenziale in Oriente e in Occidente e con il ruolo — analogo in linea di principio, ma molto diverso nelle applicazioni - che vi avrebbe svolto il monachesimo dei due poli della cristianità. In entrambi, il rapporto di padre a discepolo nello sviluppo del processo penitenziale monastico avrebbe preso il posto della istituzione penitenziale ecclesiale, resa inapplicabile per il suo crescente rigorismo. In ambedue, i monaci avrebbero avuto, per un certo tempo, un compito piú o meno esteso (e rivendicato) nell'amministrazione del sacramento. Tuttavia, mentre in Oriente - dove non era universale il principio della non-reiterabilità della penitenza - l'evoluzione avvenne insensibilmente e senza comportare modifiche notevoli nelle p. monastiche e nelle rispettive motivazioni, l'Occidente monastico sarebbe stato fortemente influenzato dalle conseguenze della evoluzione ecclesiale, il cui impulso iniziale è a lui dovuto in larga misura. Per questo motivo, senza escludere altri fattori (e soprattutto l'evoluzione culturale che mette in causa l'antropologia ereditata dai Padri), appare giudizioso collocare l'evoluzione della p. monastica in rapporto a quella della p. penitenziale.

a) In seno a tale evoluzione, la → Regola di s. Benedetto costituisce un punto fisso di riferimento. Se, in passato, si è cercato di far valere la sua originalità, la sua moderazione, il suo inserimento nell'ambito culturale romano e la sua funzione di adattamento, è maggiormente ai nostri giorni, e soprattutto dopo la scoperta della sua stretta dipendenza dalla → Regula Magistri, che essa ci appare quale testimonio fedele ed equilibrato della p. tradizionale.

Questo documento — una tra le varie testimonianze, regola di un monastero - diverrà, dopo tre secoli di diffusione in libera concorrenza o in accordo con altre regole, per la volontà unificatrice dell'imperatore e sotto l'ispirazione di → Benedetto d'Aniane, la regola del monachesimo. Non si può sopravvalutare l'impatto di una tale decisione sulla concezione delle p. monastiche nel monachesimo occidentale né sull'evoluzione che essa suppone. Per la prima volta si trova canonizzato un corpo di osservanze, anche se abbastanza elastico. L'intento di Benedetto d'Aniane di cercarvi una specie di compendio della legislazione monastica anteriore si tradisce chiaramente nel fatto che egli le dà come scorta il Codex regularum (che si doveva leggere al capitolo di Prima) e la Concordia regularum. Dal punto di vista strettamente penitenziale, la Regola - nella natura

del suo codice penale, nella sua estensione alle mancanze lievi, nella brevità del processo di riconciliazione - riflette « una specie di miniaturizzazione della penitenza canonica \* (A. de Vogüé, La Règle de st Benoît, VII, Parigi 1977, p. 270).
Per la sua ampiezza e per il posto che occupa pell'economia generale della Regola (pui evidente nell'economia generale della Regola (più evidente nel Maestro), questo codice, che prolunga la vasta esposizione dottrinale dell'inizio, manifesta il ruolo centrale della penitenza: « Come il monastero tiene dietro al battistero, cosí la penitenza monastica imita e affina la penitenza ecclesiastica » (ivi. p. 265). La vita monastica dovrebbe essere una continua quaresima (RB, c. XLIX, 1); ma, come nella tradizione anteriore, il rigore inevitabile non è previsto che « al fine di correggere i vizi e di conservare lo spirito di carità = (Prol. 47). (Cf. I.M. Gómez, El código penitencial de la « Regula Benedicti », Ambiente en que nace y valor pedagógico actual, in Yermo 16 [1978] 141-99).

b) E ben noto il fervore penitenziale dei monaci celti, che hanno esercitato un influsso sul continente in concorrenza con quello della corrente benedettina. Alle p. tradizionali ereditate dal monachesimo primitivo, essi aggiungeranno le lunghe preghiere private o recite del salterio accompagnate da prostrazioni, genuflessioni e immersioni prolungate nell'acqua fredda, e sostituiranno la xeniteia dei monaci egiziani con la peregrinazione ascetica, riallacciandosi in tal modo a forme di ascetismo familiari ai Siri. Ma è il loro apporto determinante alla disciplina penitenziale della Chiesa che, più del loro rigore ascetico, comporterà indirettamente una progressiva trasformazione dei

motivi della p. comune. Provenendo da cristianità interamente sotto il controllo del monachesimo, non avendo mai conosciuto la penitenza pubblica e avendo sviluppato, analogamente alle consuetudini monastiche, un sistema di penitenza reiterabile e sottoposta a tariffa, essi offriranno una soluzione alla crisi della penitenza pubblica e collocheranno la p. monastica in rapporto diretto con la pastorale del peccato. Le p., che s'inseriscono cosi in un sistema di tassazione, tendono ad assumere un carattere di opere meritorie. Malgrado l'elasticità dei penitenziali e le loro esortazioni a discernere i singoli casi, viene minacciato l'aspetto funzionale che abbiamo rilevato nella p. degli antichi. Con il perdono o le commutazioni che l'uso imporrà, questa tendenza si affermerà gradualmente. Il digiuno non avrà piú lo stesso significato se fatto a vantaggio di un terzo o in cambio di una elemosina. Per soddisfare alle richieste di redenzioni sotto forma di messe, si moltiplicherà il numero dei monaci-sacerdoti. La flagellazione penitenziale, dapprima imposta come espiazione e relegata nel codice penale delle nostre regole monastiche, avrà un posto tra le p. ascetiche. Queste, al limite, tendono a diventare un settore autonomo della vita monastica, che troverà la sua giustificazione in se stesso.

loro influsso senza incontrare resistenze, se loro influsso senza mento cronologica, senza on considerevole spostamento considerevole spostamento considerevole spostamento considere spostamento considerevole spostantento.

considerevole spostantento.

stapposizioni e contraddizioni nella dollina dollina nella pratica. Esse si avvertiranno ancora molta nella penitenza ecclesiastica molta nella penitenza ecclesiastica molta. nella pratica. Esse si nella penitenza ecclesiastica surica suric nella dopo che la pentiera de la la la la la pentiera de la pentiera del la pentiera de la penti trata in una dal tariffata comincia a camere dalla confessione così come si XII la penitenza da la si come si e difficiente de la stessa accusa di come si e difficiente de la stessa accusa de la stessa de la s stituita dalla conressona. È la stessa accusa, con la nell'epoca moderna. È la stessa accusa, con la nell'epoca diventare la contra con la diventare la contra con la contra con la contra cont nell'epoca motteria.

erubescentia che essa suppone, a diventare a poco l'opera penitenziale per eccellenza po co a poco l'opera penitenziale per eccellenza, poco a di un elemento estraneo alla tradico a poco l'opera pendicione del proposicione del considera del consider si tratta di tui da della manifestazione dei pomonastica: sulla base della manifestazione dei pomonastica: sulla base della manifestazione dei pomonastica: monastica: suna delle p. fondamenta sieri che ne costituisce una delle p. fondamenta sieri che ne costituisce una delle p. fondamenta di Antonio, 55: PG 26, 924B), Clientalia sjeri che ne costruito, 55; PG 26, 924B), Giovana (cf Vita di Antonio, 55; PG 88, 681C-684D) già ne 6 (cf Vita di Antonio, (cf Vita di Antonio, (cf Vita di Antonio, (cf Vita di Antonio, (cf Vita di Vita d climaco (gr. 17) il punto di partenza della conversione. Ma con l'alla conversione della conversione d contribuirà, a lunghissimo termine, a distingua contribuira, a contribuira, con monachesimo medievale è costituita, in massima del parte, dalla dialettica tra l'adeguamente alla crois zione della p. e delle strutture ecclesiali, spezione della processa della penitenziale, e il ritorio al di la di s. Benedetto, alle sue origini. Nel quadro della riforma gregoriana si vedra un -> Pier Damiano diventare, con successo, l'apostolo del valori eremitici che troveranno il loro posto anche in fondazioni del sec. XII, che — come → Citeatri — conserveranno la forma cenobitica. In tale pro spettiva, la dottrina tradizionale della vita mona stica come penitenza — che « restituisce in pico gli effetti del battesimo a coloro nei quali la vita del secolo li ha diminuiti» – viene riaffermata per es., da Oddone di Canterbury († 1200, et ) Leclercq, Profession monastique, baptême et pen tence d'après Odon de Cantorbéry, in Analesta monastica II, Roma 1953 [StudAns 31] 12440

gracile.

delle p

prikatio.

Maniel S (4)

poolies 14co): N

ere col

descal.

in Stand

manifest

ermene

astumi.

aire out

acameri.

11 64 6

fi la foro

SHIRIDZI.

noni, po

dei dirett

od sec.

900 con

Vitale Le.

a costem

due pol

parola d'i

I fatto d

mini di a

dello stud

si decider:

glio raggu

fimenti si

senti? -

mi il p

do aureo;

desimo pr

a modific

radicale,

tatto inade

sache § V

DE and

so risultati

Miles dial

carnells de

meralmen

color in cui

imate la

errogente

com si

Mary Merce

MONE CON

d) Malgrado uno zelo penitenziale che continue rà, talvolta in modo spettacolare, nei monasteri e fuori dei monasteri sino alla fine del mediorio si può seguire nei costumieri - che fissano in maniera sempre piú precisa le p. esteriori e las no della loro osservanza regolare una specie di criterio di fervore - una evoluzione che in par te giustifica le critiche di → Erasmo e di → La

tero.

È un periodo in cui il monachesimo sembra per dere la coscienza della propria identità e in cui il meglio della sua spiritualità vissuta è attinto da altre fonti, in particolare dalla → devociona moderna. Il senso penitenziale, che esso ha con tribuito cosí largamente a inculcare nel popula cristiano nei secoli precedenti, gli arriva per co orchestrato dalle angosce di un'epoca particolar

mente inquieta.

e) Bisogna attendere il periodo classico perche il monachesimo riprenda il controllo di se la controversia sulle p. penitenziali — che ha ap tato i promotori del rinnovamento monastico sec. XVII intorno alla riforma de → La Trappe del suo celebre abate — è molto meno fortuita limitata di quanto potrebbe far credere la sul drammatizzazione drammatizzazione. Per gli eccessi della sua pole mica dovuti le la sua pole mica do la sua pole mica do la sua pole mica dovuti le la sua pole mica dovuti l mica, dovuti largamente allo stile dell'epoca, cé ha potuto lasciare alla posterità l'impressione di aver create lui ciare alla posterità l'impressione dell'epoca. di aver creato lui il tipo del monaco-penitente, edita sua riformo la sua riforma ne avesse quasi l'esclusiva. Ciò si gnificherebba di gnificherebbe dimenticare fino a qual punto esa era stata precedurate di gni era stata preceduta, condotta, orchestrata da corrente di acci corrente di aspirazione alla verità in materia di penitenza-conversione penitenza-conversione e di penitenza-sacrament

CI L. Gougaud, Les chrétientés celtiques, Parigi 1911; Id., Dévotions et pratiques ascétiques au Moyen-Age, ivi 1925; C. Vogel, le péché et la pénitence. Aperçu sur l'évolution historique de discipline pénitentielle dans l'Eglise latine, ivi 1961, p. 147-

c) In questa società monastica, in cui la codificazione benedettina non cessa di rinviare alle fonti, le cause di riorientamento non esercitano il

inc. a desired

ito La stora se

uita in resis

imento alla redo

e ecclesial sp

ic, e il nim

sue origini ke

Vedra un - Fre

o, l'apostole de

loro posto anche

come - Citeza

tica. In tale po

della vita mon

tituisce in pier

nei quali la ma

iene riaffermus

ry († 1200; sl 1

baptême et pen

ery, in Antient

15 31] 12440.

ale che continu

e, nei monastei

ne del mediorn

che fissano ii esteriori e fa

e una specie di

ione che in pr

smo e di →Lu

imo sembra per

dentità e in cu

issuta è attinu

ılla →denozim

he esso ha ope

care nel populi

arriva per as

poca partiois

classico Artik

trollo di se la

- che ha se

o monastice de

- La Paper

anemo formia e

A Francisco

crevere la della sua Rotali all'operatione

Bisogna ricordare l'infatuazione, provocata dagli Bisogna riceratura provocata dagli ambienti di →Port-Royal, per le antiche traduambienti di classici della letteratura monastica, di cui zioni dei cano le edizioni. Vi si mescolano ansi moltiplica stoici, più esattamente di uno stoiche influssa cismo già molto cristianizzato che si sposa molcismo gia quello di cui sono tinte le fonti moto bene con di queste convinzioni penitenziali, gli nastiche. Petitienziali, gli interlocutori polemici di Rancé sono spesso imbevuti quanto lui. Dom Hesbert ha cosí potuto constatare che, tra le parole-chiavi da lui rilevate nelstatare che. da Maurini, il termine « penitenza » la storia dei → Maurini, il termine « penitenza » e quello che ritorna più sovente, e l'esposizione delle p. concrete conferma che non si tratta soltanto di un tema letterario (cf R. Hesbert, La Congrégation de Saint-Maur, in Théologie de la vie monastique d'après quelques grands moines des poques moderne et contemporaine [Ligugé 1961] 1966) Nelle motivazioni compaiono nuove sfumaure, come quella di → riparazione (per es.: J. Leclercq. Lumières nouvelles sur Catherine de Bar, in StudMon 20 [1978] 397-407). La controversia manifesta nondimeno quali siano i problemi che l'ermeneutica dei testi antichi, l'evoluzione dei costumi, ma soprattutto l'evoluzione delle strutture ecclesiali pongono già ai monaci che vogliono assumere il loro patrimonio.

f La difficoltà di conservare alle p. penitenziali la loro funzione organica, senza farne una specializzazione, senza separarle dalle loro motivazioni, potrebbe essere illustrata dal susseguirsi dei direttòri che gli eredi di Rancé si sono dati nel sec. XIX. Una svolta significativa si avrà nel 1900 con la pubblicazione del direttorio di dom Vitale Lehodey, che intende subordinare penitenza a contemplazione, presentatate dal direttorio come i due poli della vita cistercense. Ciò diventerà la parola d'ordine per mezzo secolo. È sintomatico il fatto di essere stati indotti a pensare in ter-mini di alternativa. Per favorire il rinnovamento dello studio dei Padri e della storia dell'Ordine, si deciderà la redazione di un nuovo direttorio meglio ragguagliato sulle fonti e sostenuto da riferimenti storici - ma quali fonti e quali riferimenti? - e, nel 1962, verranno proposti due progetti: il primo, fondato sui Cistercensi del periodo aureo; il secondo, sulle loro fonti del monachesimo primitivo. Tuttavia il → Vaticano II avrebbe modificato la prospettiva in modo cosí inatteso e radicale, da far apparire improvvisamente del tutto inadeguata la questione del direttorio. (Cf anche § VII, infra).

g) È ancora troppo presto per fare un bilancio dei risultati concreti del Concilio in materia di p. Penitenziali. In tema di principi, il decr. Perfectae caritatis definisce la forma di vita degli istituti integralmente dediti alla contemplazione con ternim in cui i monaci non hanno difficoltà a ritovare la propria eredità: «Gli istituti dediti interamente alla contemplazione, tanto che i loro hembri si occupano solo di Dio nella solitudine e bel silenzio, in assidua preghiera e gioiosa penitenza, conservano sempre... un posto assai emitente nel Corpo mistico di Cristo » (PC 7).

Il qualificativo con cui è caratterizzata la penitenza corrisponde a una intenzione che sembra aver ben chiarito il c. II delle *Propositiones*, approvate congresso di II delle *Propositiones*, approvate dal congresso degli abati benedettini nel 1967: La nota pasquale dello spirito benedettino e la penitenza pasquale dello spirito benedettino dello Gillet, abata lettera di Paolo VI a don Igna-40 Gillet, abate generale dei Trappisti (8.12.1968),

precisa: « Senza dubbio è prudente pensare a legit-timi adattamenti, per es. a quelli richiesti dalle condizioni di salute. Tuttavia, bisogna vigilare affinché l'austerità e la penitenza siano tenute in grande stima. Le veglie, i digiuni, il lavoro manuale, anche quello umile e disprezzato, il silenzio rigorosamente osservato, per non parlare della vita comune e dell'obbedienza, di cui a volte sentite il peso, non sono forse queste le cose gravose e aspre che s. Benedetto presenta a chi viene nel monastero? Ma egli si affretta a far notare che il monaco va a Dio per mezzo di esse e non malgrado esse ».

Da parte loro, le Proposizioni sopra citate rinviano congiuntamente alla tradizione e all'attuale contesto ecclesiale e locale; «Se questa ascesi è innanzitutto uno sforzo interiore, essa non potrebbe fare a meno di quegli atti esterni di penitenza, che sono segni e mezzi della conversione a Dio e del progresso nella carità. Il piú tradizionale di essi, il digiuno (RB, c. IV, 13), non ha perduto attualmente nulla della sua efficacia... E secondo questi princípi, e secondo le direttive della cost. ap. Paenitemini (17.2.1966), che spetta a ciascun monastero di rinnovare le forme concrete della penitenza » (c. II, d).

Alla bibl. indicata nel corso dell'articolo, aggiungere: Anon. Des austérités dans les Ordres religieux. Bénédictins réformés, in Analecta juris pontificii 2 (1857) 2297-2307; R. Grégoire, Cilicium induere, in Homenaje a Fray Justo Pérez de Urbel, OSB, II, Silos 1977, p. 299-320.

G. COUILLEAU

#### III. I Premostratensi.

Il fondatore dell'Ordine premostratense, → Norberto di Gennep, pur essendo canonico a Xanten, aveva condotto una vita piuttosto mondana alla corte dell'arcy. Federico di Colonia e a quella dell'imperatore Enrico V. Egli si convertí nel 1115. e nel 1118 divenne predicatore itinerante. Con uno zelo da neofita e ispirandosi alle direttive del Signore ai suoi discepoli, soprattutto al discorso sulla loro missione, egli predicava in una povertà radicale: vestito di un rozzo abito di lana, camminava a piedi nudi, anche sulla neve; a ciò si aggiungevano veglie prolungate e un continuo digiuno. Prostrati da tali austerità, i suoi tre compagni morirono tutti durante l'ottava di Pasqua del 1119 e, poco tempo dopo, egli stesso cadde gravemente malato. Allora il papa Callisto II lo affidò alle cure del vesc. Bartolomeo di Laon, che lo trattenne presso di sé durante l'inverno 1119-20 e ottenne finalmente che si stabilisse nella sua diocesi, esattamente nella vallata di Prémontré. Qui, nel Natale 1121, fecero la professione religiosa i primi canonici regolari dell'Ordine premostratense.

Se l'Ordine deve in qualche modo la sua origine alle austerità di Norberto, ne conservò pure l'impronta. Dovendo scegliere una determinata forma di vita, il fondatore optò per la vita apostolica che aveva condotta durante le sue predicazioni e di cui aveva sentito dire che s. → Agostino l'aveva organizzata e rimessa in auge. Da allora egli adottò una regola che credeva essere di questo Santo, cioè l'Ordo monasterii, che in piú egli intendeva applicare alla lettera. Le austerità della giovane fondazione furono presto oggetto di ammirazione e più ancora di critiche, specialmente da parte di altri canonici regolari. Ne fanno fede gli scritti di Gualtiero di Maguelonne, Ponzio di S.

Rufo, Arnone di Reichersberg, Ugo Métel di Toul, come pure il Libellus de diversis ordinibus et professionibus quae sunt in Ecclesia, composto tra il 1125 e il 1130, probabilmente da Rambaldo di Liegi. In genere essi vi scorgevano un danno alla moderazione agostiniana; le critiche più aspre erano rivolte contro l'abito di lana, il lavoro manuale, il digiuno continuato e il silenzio perpetuo, im-

posti da Norberto ai suoi discepoli. Queste austerità, contestate dall'esterno, provocarono, fin dall'inizio, parecchie controversie nella stessa comunità di Premontre. Norberto riusci a sedarle insistendo sulla carità, il primo precetto dell'Ordo monasterii. In seguito i Premostratensi amarono vantarsi della loro osservanza più stretta. Ciò potrebbe spiegare le parole che il Dialogus inter Cluniacensem monachum et Cisterciensem, scritto tra il 1153 e il 1173, mette in bocca al Cluniacense, affermando che i Premostratensi non vogliono essere chiamati né monaci né norbertini: «Norbertini ideo forsitan nolunt dici, quia auctor eorum dominus Norbertus dicitur apostatasse, factus de nudipede ascensore asini bene calceatus et bene vestitus ascensor falerati equi, de heremita curialis in curia Lotharii imperatoris, de pane cibario et vili pulmentario ad regales et splendidas epulas, de magno contemptore mundi magnus actor causarum mundi ».

Malgrado le austerità delle origini, e forse grazie ad esse, l'Ordine ebbe uno sviluppo sorprendente. Per tutelare l'unità tra le abbazie sempre più numerose, queste furono obbligate a conformarsi in tutto all'abbazia-madre. Fin dal 1131 furono emanati statuti che comprendevano norme piú o meno dettagliate concernenti, tra l'altro, la povertà e il lavoro, l'abito, le veglie, il digiuno e l'astinenza, la clausura, il silenzio, il capitolo delle colpe: tutte p, costituenti quello che si è denominato « uno strumento di penitenza estremamente aspra ». A dire il vero, nel corso dei secoli queste p. sono state molto attenuate, e piú le leggi furono mitigate, meno venivano osservate: a tal punto che, nel 1464, Pio II dovette imporre un programma minimo, comprendente alcune osservanze che bisognava mantenere a qualunque costo o ripristinare immediatamente, in attesa di poter tornare a una disciplina piú dignitosa.

Tuttavia la riforma non fu iniziata energicamente che nel sec. XVI, con l'applicazione dei decreti del concilio di → Trento. In Spagna essa portò alla fondazione della « Congregatio hispanica», che si separò dall'Ordine. Verso il 1620 il movimento noto sotto il nome di «Reformatio Lotharingiae» assunse una forma definitiva nella « Congregatio antiqui rigoris », rimasta unita all'Ordine e da questo differenziatasi soprattutto per il ripristino di alcune p. antiche, che la comune osservanza preferiva non riprendere. Per quest'ultima, la riforma fu perfezionata con la promulgazione degli statuti del 1630, le cui prescrizioni sono passate per la maggior parte nelle codificazioni statutarie posteriori. Pur risultando molto meno austere di quelle del sec. XII, esse lo sono ancora sensibilmente, almeno secondo la valutazione odierna: sino a non molto tempo fa, era ancora attuale menzionare, tra le 5 caratteristiche dell'Ordine, lo « spiritus iugis paenitentiae ».

Nel 1970 gli statuti sono stati sostituiti da costituzioni. Queste, alludendo senza dubbio alle osservanze prescritte un tempo dagli statuti, dicono: « Ex traditione Ordinis nostri ca elementa potius monastica tenemus quae communicate ficacius urgent vel quae valoribus authentice che stianis ac religiosis necnon missioni ecclesiali communitatum nostrarum promovendis revera communitatum in finem hodiernis condicionis inscendinati deliberation deliberation communitatis localis et sodalium vigilanti deliberatione communi aptanda sunt. Semper vero interlata tanda sunt in contextu canonicali, non autem pronastico ».

nastico».

Ciò che segue in merito alle diverse p. peniten ziali non può essere che un prospetto storico lari alla to ce: → Premostratensi).

Povertà. In quanto canonici regolari, i Premo stratensi sono stati sempre obbligati alla vita comune con la rinuncia a qualsiasi proprieta con sonale. Ma Norberto andò oltre: egli volle una montré era per lui « domus paupertatis nostrate e i Premostratensi « pauperes Christi ».

Man mano che le abbazie diventavano più ricche per le molte donazioni e lo sfruttamento razionale dei terreni, la povertà reale scompariva, a meno incendi, guerre, spoliazioni ecc. Anche la vita comune subiva gravi infrazioni, dovute all'uso sempre più generalizzato del → peculio. Già nel 12% gli statuti dovettero obbligare gli abati a scomicare tre volte l'anno i « proprietatem habentes e inoltre a minacciarli di carcerazione e di privazione della sepoltura ecclesiastica. Sembra tutavia che queste ingiunzioni rimanessero molto spesso lettera morta.

All'epoca dei movimenti di riforma in seno al l'Ordine, nei sec. XVI-XVII, la vita comune conobbe in genere un rinnovamento relativo. Gli statuti del 1630 si limitano a scomunicare, tre volte l'anno, gli « obstinate proprietatem habentes », ed esigono che ciascuno consegni annualmente al proprio abate un inventario « omnium rerum sibi ad usum concessarum ». L'obbligo dell'inventario annuale si trova ancora nelle codificazioni statutarie posteriori.

Lavoro. Questo è una conseguenza quasi naturale della povertà reale, voluta da Norberto. Di fato come rileva Filippo di Harveng, uno dei più importanti scrittori premostratensi del sec. XII, benché i chierici abbiano il diritto di essere sostentati dai fedeli, è più perfetto che essi imitino l'esempio di s. Paolo e si guadagnino di che vivere lavorando. All'inizio dell'Ordine, non solo i frateli conversi, ma anche i canonici attendevano ai lavori manuali, soprattutto agricoli. Questi ultimi, tutavia, si dedicarono sempre più ad attività intellettuali o artistiche e apostoliche. Gli statui del 1630 hanno conservato il tradizionale capitolo sul lavoro manuale, benché a questa data pare che esso avesse soltanto un interesse storico.

Abito. Inizialmente i Premostratensi portavano a contatto diretto della pelle, indumenti di lana rozza, non tinta. Era l'abito dei poveri, ma berto volle che i suoi discepoli lo portasseto berto volle che i suoi discepoli lo portasseto segno di penitenza: segno molto efficace, su che essi lo indossavano anche nel coricarsi proprio letto duro. Un Premostratense ardense proprio letto duro. Un Premostratense ardense reputava la più pesante mortificazione a questi alli impregnati dei sudori del giorno e della nota e che brulicano sempre di insetti se non si pe cura di scuoterli spesso».

Questa primitiva austerità non durò molto. Tut-Questa producti del 1630 la ripristinarono, pur la la facoltà di ricorrere a dispense. La tavia gli statula di ricorrere a dispense. La « Consciando la facoltà di ricorrere a dispense. La « Consciando antiqui rigoris » ci teneva in productione del conscience de sciando la rigoris » ci teneva in modo pargregatio antique più recenti non prescrivono icolare. Gli statuti più recenti non prescrivono

più la lana. Veglie. All'inizio i Premostratensi si alzavano Vegue. Si alzavano sempre verso mezzanotte per recarsi a cantare sempre verso. Gli statuti del 1630 contare sempre disconstruction. Gli statuti del 1630 contengono andisposizione, pur lasciando andisposizione, pur lasciando il Matturio di disposizione, pur lasciando intravedere la possibilità di dispense. Di fatto, già nel dere la abbazie belghe avevano ottenuto l'autorizlezione di recitare il Mattutino alle ore 4 antimeridiane. La «Congregatio antiqui rigoris» ne mantenne la recita a mezzanotte. Gli statuti del mantellite del statuti del 1924 raccomandano di coricarsi alle 20,30, per glzarsi alle 3,30 e iniziare il Mattutino alle 4. Gli statuti del 1947 non precisano più l'ora del Mattutino.

Digiuno e astinenza. Norberto impose ai suoi discepoli un regime di digiuno perpetuo, cioè un solo pasto al giorno e l'astinenza perenne dalla came e dai cibi grassi. Tuttavia fu presto necessario concedere delle mitigazioni, vivente ancora il fondatore. Infatti se ne trovano già negli statuti del 1131: l'astinenza perpetua vi resta obbligatoria, ma il digiuno lo è soltanto dal 14 settembre (Esaltazione della S. Croce) a Pasqua, tutti i mercoledí e venerdí fuori del tempo pasquale, nei giorni di s. Marco, delle Rogazioni, delle Quattro tempora, come pure in alcune vigilie; durante la quaresima, l'astinenza comprendeva non solo la carne, ma anche i latticini. Nei giorni di digiuno non si mangiava che verso mezzogiorno; la sera ci si limitava a bere, ascoltando una lettura delle Conlationes di → Cassiano o altro. Da notare però che non si digiunava la domenica e il giorno di Natale; inoltre, la legge del digiuno ammetteva qualche eccezione per i malati e i fratelli conversi.

In seguito furono introdotte altre mitigazioni, anche per ciò che riguardava l'astinenza, come risulta dal programma minimo imposto da Pio II nel 1464: in attesa che potesse ripristinarsi una più stretta osservanza, l'astinenza si doveva osservare ogni mercoledí e sabato dell'anno, nonché durante tutto l'Avvento e dalla Settuagesima a Pasqua; inoltre, tutti i venerdí dell'anno era obbligatorio il digiuno.

La Congregatio antiqui rigoris » rimise in vigore l'antica tradizione del digiuno dal 14 settembre a Pasqua e dell'astinenza perpetua. La comune osservanza si attenne agli statuti del 1630, prescrivendo il digiuno con l'astinenza durante l'Avrento e la Quaresima, nei giorni di s. Marco, delle Rogazioni o delle Quattro tempora, tutti i venerdi dell'anno e per una decina di vigilie; inoltre l'astinenza era obbligatoria nel tempo di Settuaesima, come pure ogni mercoledí e sabato delanno Tranne qualche dettaglio, come il trasferimento dell'astinenza dalla Settuagesima a 15 giorai prima di Ognissanti, le prescrizioni del 1630 rihasero in vigore fino alla promulgazione delle costituzioni del 1970.

Clausura, Gli statuti del sec. XII non contengono ingiunzioni sulla clausura, ma in molti pasingiunzioni sulla clausura, ma in morti protecte proibire dall'inizio questa legge dovette proibire ai religiosi sia di uscire senza aubrizzazione dai luoghi loro riservati, sia di amdai luoghi loro riservati, sia ui del estranei o almeno donne. Gli statuti del 1236 vietavano formalmente a queste ultime l'accesso al chiostro, al refettorio, al dormitorio e all'infermeria dei canonici.

Pio II, nel suo programma minimo del 1464, esige, da una parte, che, tranne qualche rara eccezione, tutti i canonici consumino il loro pasto nel refettorio conventuale e dormano nel dormitorio comune, e, dall'altra, che il coro, il chiostro, il dormitorio e il refettorio siano inaccessibili alle donne.

Nel sec. XVII l'inviolabilità della clausura fu sanzionata da misure sempre più severe. Gli statuti del 1630 prescrivono di ritenere soggetti alla clausura: il dormitorio, la biblioteca, il chiostro, la sala capitolare, il refettorio, l'infermeria, il giardino conventuale e tutti gli altri luoghi in cui i religiosi hanno libero accesso; le sanzioni piú gravi sono comminate a chi volesse introdurvi qualsiasi donna. Questi stessi statuti dispongono che i superiori controllino tutti i rapporti dei conventuali con l'esterno, compresi quelli epistolari. Tali ingiunzioni resteranno in vigore negli statuti successivi, ma con gli adeguamenti imposti dal CICI per es., quelli concernenti una certa libertà nelle relazioni epistolari.

Silenzio. Norberto aveva esortato i suoi discepoli a mantenere il silenzio in ogni luogo e sempre. Gli statuti del 1131 suppongono questa osservanza piú che imporla. Per una conversazione necessaria si poteva ottenere il permesso di recarsi nell'uditorio. Gli statuti del 1236 si limitano a esigere il silenzio assoluto nei 4 luoghi regolari propriamente detti: la chiesa, il dormitorio, il refettorio e il chiostro, ma ciò sotto pena di un giorno di digiuno a pane e acqua.

Il silenzio assoluto nei luoghi citati fa parte del programma minimo di Pio II nel 1464. Gli statuti del 1630 ne riprendono la prescrizione, pur concedendo ai religiosi di conversare insieme, ogni giorno, per lo spazio di un'ora circa, dopo i pasti del mezzogiorno e della sera, e accordando loro, ogni settimana, un colloquio a tavola e una o due ricreazioni durante il pomeriggio. La « Congregatio antiqui rigoris » conservò, in linea di principio, l'obbligo del silenzio perpetuo. Nella comune osservanza, sempre in linea di principio, fino al 1970 si è mantenuto press'a poco il regime degli statuti del 1630.

Capitolo delle colpe. Lo stesso Norberto teneva molto al capitolo delle colpe e lo raccomandava spesso ai suoi discepoli come una delle leve più potenti della disciplina conventuale. Perciò lo si trova imposto in tutte le codificazioni degli statuti e restò in auge, almeno ufficialmente, fino al 1970. Esso si teneva ogni mattina alla riunione capitolare: chiunque avesse commesso pubblicamente una colpa contro la disciplina, se ne accusava in ginocchio e poi si prostrava a terra per ricevere la pena dal presidente. Se ometteva di accusare se stesso, rischiava che lo facesse qualcun altro, e la pena non era meno grave. Generalmente essa consisteva nella recita di una preghiera o in qualche mortificazione corporale; un tempo si arrivava talvolta alla disciplina corporale, cioè la flagellazione a dorso nudo. Essa era inflitta a tutti i religiosi ogni venerdí, in memoria della passione del Signore, come pure in occasione di funerali e il giorno dei morti, in suffragio dei defunti. Tuttavia, da molto tempo, essa era praticata sul dorso della mano destra, posta sulla

vii Dizionario degli istituti di perfezione - 17.

spalla sinistra; eseguita da alcuni superiori, questa flagellazione era soltanto simbolica.

Liturgia penitenziale. Benché le p. penitenziali siano quotidiane, la quaresima ne è stata sempre considerata il « tempus acceptabile ». La liturgia premostratense ha disposto nella cornice quaresimale due riti molto toccanti, che risalgono alle origini dell'Ordine e non sono stati ancora soppressi ufficialmente: quello del mercoledi delle Ceneri richiama l'espulsione dei peccatori pubblici, in vigore un tempo; quello corrispondente del giovedi santo rievoca l'assoluzione e la riconciliazione dei

Fonti: a) Biografie: Vita Norberti A, ed. R. Wilmans, in MGH. Scriptores 12 (1856) 563-703; Vita Norberti B, ed. J. C. MGH. Scriptores 12 (1856) 563-703; Vita Norberti B, ed. J. C. vander Sterre, Anversa 1656; AcraSS, Iunii I, ivi 1695, p. 805-45; vander Sterre, Anversa 1656; AcraSS, Iunii I, ivi 1695, p. 805-45; vander Sterre, Anversa 1656; AcraSS, Iunii I, ivi 1695, p. 805-45; ed. ivi 1741, p. 809-58; PI. 170, 1243-1344, b) Statuti (principali edizioni): Statuta renovata 1630, Lovanio 1632; R. van Waeleledizioni): Statuta renovata 1646; ivi 1913; Statuta resovata 1924, Averbode 1925; PI. F. Lefèvre, Les statuts de prémontré. au XIIIe siècle, Lovanio 1946 (Bibliothèque de la RevHistEccl 23): Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 23): Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 23): Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 23): Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 23): Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 23): Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 23): Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 23): Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 23): Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 23): Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 23): Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 23): Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 23): Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 23): Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 240; Statuta renovata 1947, Tongerlo 1947; PI. F. Le-RevHistEccl 240; PI. F. Le-RevHistE tensium 12). c) Costituzioni: Constitutiones, ivi 1971.

Studi: H. Lamy, L'abbaye de Tongerloo, Lovanio 1914; Pl. Studi: H. Lemy, L'abbave de Tongerloo, Lovanio 1914; Pl. F. Lefèvre, L'abbaye norbertine d'Averbode, ivi 1924; F. Petit, La spiritualité des Prémontrés aux XIIe et XIIIe siècles, Parigi 1947, Ch. Dereine, Les origines de Prémontré, in Rev-HistEcct 42 (1947) 352-78. Id., Le premier « Ordo» de Prémontré, in Rev-Bén 58 (1948) 84-92; Pl. F. Lefèvre, La liturgie de Prémontré, Lovanio 1957 (Bibl. Anal. Praem. 1); E. Delcambre, Servais de Lairuel; et la réforme des Prémontrés, Averbode 1964 (Bibl. Anal. Praem. 5); N. J. Weyns, La réforme des Prémontrés aux XVIe et XVIIe siècles, particulièrement dans la circarie de Brabant, in AnalPraem 46 (1970) 5-51; Id., De geestelijke geschiedenis van de Premonstratenzers in de Lage Landen, in De Glans van Prémontré (Heverlee 1973) 17-45.

N. J. WEYNS

#### IV. Il francescanesimo.

1. Gli inizi dell'Ordine. - Lo stile di vita evangelica e apostolica, adottato da → Francesco d'Assisi e dai suoi primi discepoli, implicava rigorose p. ascetiche: i frati indossavano una rozza tonaca, camminavano scalzi, lavoravano nei campi e mendicavano il proprio sostentamento. Rifiutavano denaro e provviste per il giorno seguente, abitavano in rifugi precari (I Celano, 42, in Anal Franc 10 [1936-41] 33). A tutto ciò essi aggiungevano numerose penitenze tradizionali: cilizi, catene di ferro e altri strumenti di mortificazione, veglie e digiuni prolungati (II Celano, 21-2, ivi, p. 143-4).

Nella sua biografia ufficiale di s. Francesco, s. → Bonaventura non manca di sottolineare le austerità del Santo e di farne una specie di bilancio. Francesco (Legenda maior, c. V, ivi, p. 577-82) difficilmente accettava cibi cotti e si sforzava di far loro perdere il sapore aggiungendovi cenere o acqua fredda, rifiutava il vino e si limitava anche nell'uso dell'acqua, dormiva sulla nuda terra, senza materasso né coperte, con un sasso per guanciale, portava un cilizio e s'immergeva nell'acqua gelida o tra le spine, e si flagellava per vincere le tentazioni. Oltre ai digiuni previsti dalla regola, egli digiunava per 40 giorni prima della festa dei ss. Pietro e Paolo, poi da questa ricorrenza fino all'Assunzione e dall'Assunzione a s. Michele (Legenda maior, c. IX, nn. 2-3, ivi, p. 598). Bartolomeo da Pisa (De conformitate, fructus 19, pars 2, ivi 5 [1912] 189-98) ha raccolto e ordinato sistematicamente i racconti delle Leggende che riferiscono le mortificazioni di Francesco.

Questi esempi dei primi tempi hanno esercitato dei secoli, un grande influsso sul influsio sul i Questi esempi dei principali di manno esercitato nel corso dei secoli, un grande influsso sui nel conti di riforma o di recollezione nell'Ordo nel corso dei secon, di recollezione sui mo vimenti di riforma o di recollezione nell'ordine vimenti di riforma costantemente attinto elementi di riforma vimenti di riforma di vimenti di riforma di vimenti di riforma di vimenti di riforma di vimenti di vita e un fervora fiu Essi vi hanno costante di vita e un fervore stificativi del loro stile di vita e un fervore nel stificativi del loro sul e un tervore sul l'austerità che oltrepassava le prescrizioni della l'austerità che oltrepassava della prescrizioni della Franceso. l'austerità che office de la Prescrizioni della regola. Il regolamento lasciato da Francesco per (Opuscula s. p. Francisci assisiensis per regola. Il regolamento. Prancisci assisiensis della gli eremi (Opuscula s. p. Francisci assisiensis della gli eremi (1978, p. 295-8) e le sue direttive. gli eremi (Opuscula s. p. 295-8) e le sue direttive Grot taferrata 1978, p. 295-8) e le sue direttive per il sue d taferrata 1978, p. Aria degli Angeli in Assista (1978) in AnalFranc 10 [193641] 142, b. (1978) convento di S. Maria (10 [1936-41] M Assisi (11 Celano, 19, in AnalFranc 10 [1936-41] 142; De control (17, 28, p. 2, ivi 5 [1912] 327.33. Celano, 19, in Anat.

Celano, 19, in Anat.

formitate, fr. 28, p. 2, ivi 5 [1912] 327.32) 50no

formitate, fr. 28, p. 2, ivi 5 [1912] 327.32) 50no

formitate, fr. 28, p. 2, ivi 5 [1912] 327.32) 50no formitate, II. 25, poca moderna, i quadri di sono rimasti, fino all'epoca moderna, i quadri di sono delle case consacrate più particolari delle ca rimasti, fino an eperate più particolarmente rimento delle case consacrate più particolarmente rimente della vita di penitene rimento delle casse il contemplazione e alla vita di penitenza la contemplazione una clausura stretta il cili alla contempiazzone una clausura stretta, il silenzo testi prescrivono una clausura stretta, il silenzo testi prescrivono divina e la preghiera diurna e assoluto, la lode divina e la preghiera diurna e notturna, ma non entrano nei dettagli delle auste

2. La Regola. - Le disposizioni della Regola circa le p. ascetiche riguardano (Opuscula s.p. Francisci p. 228-31) la povertà dell'abito, il digiuno, la proble zione di cavalcare (c. III), il lavoro manuale (c. V). L'abito prescritto si compone di una tonaca, un cappuccio, una corda. I frati non devono portare calzature che in caso di evidente necessità. Chi li desidera, può indossare sotto l'abito una seconda tonaca senza cappuccio. L'abito potra essere in forzato con pezze di stoffa rozza. L'interpretazione piú o meno rigorosa di queste prescrizioni fu speso considerata come un simbolo della fedella al l'austerità di vita, voluta dalla Regola.

Giordano da Giano riferisce (Chronica, nº 11, ed H. Boehmer, Parigi 1908, p. 9-11) che un testo della Regola primitiva prescriveva il digiuno ne giorni di mercoledi e venerdi e, con l'autorizzazio ne di Francesco, il lunedí e il sabato. Durante la presenza del Santo in Oriente, un capitolo tento di rendere obbligatorio il digiuno del lunedi e di proibire i latticini il lunedi e il sabato; nei gorni in cui era consentita la carne, questa non s sarebbe piú elemosinata, ma solo accettata se offerta. Francesco rifiutò tali innovazioni. Il c III della Regola non bollata (Opuscula s.p. Francisci p. 248) conosce il digiuno da Ognissanti a Natale dalla Epifania a Pasqua e tutti i venerdi dell'anno In tempi ordinari, secondo il Vangelo (Le 10, 8, frati potranno mangiare tutto ciò che verra loro presentato. Il c. III della Regola definitiva (O scula s.p. Francisci, p. 229) conserva il digiuno di Ognissanti a Natale, quello quaresimale, praticalo dalla Chiesa universale prima di Pasqua, e tutti i nerdí dell'anno. Senza farne un obbligo, esso into raggia con speciale benedizione un digiuno di giorni dopo l'Epifania, a ricordo del digiuno di Cristo pel des sto nel deserto. Per questa benedizione, tale p. ebicia la Reil nome di quaresima della benedicta. Infine, la Re gola dispensa i frati dal digiuno corporale in caso di evidente necessità e rinnova la libertà accordata de Lc 10, 8. Torreste la liberta accordata de liberta Le 10, 8. Tommaso da Eccleston (De adventu Fra trum Minorum trum Minorum in Angliam, collat. V, ed. G. Little Parigi 1909 Parigi 1909, p. 31) nota che, dopo l'approvazione della Regola E della Regola, Francesco, ansioso di evitare abusi regolamentò la regolamentò la quantità di carne che si poteva pi cettare nei postituta di carne che si poteva pi cettare nei pasti consumati fuori convento.

L'importanza del lavoro manuale viene solle neata nella Regol lineata nella Regola non bollata (c. VII, in Option la s.p. Franciscio del lavoro manuale viete per la contra del la s.p. Franciscio del lavoro manuale viete per la contra del la contra del lavoro manuale viete per la contra del lavoro manuale viete pe la s.p. Francisci, p. 253), ma la Regola del la crichiede solo dei forti lo richiede solo dai frati che ne avranno ricesso del la grazia (c. V. jui 2001). la grazia (c. V, ivi, p. 231). Il massiccio ingresso de

SUPPLIED TO THE PARTY OF THE PA Processor Per precisioni allonta II regolatio aconda tonaca oceanua mater o schal rilevare altesi Prima e do 10-5), la co umana (c. VII, colpe (c. assità in cui s rozza a cavalli zioni determina e qualitative d o alla Regola zioni: il digitun ne Filippo, Gi quella di s. Fr abi nel giorno came. Quest'u contraddizione gola. Il testo ouita a s. Bona racchi 1898, p. di Lc 10, 8 è catori del Van spirito di aust

Benedetto XII, petua. In segu bizione comple dazione della n reformateur, p Nelle costitu zione - come acqua, la rinu per terra - v tioni, non già 4. L'Osservan il ripristino (13 di > Paolo Tr da Stroncone anza assunse I frati dei suoi petua, si nutri numerosi digiu Franc 6 [1895] Uorientamen e s. → Giovanni si meno drasti Capestrano, ne I, Napoli 1650 Napoli 1650
volta al 1650
ducono 1 ziorna
al ufficio dividade della la della d

Le costituzio

muovamente la

di estera resi

zio. L'abia pra si

stoffs toza Laso

di quest process

धाः राज्येता विश्व

oluta dalla Regia

riferior (Ground

1908 月 別 世日

a prescrien i de

Veneral e, on hom

unedi e il sahata len

Oriente, un capità in

Il digiuno del má

lunedi e il sebet n

TITLE IS CHIEF DESI

nata, ma solo and

utò tali moranz

ata (Opusculi se la

iuno da Occiosa i

un e tuiti i secel

ondo il Variebili

ure tutto de de s

della Repoli della 239, construi del

quello quarcinal

prima di Rapa ni

farme un attie a

and six a life

a Priority de de

chierici nell'Ordine spiega questo cambiamento. Nel suo Testamento Francesco ricorda che egli ha Nel sur voluto lavorare con le proprie mani e semple che i frati seguano il suo esempio (ivi, p.

3. Le costituzioni generali fino al 1517. - Le co-311). stituzioni di Narbona del 1260 (ArchFrancHist 34 [1941] 13.94, 284-358) e la loro interpretazione ufficiale (ivi 18 [1925] 511-24) apportarono notevoli precisazioni per l'applicazione della Regola. Le costituzioni successive, nel corso del medioevo, se ne sono allontanate solo in materia di astinenza. ne soli regolamenta la qualità dell'abito, l'uso della seconda tonaca e prescrive di dormire con l'abito, senza materasso né guanciale di piume. Si può altresi rilevare il silenzio imposto da Compieta a Prima e dopo il pasto fino a Nona (c. IV, nn. 10-5), la confessione almeno due volte la settimana (c. IV, n° 23), il capitolo settimanale delle colpe (c. VII, nº 20), l'indicazione dei casi di necessità in cui si potrà accettare un viaggio in carrozza a cavalli (c. V, nº 19). Una serie di disposizioni determina le precise condizioni quantitative e qualitative dei digiuni (c. IV, nn. 1-9). Rispetto alla Regola vengono introdotte alcune innovazioni: il digiuno nelle vigilie degli apostoli (tranne Filippo, Giacomo, Giovanni e Barnaba) e in quella di s. Francesco, il condimento magro dei cibi nel giorno di sabato, l'astinenza totale dalla carne. Quest'ultimo divieto poteva sembrare in contraddizione con la libertà lasciata dalla Regola. Il testo dell'Expositio super regulam, attribuita a s. Bonaventura (Opera omnia, t. VIII, Quaracchi 1898, p. 411, nº 15), sottolinea che il passo di Le 10, 8 è una semplice concessione ai predicatori del Vangelo. I frati possono rinunciarvi in spirito di austerità e per evitare lo scandalo dei

Le costituzioni di Assisi del 1316 autorizzarono nuovamente la carne, ma non al pasto serale. Con Benedetto XII, nel 1336, si tornò all'astinenza perpetua. In seguito i testi oscillarono tra una proibizione completa, o parziale, o semplice raccomandazione della moderazione (cf Cl. Schmitt, Un pape réformateur, p. 15, 109: v. bibl.).

Nelle costituzioni di Narbona, p. di mortificazione – come la disciplina, i digiuni a pane e acqua, la rinuncia al vino, il pasto preso seduti per terra - vengono menzionate in quanto punizioni, non già come esercizi penitenziali abituali.

4. L'Osservanza. - In una prima fase - con il ripristino (1368) dell'eremo di Brogliano da parte di → Paolo Trinci da Foligno, poi con Giovanni da Stroncone († 1418) - il movimento dell'Osservanza assunse la forma di un eremitismo rigoroso. I frati dei suoi eremi praticavano un'astinenza perpetua, si nutrivano di erbe e frutta, osservavano numerosi digiuni e una stretta povertà (cf Misc-Franc 6 [1895] 106).

L'orientamento apostolico, preso da s. Bernardino e s. - Giovanni da Capestrano, portò a una prassi meno drastica. Le costituzioni di Giovanni da Capestrano, nel 1443 (Chron. historico-legalis, t. I. Napoli 1650, p. 102-12), concedono la carne una volta al giorno. Per la prima volta esse introducono l'esercizio della disciplina trisettimanale. All'ufficio divino « de debito », esse aggiungono un ufficio divino « de debito », esse aggiungono dei un ufficio « de gratia » che comprende l'ufficio dei defunti, i salmi penitenziali e il piccolo ufficio della Madana penitenziali e il piccolo ufficio della Madonna, chiamato Benedicta (su quest'ulti-

mo, cf Wadding Ann Min, ad a. 1247, nº 5, t. III, Quaracchi 1931, p. 196; ArchFrancHist 8 [1915] 100). Queste disposizioni furono riprese negli statuti particolari delle province dell'Osservanza (cf Arch-FrancHist, cit., p. 92, 158). Le costituzioni di Barcellona del 1451 imposero, per la prima volta nella legislazione, l'antica consuetudine di un tempo riservato alla meditazione e alla preghiera. Essa non ne stabilisce la durata, ma, fin dal 1452, Giovanni da Capestrano prescrive un'ora di pre-ghiera ai novizi del convento di Vienna. Si prese presto l'abitudine di collocare il tempo della preghiera dopo la recita di Compieta e quella del Mattutino (cf Brady, The History of Mental Prayer, p. 323-40: v. bibl.).

Nella Spagna l'eremitismo si strutturò in mode solido e duraturo nei movimenti creati da → Pietro di Villacreces († 1422) e quello degli « Scalzi » con → Giovanni da Puebla († 1495), → Giovanni da Guadalupe († 1505), poi s. → Pietro d'Alcantara († 1562).

Il gruppo di Pietro da Villacreces si sviluppò nella provincia di Castiglia. Esso segui i desideri del capitolo tenuto a Cuenca nel 1413, che aveva chiesto l'apertura, in ogni custodia, di case in cui i frati potessero vivere « secundum Regulam et totalem traditionem beati Francisci... ipsamque Regulam stricte et firmiter observarent » (Arch-IbAmer 17 [1957] 155). Gli statuti redatti da Lope de Salazar y Salinas († 1463) nel 1457 per la custodia di S. María de los Menores, propongono esplicitamente ai frati i modelli di vita lasciati da s. Francesco per il convento della Porziuncola e per gli eremi (cf ivi, p. 581-2, 724-6, 736, 750, 755). Il termine « mortificazione » si trova quasi in ogni pagina. Si può notare: il silenzio e la clausura stretta, la libertà per ciascuno di camminare a piedi nudi, la povertà dei letti (tavole di legno, sacco di paglia, coperte scadenti), l'austerità degli edifici e dei mobili, il lavoro manuale obbligatorio per tutti (1 ora per i chierici, 1 ora e mezzo per i laici), l'astinenza perpetua, il digiuno da Ognissanti a Pasqua come pure il mercoledí e il venerdí nonché nella vigilia di alcune feste. La qualità e la quantità del cibo è precisata. La disciplina (25 colpi!) si fa ogni giorno, dopo Compieta, ed è seguita da «stazioni» (= 5 Pater-Ave-Gloria recitati in ginocchio con le braccia in croce) dinanzi ai vari altari della chiesa e nel chiostro, e da un'ora di orazione. Un'altra mezz'ora di preghiera è prevista durante il giorno. In coro si recita un ufficio « de gratia » (ufficio della Croce e dello Spirito Santo). All'interno dell'eremo, secondo l'esempio di s. Francesco, una speciale cella è sistemata in un luogo appartato per i frati che vogliono vivere nella solitudine (cf ArchIbAmer 17 [1957] 657, 752-3).

Gli « Scalzi » (o → Alcantarini) mutuarono press'a poco lo stesso programma. Si può tuttavia constatare un incremento di austerità tra le costituzioni di Giovanni da Guadalupe per la custodia del S. Vangelo nel 1501, e quelle di s. Pietro d'Alcantara per le province di S. Gabriele nel 1540 e di S. Giuseppe nel 1560 (testi editi parallelamente in ArchIbAmer 22 [1962] 532-9). Il testo del 1501 prescrive la disciplina tutti i giorni dell'Avvento e della Quaresima, per le vigilie delle feste principali e, in tempi ordinari, tre volte la settimana. Il tempo di preghiera è di due ore. I frati vengono esortati a rinunciare alla seconda tonaca concessa dalla Regola. L'abito e il mantello devono

essere corti e senza pieghe superflue. Nella provincia di S. Giuseppe, la disciplina si fa tutti i giorni. L'ufficio divino è recitato e non cantato, lasciando cosí un tempo di tre ore per la preghiera. Una o due celle sono riservate a coloro che hanno l'autorizzazione di vivere nella solitudine. Le austerità sono oggetto di un'accurata codificazione, per es.: i frati non hanno diritto ad alcuna coperta sul loro letto dal mese di maggio al mese di agosto; nei mesi di marzo, aprile, settembre e ottobre ne hanno una; da novembre a febbraio, due. I materiali per la costruzione degli edifici conventuali e le loro dimensioni sono fissati nei dettagli: non si utilizzeranno pietre sagomate, non vi saranno piú di 8 celle, la chiesa non dovrà misurare più di 8 x 24 piedi, ecc.

5. Le case di recollezione. - All'inizio del sec. XVI il vicario generale, Marziale Boulier, fin dal 1502 aveva proposto l'apertura, in ciascuna provincia, di alcune case di recollezione, dove i frati potessero vivere la Regola in uno spirito piú rigorista. Egli intendeva cosí canalizzare le forze di rinnovamento emergenti all'interno dell'Osservanza. Le costituzioni accordate nel 1523 dal ministro generale Francisco de → Quiñones alla custodia spagnola dell'Immacolata Concezione (cf D. de Gubernatis, Orbis Seraphicus, t. III, Roma 1684, p. 262-5) diedero a questa iniziativa una base giuridica e spirituale. Esse furono adottate per l'Italia nel 1526 e 1582, poi nel 1583 per i Recolletti ultramontani (cf Wagner, Historia constitutionum generalium OFM, p. 134: v. bibl.).

Questa legislazione prescrive di non cantare l'ufficio divino, ma di recitarlo soltanto per poter disporre di due ore e mezzo per la preghiera (1 ora dopo Compieta, 1 ora dopo Mattutino, mezz'ora dopo Terza, per l'orario invernale; nell'estate, l'ora dopo Mattutino è trasferita a dopo Nona per la brevità delle notti). Allo scopo di privilegiare la preghiera interiore sulla lettura, i frati non potranno avere candele in cella. Viene raccomandata l'osservanza delle quaresime della benedicta e dello Spirito Santo (= dall'Ascensione a Pentecoste). Si deve digiunare a pane e acqua nelle vigilie delle feste del Signore, della Vergine, di s. Francesco, di Ognissanti e di altre feste principali, nonché tutti i venerdí di quaresima, e in tali giorni si mangerà inginocchiati per terra. La carne è vietata nei pasti serali. Durante l'anno si farà la disciplina il lunedi, mercoledi e venerdi, ma tutti i giorni nel periodo quaresimale. Il capitolo delle colpe si terra nei tre giorni della disciplina. I superiori vengono esortati a far esercitare l'umiltà ai religiosi, soprattutto ai giovani, mediante penitenze in refettorio: consumare il proprio pasto in terra, mescolare cenere ai cibi per togliere loro il sapore, baciare i piedi dei confratelli, portare un bastoncino in bocca (punizione abituale delle mancanze al silenzio!), allungarsi per terra davanti alla porta del refettorio sotto i piedi dei religiosi che entrano ecc. Quanto qui esemplificato per i conventi maschili trova analogo riscontro in quelli femminili. (Ulteriori particolari: → Recollezione).

Nel sec. XVIII, in alcune province, il repertorio di tali esercizi si era talmente sviluppato da diventare una vessazione assurda dei novizi. Nel 1741 il ministro generale Gaetano da Laurino protestò vigorosamente, in una lettera enciclica, contro

queste p. (cf Chron. historico-legalis, 1 p. 248-9). p. 248-9).

6. I Cappuccini. - Le loro costituzioni
con poco identiche nel corso dei social più contra scoll 6. I Cappuccini. Le loro costituzioni press'a poco identiche nel corso dei secoli più coerenii coereni press'a poco identificationi più coerenti della francescano. Il richiamo e la medi della frono una delle espressioni più coerenti on tismo francescano. Il richiamo e la mediano e sempi di Cristo e di s. Francesco. tismo francescano.

degli esempi di Cristo e di s. Francesco il paragrafi Cia presenti quasi in proposte un dinamismo silo into alle p. ascetiche proposte un dinamismo silo alle p. continuo superamento di se stesse alle p. ascetiche propagation di se stesso e di se te al continuo sulla ricerca a routine ». L'accento è posto sulla ricerca a routine personale e interiore con pia « routine ». Laconale e interiore con Dio: la delle preghiere vocali non dours ghezza delle preghiere vocali non dovra conservacio. Come per i Recolletti come ghezza delle programa della programa noniche non sola aggiunta dell'ufficio della Versita della con la sola agginti della Vergio non di altri. In coro sono previste due or la Liher memorialis OFM c non di attri. Il preghiera (cf Liber memorialis OFM Capitos. Poma 1928, p. 372-3).

Le prime costituzioni del 1529 e quelle del la prescrivevano la costruzione, vicino a ciascuna prescrivevano la costruzione prescrive prescriv sa, di una o due celle appartate, dove i fra tessero vivere in solitudine (cf ivi, p. 387, p. La soppressione di questa norma nel lesso di La sopple di numerose iniziative di vita in rata nelle grotte e nei deserti (cf Melchie Pobladura, Déserts, in DS 3 [1957] 5479, Par digiuno, i frati sono invitati a rispettare le con sime che praticava s. Francesco (cf Legenda man c. IX, nn. 2-3) e a mangiare di magro il ledí. Chi volesse digiunare piú spesso, o astern dal vino, dalla carne, dalle uova o altro, è lidi farlo (cf Liber memorialis, p. 376-7). Si deres re la disciplina tre volte la settimana, ma un giorno durante la settimana santa (cf ivi, p. la Chi è in grado di farlo, camminerà a pied ai (cf ivi, p. 367). L'austerità dell'abito, del mobile degli edifici viene regolata nei dettagli (d id : 365-8, 386-7).

7. Orientamenti a partire dal sec. XVII. See orme tracciate dalla legislazione dei Capputti e degli Alcantarini, gli altri gruppi francescan nifestarono una tendenza ad allargare lo speaccordato alle p. ascetiche. Per i Recollett svolta si verifica nel 1595 con gli statuti conces da Bonaventura da Caltagirone ai Belgi e ai F cesi (cf Orbis Seraphicus, t. III, p. 56874). 1 se riori dei conventi sono pregati (c. IV, nº 3) di al proibire ai frati, col pretesto di uniformità pi tutti, le austerità supplementari che essi volesc praticare: dovranno poter privarsi di came no, camminare a piedi nudi o compiere quito si altra penitenza o austerità di propria scella limiti del la limiti del buonsenso. Gli statuti di Urbano (il per i Riformati italiani nel 1642, poi quelli della Riformella di B Riformella di Bonaventura Gran da Barcellona 1684 (-) Pif 1684 (→ Riformelle francescane), contengoro disconi significant sizioni similari (cf Chron. historico-legalis, 4 III pars I, p. 33, n° 25; p. 298, n° 3).

Anche le espressioni della spiritualità positi dentina — come l'esame di coscienza quoidone la «via crucio la « via crucis », le processioni, le litanie le ser sizioni del SS s sizioni del SS. Sacramento — occuparono se spazio crescenti spazio crescente negli orari giornalieri. Nello so tempo si acciati so tempo si assiste a un inquadramento sempo più rigido della più rigido delle p. ascetiche. Ormai la distribute delle attività ne delle attività conventuali è regolata dalla polata della dall'orologia della legida o dalla polata della istante dall'orologio, dalla clessidra della Gen bella oraria. Gli statuti della provincia della Germania.

meticolosità evoluzione a evolution quality che termo appro dell'Ordine dell 295.304. I. P. fondazi naventura di seppe della Maurizio unimportant verso frances l'attività apo s. Leonardo glia da Fira modelli degl In alcune co mondo si de templazione la loro miss 9 ore in ese domenica ha tuale e, nel luto silenzio su tavole d frutta e leg che praticav na ogni no nella solitua re 2 [Roma 8. Il sec.

prescrivono: la confessio disciplina tr venerdi, l'es cizi spiritua eremo o di to del 1905 vedeva: l'uf e mezzo di I della benedi bertà per c confessore, ( tari, ma in Le costitue pubblicate d 1969; OFMCo in risalto le ziali ed erem manente nel capitoli prov nare concret atte a tradu o cultura. L senerale rid Alcuni reli dine hanno ziali delle es a una pia

chiama que

dal Vaticano

masto nelle

Cosi, le cos

e quele les

20 A Chillips

dore i ber

ative di vision

(cf Modes

57] SEA 2

petiare k qui

Legenda va

magro il ne

C850, 0 2020

o altra e la

76-7). Si dest

imana, mi es

a (cf hi a n

era a pied =

to, del mebis

ettagli (cl. m.)

c. XVII. - Sa

dei Capsura

francescan a

rgare lo se

i Recoles

statuti onos

Belgi e zi Ra

34674 750

IV. n' 3 da

uniformia p

to exer miner

di cume ! ampiere design

oprie well a

di Listano In

Day qual de

A Barrellou a

an lorganian distri

nia inferiore, nel 1598 (cf. ArchFrancHist 25 [1932] (0.76), illustrano convenientemente questo modo di fare. La legislazione del sec. XVIII esprime una crescente preoccupazione nel regolamentare con meticolosità ciascun esercizio. Si può seguire tale evoluzione attraverso gli statuti della Riformella nel 1684, quelli di → Tommaso da Cori nel 1706 e quelli che il ministro generale Clemente da Palermo approvò nel 1759 per tutte le case di ritiro dell'Ordine (cf Chron. historico-legalis, t. III, pars I, p. 295-304, 498-510; t. IV, p. 308-27).

La fondazione di « solitudini » da parte di Bonaventura da Barcellona († 1684), s. Giovanni Giuseppe della Croce († 1734) e s. → Leonardo da Porto Maurizio († 1751) testimonia la persistenza di un'importante corrente di spiritualità, orientata verso l'eremitismo considerato, secondo la tradizione francescana, un complemento necessario all'attività apostolica. Il regolamento dato (1716) da s Leonardo alla solitudine dell'Incontro (a 6 miglia da Firenze) si ispira ancora una volta ai modelli degli eremi dei primi tempi dell'Ordine. In alcune celle molto povere i frati separati dal mondo si dedicano per un certo tempo alla contemplazione e alla penitenza, prima di tornare alla loro missione evangelizzatrice. Essi trascorrono 9 ore in esercizi di pietà nel coro, il giovedí e la domenica hanno in comune una conferenza spirituale e, nel tempo che resta, osservano un assoluto silenzio. Camminano a piedi nudi, dormono su tavole di legno, si nutrono soltanto di erbe, frutta e legumi, rispettano i tempi del digiuno che praticava s. Francesco e prendono la disciplina ogni notte (s. Leonardo, Del modo di vivere nella solitudine, in Collezione completa delle opere 2 [Roma 1853] 61-74).

8. Il sec. XX. - Fino al rinnovamento approvato dal Vaticano II, il quadro delle p. ascetiche è rimasto nelle prospettive dei periodi precedenti. Cosí, le costituzioni generali OFM (Roma 1953) prescrivono: almeno un'ora di orazione al giorno, la confessione almeno una volta la settimana, la disciplina trisettimanale, il capitolo delle colpe il venerdí, l'esame di coscienza quotidiano, gli esercizi spirituali annuali di 8 giorni. I conventi di eremo o di recollezione osservavano il regolamento del 1905 (cf ActaOFM 24 [1905] 156-9) che prevedeva: l'ufficio divino diurno e notturno, un'ora e mezzo di preghiera, l'osservanza della quaresima della benedicta, la carne a un solo pasto, la libertà per ciascuno, con il consiglio del proprio confessore, di praticare mortificazioni supplementari, ma in privato.

Le costituzioni generali dei tre rami dell'Ordine, pubblicate dopo il Vaticano II (OFMCap, Roma 1969; OFMConv, ivi 1969-72; OFM, ivi 1973), pongono in risalto le grandi linee delle tradizioni penitenziali ed eremitiche dell'Ordine e il loro valore permanente nella Chiesa di oggi. Esse rimettono ai capitoli provinciali e locali il compito di determihare concretamente le forme di p. ascetiche più atte a trada parese atte a tradurre queste tradizioni in un dato paese o cultura. La tendenza dominante è quella d'una generale sia tendenza dominante propienziali.

generale riduzione delle p. ascetico-penitenziali. Alcuni religiosi usciti dai differenti rami dell'Ordine hanno preferito conservare le forme penitenziali delle epoche precedenti e si sono raggruppati in una ni in una pia unione diocesana sotto il nome di Frati Minori Rinnovati. Il loro stile di vita richiama quello degli inizi dell'Osservanza italiana

o dei gruppi riformisti spagnoli del sec. XV. (Per una breve analisi delle loro costituzioni [Palermo 1977], cf ArchFrancHist 72 [1979] 548-9).

Il modo di concepire le p. ascetiche nel corso dei tempi ha avuto ripercussioni nel campo dell'iconografia francescana. Fino a oggi ne sono stati segnalati solo alcuni aspetti: a partire dal sec. XVI s. Francesco viene spesso raffigurato in preghiera in una grotta o solitudine, dinanzi a un crocifisso, a una disciplina e a un teschio; la vita religiosa è simboleggiata da un frate inchiodato sulla croce, con un cero in una mano e una disciplina nell'altra (cf DIP 4 [1977] 1596-1604).

Teodorico da Castel S. Pietro, II « Liber conformitatum » e le costiluzioni dei Frati Minori Cappuccini, in ItalFranc 4 (1929) 407-27; I. Brady, The History of Mental Prayer in the Order of Friars Minor, in FrancStud 11 (1951) 317-45; E. Wagner, Historia constitutionum generalium OFM, Roma 1954; Melchior de Pobladura, Déserts, in DS 3 (1957) 539-49; J. J. Sullivan, Fast and Abstinence in the First Order of Saint Francis, Washington D.C. 1957; D. Bluma, De vita recessuali in historia et legislations OFM, Roma 1959; Cl. Schmitt, Un pape réformateur et un défenseur de l'unité de l'Eglise, Benoît XII et l'Ordre des Frères Mineurs, Quaracchi 1959.

Da segnalare i numeri speciali di ArchibAmer 17 (1957) e 22 (1962), pubblicati rispettivamente in occasione del V centenario della morte di s. Pietro Regalato e del IV centenario della morte di s. Pietro d'Alcantara.

J. POULENC

#### V. I Minimi.

Francesco di Paola ottiene da Alessandro VI e da Giulio II il riconoscimento a un movimento penitenziale - giuridicamente costituitosi nell'Ordine dei → Minimi - che si era formato attorno a lui nell'attesa di fine secolo. Francesco è additato come il grande penitente, secondo solo a s. Giovanni Battista. Trasferitosi dal primitivo eremitismo della Calabria a Tours in Francia, per volontà di Sisto IV, egli ha visto una evoluzione del suo movimento eremitico, incanalato nel piú vasto problema della riforma della vita religiosa, aiutato in questo da alcuni monaci e religiosi associatisi a lui e provenienti da altri ambiti ed esperienze religiose. In questa situazione il suo regime austerissimo di vita - rivissuto in un ambiente cosi diverso dai romitori calabresi - è adottato dai seguaci, tanto che la sua osservanza è inserita in un voto, detto propriamente di « vita quaresimale ». (La seconda stesura della regola, al c. I, cosí si esprime: « viventes sub voto paupertatis, castitatis, obedientie et vite quadragesimalis »). Questo voto - frutto del contrasto tra contesto eremitico e contesto urbano - è in pratica la vita penitente-eremitica vissuta al di fuori del romitorio e fatta propria da un movimento che, in linea con la riforma cattolica, voleva essere la risposta penitente alle esigenze della Chiesa e il ricupero, nella linea umanistica, del grande ruolo della penitenza nella Chiesa dei Padri. Il rigore penitente del romitorio, con il vitto « quaresimale » (cioè l'astensione dal mangiare carne, burro, latte, uova, latticini e loro derivati), con i digiuni e altri accorgimenti di forte ascesi, costituisce il nucleo centrale del « voto di vita quaresimale » e rende i Minimi i «penitenti» per antonomasia, poiché in pieno umanesimo propongono un genere di vita in contrasto con la prassi vigente allora nella Chiesa, con l'intento di riparare, con le austerità e le penitenze proprie della quaresima, i mali del tempo.

L'espressione che Francesco di Paola inserisce nella regola per esortare i religiosi a produrre

« dignos penitentie fructus in cibo quadragesimali », corrisponde perfettamente alla formulazione giuridica del digiuno, data dal Panormitano († 1445) nei suoi Commentaria in tertium Decretalium librum (t. VI, Venezia 1588, f. 335r); la novità è che Francesco prolunga i quaranta giorni del digiuno e dell'astinenza quaresimale per la durata, festi-

Questo filone penitente è stato istituzionalizzato vità comprese, dell'anno solare. nella Regola, che ebbe ben 4 redazioni. Mentre nella prima (1493) le pratiche penitenziali erano ancora eremitiche - viene in essa ripreso il concetto « iciunia iuxta posse continuant » dei primitivi statuti di Paola, testificati dalla supplica a Sisto IV di mons. Pirro Caracciolo (1471) —, si va poi, nella seconda redazione, verso una loro sistematizzazione che tiene conto e dell'ambiente urbano e del desiderio di presentare l'Ordine come il più austero nella Chiesa. Cosí, ad es., il digiuno, prima ininterrotto, ora è computato in questo modo: i venerdí e mercoledí dell'anno, le vigilie, da Quinquagesima a Pasqua, dai Santi a Natale, cioè 178 giorni piú le vigilie; l'uniformità del vitto deve essere garantita a ogni costo e chi non la pratica è ritenuto inabile a ogni ufficio comunitario ecc.

Le successive regole consacrano questo rigore e chiedono ai « correttori » (termine usato per indicare i superiori) di mettere ogni sforzo per conservare la penitenza e i suoi frutti. In questa linea penitente sono inserite tante prescrizioni sul vestito, sulla povertà, sul silenzio, sulla preghiera

e sulla correzione fraterna.

Un confronto con la prassi di altri Ordini fa notare meglio le diversità: anche gli ospiti di conventi dei Minimi osservano il regime quaresimale, mentre nei monasteri benedettini, mangiando con l'abate, essi ne erano dispensati; mentre le costituzioni di altri Ordini permettevano ai monaci di cibarsi di uova, formaggio o pesce, per i Minimi quest'ultimo rimaneva il solo nutrimento, ecc. Dove però la regola di Francesco di Paola supera le prescrizioni degli altri Ordini è a proposito dei malati: divisi in due categorie, cioè secondo la loro gravità, si permette che essi vengano ricoverati o nell'infermeria claustrale (dove continueranno il regime quaresimale) o nell'infermeria esterna (sempre però nella clausura del convento), ove potranno mangiare di qualsiasi cibo al fine di poter ricuperare presto la salute e tornare al regime quaresimale.

La Regola motiva in questo modo il voto di vita quaresimale: « Poiché è risaputo che il digiuno corporale schiaccia i vizi, incrementa le virtú e mette in fuga i demoni, i religiosi osserveranno il digiuno...» (seconda redazione della Regola,

c. IX).

Questi testi sono ancora in vigore nell'Ordine, anche se le forme penitenziali nella revisione delle costituzioni (1975) hanno subito un ridimensionamento in attuazione della cost. Poenitemini, facendo nel contempo risaltare maggiormente altri valori presenti nel carisma dell'Ordine, costituito dal motto evangelico « poenitentiam agite ». Oggi l'Ordine pratica una penitenza comunitaria, espressa anche nella singolarità del vitto — sono stati permessi soltanto il latte e le uova -, nel digiuno in alcuni tempi e giorni dell'anno con destinazione ai poveri di quanto risparmiato, ecc., e una penitenza personale, costituita dal desiderio di una « maggior penitenza » (Regola, c. II).

G. F. Morosini, L'aspetto penitenziale nella spiritualità di Minimi. Roma 1976; Redazioni della regola e correttatia di Minimi. Testo latino e versione italiana, a cura di A. Castiglio, del 1978. A. GALUZZI

### VI. La Compagnia di Gesú.

Le norme sancite da s. Ignazio circa la p. nitenziale nella Compagnia di Gesú (= CdG) de nitenziale nella Compagnia da fattori diversi: dalla propria compagnia di Gesuc. nitenziale nella Compendono da fattori diversi: dalla propria esperienpendono da rattori della dei suoi primi compagni za personale, da quella dei suoi primi compagni za personale, da quella dei suoi primi compagni za personale, da que la person e delle contunto di tali p. rispetto alla generala to; dalla strumentalità di tali p. rispetto alla perle to; dalla strumento dallo scopo essenziali zione cristiana; e soprattutto dallo scopo essenziali zione cristiana; e soprattutto dallo scopo essenziali zione cristiana; e soprattutto dallo scopo essenziali zione cristiana dell'Ordine, al quale tutto dallo scopo essenziali zione cristiana dell'Ordine, al quale tutto dallo scopo essenziali zione cristiana dell'Ordine, al quale tutto dallo scopo essenziali zione cristiana dell'Ordine, al quale tutto dallo scopo essenziali zione cristiana dell'Ordine, al quale tutto dallo scopo essenziali zione cristiana dell'Ordine, al quale tutto dallo scopo essenziali zione cristiana dell'Ordine, al quale tutto dallo scopo essenziali zione cristiana dell'Ordine, al quale tutto dallo scopo essenziali zione cristiana dell'Ordine, al quale tutto dallo scopo essenziali zione cristiana dell'Ordine dell'Ordin zione cristiana, mente apostolico dell'Ordine, al quale tutta la formente apostolico dell'Ordine, al quale t mente apostorio mazione e la vita del Gesuita viene rapportata la formazione e la vita del Gesuita viene rapportata va mazione e la vita ste, cibo e ascesi compresi. Quest'ultimo fattore ste, cibo e ascesi compresi. Quest'ultimo fattore oltre alla concezione del Gesuita come « prete riformato », determinò la novità istituzionale stabilita mato », determina Instituti, cioè « l'uso comune e approvato dei sacerdoti di specchiata onestà », concernente « il vitto, il vestito e le altre cose esterne » (Giulio III, Exposcit debitum, 8). In coerenza con que sto principio fondamentale, che diversificava l'or dine dalle istituzioni monacali e mendicanti e che suscitò accuse e recriminazioni da parte di Mel chior Cano, OP, s. Ignazio non prescrisse alcuna forma di penitenza obbligatoria, comune a tutti i membri dell'Ordine. Ma ciò non significo l'elimi nazione della p. penitenziale nelle sue diverse forme tradizionali: digiuno, astinenza, veglie prolungate di preghiera, disciplina, cilizi e catenelle

S. Ignazio, infatti, nelle « Regole per sentire con la Chiesa » degli Esercizi spirituali (= Ex) richiede un sincero consenso alla legislazione ecclesiastica sul la prassi penitenziale (digiuni e astinenze) secondo i periodi e i giorni liturgici prescritti, e chiede anche, genericamente, il consenso alle forme di penitenza « non solo interne, ma anche esterne) (Ex. 359). Nell'Addizione decima specifica, però, le forme di « penitenza esterna », il loro uso razionale e discreto per evitare danni alla salute, e i tre « effetti » o finalità spirituali da conseguire con il loro uso: la riparazione per i peccati commessi, il dominio delle passioni, nell'intento di sottomettere la sensualità alla ragione e « tutte le parti in feriori alle superiori»; la ricerca e il conseguimento di « qualche grazia o dono » desiderato, co me la contrizione profonda, lacrime abbondanti sui propri peccati e sulle sofferenze di Cristo, la so luzione di « qualche dubbio, nel quale uno venga a trovarsi » (Ex, 82-87). Tali finalità o «effetti» non possono essere circoscritti alla esperienza de gli Esercizi spirituali e allo scopo fondamentale inteso con essi dal loro Autore. Essi presentano una validità anche per lo sviluppo della conversione ne e, quindi, per la stessa vita cristiana dento l'Ordine con la sua esigenza di perfezione, un apostolo un apostolo poi, come il Gesuita, la p. penitenzia le poteva contiti come il Gesuita, la p. penitenzia le poteva contiti come il Gesuita, la p. penitenzia el la poteva contiti come il Gesuita del poteva contiti come il Gesuita del periode del penitenzia del pen le poteva costituire sia un mezzo per ottenere el ficacia alla propieta sia un mezzo per ottenere sia ficacia alla preghiera e all'azione apostoliche sa un'offerta riporti un'offerta riparatrice per i peccati altrui. Logica mente, quindi la mente, quindi, la p. penitenziale, benché non cita come la com cita come legge comune per tutti, dev'essere chiaro sente nella vita dei Gesuiti. Ciò appare chian dalle Costituzioni dalle Costituzioni, dai decreti delle congregazioni generali e degli generali e dagli interventi dei prepositi generali 1. La lacial

1. La legislazione. - L'Examen generale proponi à al candidato la l'Examen generale dell'Ordi già al candidato la direttiva essenziale dell'Ordine, ossia la « vito ne, ossia la «vita comune » nel senso indicato del la Formula Instituti la Formula Instituti: assenza di « penitenze oni

principi relle topothetic tre di combe ai della for della formazio ore alla incorpo picatione dev'es la discreta cari north i confesso presente. pratica, ha come ola ciescita spir le esigenze apos tempo della æ dello studio. lare, secondo le sificazione delle lungamento del scuno decide in di probazione siglio del confe In linea gene screta caritas » la vita religio penitenziali, ci beni maggio ma allo studio rale; sia il ri la conseguente altre passioni c. I, nº 5 e 28

c. VI, nº 3; p Dalle norme re che s. Igna dizione come della vita spi sura secondo l'apostolato fessi, conside ga formazior preciso in fa orazione e di pensiero ign penitenza » te sopra, pe

zioni richies riore per le i seri comi lamo Nadal tiani, segnal giuno, astin ta tradizion chiedendo

cina e negl la in porta aici è airr a sviluppo Regulata harrale d Scale to

the disk at the

liverse h

the prob

atenelle

ntire on h

richiele u

120 Sam

forme d

e estera

za, peni l

O Lapini

te, e. in

eguire co

COMME

SOLLOTE

le parti o

000000

derain or

bhale

risto, le so

UBO 1000

中的

eriens à

dammi

presenta

comens

ns de

narie o austerità corporali obbligatorie » e la conseguente libertà per ciascuno di scegliersi, con seguente del superiore o del confessore, le p. penitenziali ritenute da lui più utili alla prop. peria vita spirituale, ma anche l'impegno ad accetpria vita specifica che allo stesso fine i superiori potare quamporgli ». Tra queste ultime dovranno includersi le sanzioni irrogate per infrazioni alle regole e per altri difetti commessi, dette anch'esgole o penitenze » (Examen, I, 6; IV, 33 e 41). Questi principi fondamentali vengono precisati ulleriormente nelle Costituzioni con la loro applicazione ai tre diversi tempi della vita del Gesuita: quelli della formazione specificamente religiosa e della formazione intellettuale, e quello posteriore alla incorporazione definitiva all'Ordine, L'applicazione dev'essere guidata nei tre tempi dalla «discreta caritas » che è la norma che i superiori, i confessori e il singolo religioso devono tener presente. Essa, per la sua determinazione pratica, ha come punti di riferimento la necessità o la crescita spirituale e le forze fisiche di ciascuno, le esigenze apostoliche della vocazione e, durante il tempo della formazione intellettuale, le esigenze dello studio. La necessità spirituale potrà postulare, secondo le situazioni esistenziali, una intensificazione delle p. penitenziali come pure un prolungamento del tempo dedicato all'orazione, che ciascuno decide in dipendenza dal superiore (tempo di probazione e di studi) o almeno con il consiglio del confessore (gesuita formato).

In linea generale e sul piano oggettivo la « discreta caritas » deve evitare, in tutti gli stadi della vita religiosa, sia un esagerato uso delle p. penitenziali, che danneggi la salute o impedisca beni maggiori », sottraendo forze e tempo prima allo studio e poi all'azione apostolica e pastorale; sia il rilassamento della vita spirituale con la conseguente risorgenza della sensualità e delle altre passioni disordinate (Costituzioni, parte III, c. I, nº 5 e 28; c. II, nº 3 e 5; parte IV, c. IV, nº 2; c. VI, n° 3; parte VI, c. II, n° 16; c. III, n° 1).

Dalle norme costituzionali non è difficile dedurre che s. Ignazio recepí la p. penitenziale della tradizione come valore strumentale per lo sviluppo della vita spirituale, quindi variabile nella sua misura secondo le esigenze personali e quelle delapostolato di ciascuno, per cui ai Gesuiti professi, considerati « uomini spirituali » dopo la lunga formazione, non viene prescritto alcun limite preciso in fatto di p. penitenziali, come pure di orazione e di studio. L'altro aspetto deducibile dal pensiero ignaziano è l'estensione del concetto di penitenza» a forme diverse dalle solite indicale sopra, per l'applicazione del termine alle sanzioni richieste dal religioso o imposte dal superiore per le infrazioni all'osservanza e per difeti seri commessi. Un elenco redatto dal p. Gerolamo Nadal, riflettente il pensiero e la prassi ignaziani, segnala, oltre alle forme afflittive solite (digiuno, astinenza, disciplina ecc.), una forma ancora tradizionale, il pellegrinaggio a piedi scalzi e chiedendo l'elemosina, ma inoltre: servire in cucina e negli ospedali, chiedere l'elemosina di porta in porta in città, baciare i piedi ai confratelli laici e altre forme simili, che dovevano servire sviluppare soprattutto l'umiltà del religioso.

Regolata con queste norme nuove l'ascesi penilenziale, due erano le tendenze contrastanti che potevano le tendenze contrastanti che potevano insorgere dopo la morte del fondatore: quella di decretare, sotto la spinta della critica,

forme obbligatorie comuni di penitenza esterna, oppure quella del rilassamento nella p, penitenziale proprio per la carenza di un obbligo di regola e anche per l'illusoria concezione della sufficienza della mortificazione interiore. Nella storia dell'Ordine si manifestarono le due tendenze. La richiesta d'imporre con decreto della congregazione generale (= CG) una p. penitenziale particolare fu avanzata almeno 4 volte, ma venne altrettante volte respinta, sia nell'antica che nella nuova Compagnia nel 1558, nel 1594, nel 1608 e nel 1829, rispettivamente dalle CG I\* (decr. 96), V\* (decr. 27), VI\* (decr. 9) e XXI\* (decr. 27, 3). I postulati chiedevano in un primo tempo il digiuno al venerdi e durante l'Avvento anche al mercoledi, poi il digiuno o almeno l'astinenza nell'Avvento, almeno in quelle città e regioni dove si verificava l'« offensio » o lo scandalo del popolo per il fatto che i Gesuiti non praticavano penitenze particolari durante questo periodo liturgico.

Se l'adesione alle costituzioni ignaziane si manifestò esemplare nel rifiuto, si può dire anche esemplare l'equilibrio elastico, anch'esso tipicamente ignaziano, con cui si cercava di ovviare a situazioni oggettive imbarazzanti. Pur rifiutando d'imporre obbligatoriamente penitenze particolari, le stesse CG lasciavano liberi i superiori locali di concedere « secundum mensuram rectae rationis » il permesso di digiunare ai sudditi che lo richiedessero; inoltre concedevano ai provinciali di determinate regioni di formulare su questo punto al preposito generale proposte tali che ovviassero agl'inconvenienti, ma che allo stesso tempo lasciassero apparire chiaro che non s'introduceva un obbligo.

Insieme con le CG anche i prepositi generali dell'antica CdG impedirono l'instaurazione di consuetudini penitenziali obbligatorie da parte di superiori locali. Cosi il p. Goswin Nickel, richiamandosi a decisioni dei suoi predecessori, prese per « vari luoghi », e alle regole del preposito della casa professa e del rettore dei collegi, che proibiscono l'introduzione di penitenze obbligatorie, abrogava la norma sancita dal provinciale della Renania di far la disciplina pubblica in refettorio 10 volte l'anno, alla vigilia delle feste maggiori.

Tuttavia non mancò e non manca qualche eccezione a questa norma. Fin dall'inizio della sua esistenza venne introdotta nell'Ordine la consuetudine, inizialmente libera ma, dopo la morte di Ignazio, obbligatoria, del digiuno o di una forma particolare di astinenza ogni venerdí. Piú tardi, nel 1615-6, la VII° CG (decr. 16) stabiliva il digiuno con l'astinenza nella vigilia della festa di s. Ignazio. Un'altra eccezione è l'astinenza e la disciplina prescritte alla vigilia della rinnovazione semestrale dei voti, che tutti i Gesuiti fanno prima degli «ultimi voti» (Epitome Instituti, 424, 1). Infine nella Formula congregationis generalis, varata dalla IV CG e rinnovata piú volte fino alla CG XXXIa, per il quatriduo preparatorio alla elezione del generale, insieme con le preghiere si prescrivono digiuni e altre penitenze afflittive.

Anche la tendenza opposta del rilassamento, già accennata, non mancò di manifestarsi. Se la tendenza a stabilire norme obbligatorie si manifestò nella prima Compagnia, dalle CG della nuova Compagnia sembra emergere la preoccupazione del rilassamento nelle p. penitenziali. Nel 1820 e nel 1829 le CG XX\* (decr. 16) e XXI\* (decr. 27,

3) richiamano i superiori, tra l'altro, al ripristino della imposizione di « penitenze » per i difetti della imposizione di « penitenze » per i difetti de le infrazioni all'osservanza. Nel 1938 la CG XXVIII<sup>a</sup> (decr. 27), richiamandosi agli Esercizi e alle costituzioni, indicava nella « penitenza anche esterna » i « munimina castitatis ». Su questo stesso punto, invece, la CG XXXI (decr. 16, 8d), citando il concilio Vaticano II (POrd 16 e PC 12), ma senza alcun riferimento alle costituzioni e agli Eser-

cizi, si limita a raccomandare genericamente di « non tralasciare le norme ascetiche ».

Più espliciti nel richiamare tutti i membri dell'Ordine alla p. della penitenza esterna, allo spirito e alle norme ignaziane, i prepositi generali, da Claudio → Acquaviva (1581-1615) a Giovanni B. Janssens (1946-64). La lettera dell'Acquaviva (1590), determinata da p. penitenziali spinte al di là della « discreta caritas », ripropone e precisa in una sintesi di magistrale equilibrio i principi costitu-zionali, rilevando marcatamente il rapporto tra l'ascesi penitenziale e il fine dell'Ordine, cioè la perfezione personale e l'apostolato, e tracciando, in base a questo e alle sue esigenze, la linea divisoria tra la discrezione e l'indiscrezione nell'uso delle p. penitenziali. Allo stesso tempo esclude come «errore gravissimo» la concezione che sia sufficiente la sola mortificazione interna dell'ubbidienza, della rinuncia alla propria volontà e di altre virtú simili. Piú tardi, verso l'inizio del secondo secolo della Compagnia, il p. Vincenzo Carafa (1646-9), tra gli altri mezzi proposti per mantenere lo spirito iniziale dell'Ordine, indica anche le « afflictationes corporales » come strumento per raggiungere la perfezione proposta dalle costituzioni. Anche negli anni drammatici del generalato di Lorenzo Ricci (1755-73) la p. penitenziale non era caduta in disuso, se il generale chiede per due volte di aggiungere alla preghiera intensa «poenas sponte susceptas» e « mortifica-

tionis exercitia» (1761 e 1769). Nella Compagnia ristabilita le norme non cambiarono. E neppure la pratica. Il generale Giovanni Roothaan (1829-53), infatti, può chiedere e imporre per due volte p. determinate senza specifici richiami o esortazioni all'osservanza delle norme costituzionali. Le esortazioni, però, cominciano con il suo successore Pietro Beckx (1853-87), che dentro i limiti della discrezione ignaziana indica la penitenza esterna come mezzo per l'osservanza del voto di castità. Sullo stesso argomento ritorna il suo successore Antonio M. Anderledy (1884-92), esaltando l'esempio delle penitenze straordinarie di s. Pietro Claver. Il richiamo diviene piú insistente, articolato e approfondito teologicamente nelle lettere e nelle esortazioni dei generali Włodimiro Ledóchowski (1915-42) e Giovanni Battista Janssens (1946-64). Il primo ritorna sull'argomento a tre riprese tra il 1925 e il 1938, anzitutto per indicare nelle penitenze uno strumento di efficacia apostolica, riproponendo a questo scopo le penitenze eroiche di tre martiri canadesi (Brébeuf, Jogues e Garnier) e quella molto dura del Canisio, obbligato alla moderazione dai superiori; inoltre, 5 anni piú tardi, per condannare sia il « perniciosissimo spirito mondano » che svalutava oltre alla povertà anche la « mortificazione esterna», sia il «falso misticismo» che fa consistere la vita religiosa soltanto nell'amore che unisce direttamente e soavemente a Dio, e che doveva sostituire la « rigida ascesi ». Nel 1938 insisteva sulla « penitenza riparatrice » propria della devozione al Sacro Cuore, aggiungendo cost un nuovo a quelli previsti dagli Esercizi, un la devozione al Sacro cuelli previsti dagli Escreizi igna

ani.

Tre volte ritorna pure sull'argomento il p. Jan.

La prima Jan. Tre volte ritorna pure sun argomento il p. Jansens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre anni (1949-52). La prima volta sens nel giro di tre ann sens nel giro di tre anti-sens nel giro di tre anti-sens nel giro di tre anti-indicando la via della « penitenza », in base indicando la via della « penitenza », in base indicando la via della « penitenza », in base alle indicando la via della princiza, in bavola motivazioni degli Esercizi, « la vita austera elle vera » con la « privazione volontaria di molte con la preghim vera » con la « privazione con la preghiera con se » per ovviare, insieme con la preghiera con se » per ovviare, insieme con la preghiera con se » per ovviare, insieme con la preghiera con se » per ovviare, insieme con la preghiera con la preghiera con la contra de molte con la preghiera con la contra de molte con la contra de molte con la preghiera con la contra de molte contra de se » per ovviare, insieme con la preghiera ob carità, ai mali attuali e riparare peccati e la carità, ai seconda volta per rilevare l'uron. carità, ai man attuali per rilevare l'urgenza de alla crossa l'amore alla penitenza e alla crossa de fese; la seconda venta penitenza e alla croce en suscitare l'amore alla penitenza e alla croce en suscitare plazione della passione del Signo suscitare l'amore della passione del Signore de la contemplazione della passione del Signore Nel la contemplazione la Compagnia una lettera 1952 egli inviava a tutta la Compagnia una lettera 1952 egli inviava mortificazione, che costituisca lettera 1952 egli inviava a sulla continua mortificazione, che costituisce in me sulla continua a oggi, il documento più imperimento p rito, e fino a oggi, il documento più importante rito, e compagnia. Con essa il generale rito, e tino a oggi.
della nuova Compagnia. Con essa il generale bel ga intendeva opporsi alle conseguenze ascello ga intendeva derivanti da alcune tesi della ga intendeva oppositional de alcune tesi della reologia spirituali derivanti da alcune tesi della reologia spirituali derivanti spirituali derivanti nuova, riprovate dalla Humani generis di Pio XII circa la nozione di peccato, specialmente del pe cato originale, e circa il valore satisfattorio della morte di Cristo. Tali conseguenze tendevano escludere la « penitenza riparatrice » e quella in petratoria. Avendo davanti gli Esercizi, l'Esame pe nerale e le costituzioni, il p. Janssens ripropos e lo spirito e le norme di s. Ignazio, compresa « discreta caritas », e ammonisce che la rinuncia immotivata alle p. della penitenza è rinuncia fervore della vita spirituale. Approfondendo le motivazioni tradizionali, egli evidenzia, inoltre, lui lità di una p. penitenziale prudente, ma forte austera, per irrobustire la volontà e la stessa e lute; ne mette in risalto il valore espiatorio e quel lo impetratorio in favore dell'azione apostolica cui nuovi metodi restano privi di vera efficaci senza la preghiera e la penitenza. Benché le p penitenziali (digiuni, flagelli, cilizi e altre aspe rità) debbano restare nascoste agli uomini se condo la norma di Cristo (cf Mt 6, 16-8) ed essere controllate dal direttore spirituale o dal superiore esse tuttavia devono essere insegnate e inculcate a giovani gesuiti fino al terzo anno di probazione e devono costituire oggetto del rendiconto di oscienza anche per i professi.

Da quanto esposto fin qui appare inequivocabile che una p. penitenziale nelle forme tradizionali sempre stata in vigore nella CdG sia prima della soppressione del 1773 che dopo la restaurazione del 1814, almeno fino agli anni '50 del nostro secolo

2. La prassi. - Le indicazioni sull'esercizio effettivo delle penitenze afflittive non possono non es sere frammentarie. Data la particolare norma ziana, e, quindi, dato l'uso individuale della p rispondente alla necessità o spiritualità di cili scuno, che era un segreto conosciuto unicament dal confessore e (ma non sempre) dal superiore una esposizione soddisfacente della p. penitenna le nella Compagnia e una specie di statistica della medesima riculti medesima risultano impossibili.

Uno degli aspetti caratteristici della convenio ne di Ignazio fu il desiderio di emulare le in prese penitenziali dei grandi santi, che lo condisse a quella fe se a quelle forme estreme che ne menomarone la salute. La la salute. La stessa caratteristica si nota nel periodo della riodo della conversione, durante gli Esercia si rituali, in pon rituali, in non pochi membri del primo nuclei dell'Ordine Districtione, durante gli Eserciali del primo nuclei dell'Ordine Districtione dell'Ordine dell'Ordine. Digiuni assoluti prolungati da giorni di semit giorni di seguito, oltre alle penitenze affittive di scipline di ferro scipline di ferro, cilizi, catenelle) e alla soltra

molto la secondo la se digitini come digitant sina, ma evito of comportava iesa con Ignaz sudditi venneru casa e anche p lari e secondo tre si penso, a camera, con q pareti e la Cu periore o del re gli strume ritirare per la loghe. Ignazio, una

va soprattutto

prio, la forma imponendo co umilianti, piú struttura spir fin dal genera staurare una plina in comu in qualche ci della rinnovaz nerali richiese giuno e disc vita dell'Ordin difficoltà inse 1602, al Ricci nel 1845 e ne le sofferte di secondo le in s'introdussero fin verso la es., disciplina 10, digiuno e Sacro Cuore) Tutto cio I ze afflittive è cennio fa nel direttive trac ne, dal novizi l'abitudine in e le catenelle e le vacanze do le diverse ti di peniter disciplina, d aggiungere 1 sonale che tale p. peni formazione

La libertà che del supe

la norma in

norama esait ne fatto su

sione del sonno necessario e al riposo preso sul sione del presentati da Francesco Saverio, Pieduro Fabro, Pietro Codacio, Diego Mirón, Andrea de tro Fabro, Pietro Codacio, Battista Bar tro Paulo, Francesco Borgia, Battista Barma, Silve-oviedo, Francesco Borgia, Battista Barma, Silve-Oviedo, fini e altri, quindi anche da persone che siro Landini e altri, quindi anche da persone che sire Lance nell'Ordine dopo la sua fondazione, coentrarono di ultimi 5 nomi. Anche se poi me dimostrano gli ultimi 5 nomi. Anche se poi me dina in base alla esperienza sua e dei suoi, ignazio, del suoi, indicati inizialmente, varò la e agui vista, tuttavia come superiore egli renorma sin molto generoso nel concedere e nell'imporsio mondo la gravità dei difetti, penitenze severe re second digiuni fino a pane e acqua, discipline pubbliche, pellegrinaggi lunghi chiedendo l'elemopubbliche de la forme estreme. Nello stesso modo di comportava a Messina Gerolamo Nadal, d'in-lesa con Ignazio. Per soddisfare le richieste dei sudditt vennero permesse discipline pubbliche in casa e anche per le strade, in circostanze particolari e secondo la mentalità della popolazione; inoltre si pensò, a Roma e a Messina, di riservare una camera, con quadri della passione di Cristo alle pareti e la cui chiave restava in mano del superiore o del confessore, dove si potevano trovare gli strumenti della penitenza e ci si poteva ritirare per la disciplina e per altre penitenze analoghe.

Ignazio, una volta domata la sensualità, puntava soprattutto sulla mortificazione dell'amor proprio, la formazione all'umiltà e alla obbedienza, mponendo conseguentemente « penitenze » molto umilianti, più efficaci di quelle afflittive per la struttura spirituale del Gesuita. Eppure, almeno fin dal generalato del Lainez, pur senza voler instaurare una consuetudine obbligatoria, la disciplina in comune, o in privato, appare tradizionale in qualche circostanza speciale, come alla vigilia della rinnovazione dei voti. Più di una volta i generali richiesero o prescrissero p. penitenziali (digiuno e disciplina) in circostanze gravi per la vita dell'Ordine o per la Chiesa, dal Lainez per le difficoltà insorte con Paolo IV, all'Acquaviva nel 1602, al Ricci negli a. '60 del sec. XVIII, al Roothaan nel 1845 e nel 1848 in circostanze analoghe a quelle sofferte dal Ricci, e al Ledóchowski nel 1940, secondo le intenzioni del Papa. Usanze particolari smtrodussero in province diverse, che durarono fin verso la metà di questo nostro secolo (per es disciplina pubblica in refettorio al venerdí santo digiuno e astinenza alla vigilia della festa del Sacro Cuore).

Tutto ciò lascia capire che la p. delle penitenafflittive è rimasta in vigore fino a qualche de cennio fa nella CdG. L'illazione è confermata dalle direttive tradizionali seguite nella lunga formazione, dal noviziato al terzo anno di probazione; dalabitudine inculcata a tutti di usare la disciplina e le catenelle nei giorni feriali, eccetto il giovedi e le vacanze. Alla varietà della frequenza, secondo le diverse province, nell'uso di questi strumendisciplina de la la settimana la disciplina de la la settimana la disciplina de la la settimana la disciplina de la la settimana la la la la settimana la la la settimana la la la la settimana la la la settimana la la la la disciplina, da 2 a 3 volte le catenelle), si deve aggiungere la varietà derivante dalla devozione personale che spingeva solitamente ad aumentare tale p. penitenziale, anche durante il tempo della

La libertà, sotto la guida del confessore o an-he del superi che del superiore, concessa ai Gesuiti professi daldel superiore, concessa ai Gesuiti professa la norma ignaziana, impedisce di offrire un pa-lorama esatta dan, impedisce di offrire un esanorama ignaziana, impedisce di offrire un pentana esatto della loro p. penitenziale. Un esame fatto su della loro p. penitenziale eminenti me fatto su una quarantina di gesuiti eminenti

per la santità — santi, beati, venerabili, grandi missionari popolari, maestri spirituali e formatori delle giovani generazioni dell'Ordine, superiori e fratelli —, dei quali è stata scritta una biografia e che vanno dal sec. XVI al XX, lascia soltanto intravedere la realtà delle decine di migliaia di Gesuiti protagonisti di una storia che dura da oltre 4 secoli, che certamente può presentare altri religiosi emuli dello spirito di penitenza di questi pochi, che in fatto di p. penitenziale toccarono spesso i limiti dell'eroismo e talvolta anche dell'esagerazione, che soltanto una spinta interiore personale, degna di ogni rispetto, può spiegare, È il caso di Paolo Segneri sr. nel sec. XVII e dell'irlandese William Doyle nel primo ventennio di questo secolo. Ma anche gli altri, i generali Lainez, Borgia, Carafa e Roothaan; i missionari popolari Segneri jr., Baldinucci, Jeningen, Maunoir, Mozzi, Tarin e molti altri; i missionari esteri Claver, Almeida, Le Fèvre, Mastrilli e i Martiri canadesi già menzionati; gli apostoli del confessionale, Realino e Cappello († 1962); i formatori spirituali ed educatori dei giovani gesuiti: Surin, Cayron, Ginhac, Eberschweiler e Friedl; i superiori Bellarmino, Pignatelli e Fernández († 1973); i fratelli Rodríguez, Mocchi e Winter furono molto generosi e costanti nell'uso di tutte le forme penitenziali tradizionali: digiuno, astinenza, discipline di ferro o armate di ferro e laceranti, cilizi, catenelle a punte e funicelle di ogni genere. Le motivazioni spirituali di una tale p. vanno arricchendosi nel corso dei secoli. A quelle dell'Addizione decima degli Esercizi si aggiunge l'espiazione dei peccati altrui, l'assimilazione al Cristo sofferente, la conversione di peccatori induriti, la riparazione al Sacro Cuore, particolarmente dei peccati dei sacerdoti, che costitui la vocazione personale e il motivo spirituale dominante delle terribili peni-tenze del Doyle. Da queste motivazioni appare chiaro, oltre al resto, il carattere strumentale della p. penitenziale, che accompagnava la preghiera del Gesuita-apostolo e costituiva, insieme con questa e con la meditazione talvolta prolungata per ore, l'aspetto contemplativo della sua azione apostolica.

Fonti: Institutum Societatis Jesu. I: Bullarium et compendium privilegiorum, Firenze 1886-91; II: Examen et Constitutiones. Decreta congregationum generalium. Formulae congregationum: III: Regulae, Ratio studiorum, Ordinationes..., ivi 1893; Epistolae praepositorum generalium Societatis Jesu, vol. 1-11, Gand 1847; vol. III, Roesclare 19092; vol. IV, Bruxelles 1908; Acta romana Societatis Jesu 5 (1924-7); 6 (1928-31); 9 (1938-40); 11 (1946-51); 12 (1952-5); 14 (1961-6); contengono i decreti delle congregazioni ge-XX, le lettere e i discorsi dei citati generali Ledochowski e Janssens; Epitome Instituti Societatis Jesu, Roma 1962 (adattamento delle costituzioni al CIC del 1917, continuamente aggiornato fino al 1962); s. Ignazio di Loyola, Costituzioni. della Compagnia di Gesti, Milano 1969 (contiene la trad. italiana della bolla Exposcit debitum di Giulio III, l'Esame generale e le costituzioni); anche in Gli scritti di Ignazio di Loyola, Torino 1977.

Non esiste una trattazione sull'argomento ne un articolo organico, almeno conosciuto. Indicazioni sia sulla legislazione, sia sulla prassi si trovano nei commenti alle costituzioni e alle regole: A. Gagliardi († 1607), De plena cognitione Instituti Societatis Jesu, Roma 1844; A. Oswald, Commentarium in decem partes Constitutionum Societatis Jesu, Desclée de Brouwer [s.l.] 1892 (p. 653; lettera citata del generale Nickel); J. M. Aicardo, Comentario a las Constituciones de la Compañía de Jesus, vol. II e IV, Madrid 1920 e 1930; A. Coemans, Commentarium in Regulas Societatis Jesu, Roma 1938 (le due ultime opere citate e soprattutto il vol. II dell'Aicardo contengono molti dati e indicazioni sulla p. della penitenza esterna al tempo di s. Ignazio e anche al tempo del Lainez).

M. Fois

ostania i Illa Goce Signore No ila Una lenen Siluiso n iù importante Renerale by enze astron della Indigio ris di Pio kil

sfattorio della tendevano e quella is zi, PExame p ens riproporcompress b ie la rimme è rimmeia ndendo k no inoltre, lase, ma forte e

nente del pa

la stessi si iatorio e quel e apostolica. vera efficien Benché le p e altre aspe li uomini s 16-8) ed esen dal superior.

e inculcate a i probazione : liconto di co inequivozbil tradizionali a

ia prima della restauranion l nostro scolo 'esercizio elle cossono non co ire norma and iduale della P

irualità di ci uto unicament dal superiore p. penilegia Statistica della

della comiesse emulare to the local design of the local desig e menomine ti Escrittadi

print to the print of the print neati da 22 acaiflithean

I. L'epoca della « Riforma » e la determinazione del quadro penitenziale - II. Linee generali dell'evoluzione storica) sec. XVI-XX.

Interessa qui una visione panoramica degli ultimi 4 secoli circa l'evoluzione delle forme di vita religiosa e insieme di queste p. penitenziali, che spesso si identificano con altre espressioni o altri concetti affini, soprattutto con ascesi (cf DIP 1 [1974] 906-26), abnegazione, esercizio di virtu e mortificazione. Risulta priva di significato l'analisi del contesto penitenziale proprio di ciascun istituto religioso, cosa peraltro impossibile se si considera il numero elevatissimo degli stessi nei tempi moderni. Neppure risulta utile, nel nostro caso, la disposizione o sequenza secondo le diverse categorie canoniche, poiche non vi è corrispondenza tra di esse e un determinato sistema di p. penitenziali. È quindi preferibile uno schema basilare rispondente alle linee peculiari dei vari momenti che si evidenziano nella evoluzione delle p. penitenziali.

I. L'EPOCA DELLA « RIFORMA » E LA DETERMINAZIONE DEL QUADRO PENITENZIALE. - Nei suoi orientamenti generali questo periodo storico non offre grandi novità sul piano delle nuove forme penitenziali, poiché esso assume quelle del passato adattandole a situazioni nuove. Senza dubbio esso implica un incremento o intensificazione generale se lo si raffronta con il periodo immediatamente precedente: rappresenta infatti una svolta verso i momenti più floridi del medioevo, sorpassandoli anche nelle applicazioni pratiche in non pochi istituti religiosi. A sua volta, la Riforma consolida un quadro penitenziale di base che rimane sostanzialmente inalterato fino a tempi relativamente recenti, benché non interessi allo stesso modo tutta la vita religiosa in questi secoli. Esaminiamo dapprima le linee generali, poi i suoi elementi o aspetti piú rappresentativi.

1. Tratti caratteristici dell'epoca religiosa. - Non si vuol dire che questi siano esclusivi di allora: alcuni si riscontrano in altri periodi, ma con diversa insistenza e tonalità. Emergono, a quanto

pare, i seguenti.

a) Le p. penitenziali sono accettate quale componente distintiva della vita religiosa, in cui deve esistere una mortificazione più intensa che non nella vita cristiana ordinaria. La p. dei consigli evangelici si presenta come esclusiva della vita religiosa, la quale deve esprimerli in forma esterna e comunitaria attraverso una disciplina ascetica ben strutturata. Con l'esercizio della preghiera e del lavoro organizzato, essa si manifesta allora come una caratteristica particolare della vita religiosa. All'interno di questa, alcune istituzioni si differenziano spesso soltanto per determinate p. penitenziali o per una maggiore o minore intensità di quelle comuni ad altri istituti. È il caso della Stretta Osservanza di Cîteaux, prima che si affermasse La Trappa (cf DIP 2 [1975] 1102).

Gli esempi potrebbero moltiplicarsi facilmente. b) Osservanza regolare e p. penitenziali finiscono per essere considerate quasi identiche nella realtà della vita, malgrado le chiare distinzioni concettuali. Tutte le realtà della vita religiosa si presentano quali espressioni di mortificazione, in quanto comportano una disciplina o un ritmo imposto e accettato; tuttavia, hanno un significato

più immediato in quegli atti e gesti che si processo o praticano come penitenza religio. più immediato in que penitenza che si pre scrivono o praticano come penitenza religiosa pre scrivono come penitenza religiosa pre scrivono de protectione de la companione de la scrivono o praticano consegue che, scnza una fedeltà alla stessa lon consegue che con

c) Osservanza especiale questa fedeltà esta servanza ». Proprio perche questa fedeltà esta ve servanza ». Proprio perche questa fedeltà esta ve servanza ». servanza ». Proprio per de la constanta de la constanta meno, praticamente tutti gli Ordini furono nuta meno, praticamente tutti gli Ordini furono nuta meno, praticamente tutti gli Ordini furono nuta meno, praticamente tutti gli Ordini era ve nuta meno, praticamento di se coinvolti nella e riforma el riforma che inizio coinvolti nella e riforma el riforma che inizio coinvolti nella e riforma el riforma che inizio coinvolti nella e riforma el riform coinvolti nella = i movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa con il movimento di - a Osservano co me si sa, con il discontinuo delle singole istituzioni. In fondo la all'interno delle singole istituzioni. In fondo la all'interno delle di carattere autonomo (non in fondo ta riforma religiosa di carattere autonomo (non in fondo ta riforma delle chiesa) coincial in riforma religiosa di posta in linea generale dalla Chiesa) coincide con linea generale dalla Chiesa con linea generale dalla Chiesa con linea generale dalla Chiesa con linea generale dalla con linea gene posta in linea generali. A sua volta questo il movimento dell'Osservanza. A sua volta questo il movimento non era altro che un ritoro il movimento della questo che un ritorno alle in conclusione non era altro che un ritorno alle in disuso nei see Vive p. penifenziali cadute in disuso nei sec. XIV-XIV p. penifenzian decadenza spesso sanzionata con mitigazioni decadenza spesso sanzionata con mitigazione decadenza spesso spesso decadenza dec provate dalla S. Sede. Mitigazione decadenza e o provate dalla S. Sede. Mitigazione de provate dana 5.
servanza-riforma sono le due categorie che pola servanza riforma religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pale rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita religiosa dell'epoca, ma in cui pola rizzano la vita rizzano la vit sterità ripristinata è la prospettiva dominante de regolare. La penitenza, insieme de l'osservanza regolare. La penitenza, insieme con la vita comune costituire. la preghiera e la vita comune, costituisce uno de pilastri del rinnovamento religioso dei sec XVI

d) Valutazione del rigore e dell'austerità L'inportanza concessa nell'Osservanza-riforma alle p penitenziali si inserisce senz'altro nella mentalia dell'epoca e produce una supervalutazione di que sto elemento rispetto ad altri, certamente più in portanti in una visione teologica adeguata. Non è tanto un'inversione concettuale o teorica di ter mini, quanto piuttosto una tendenza pratica do minante. Di qui il convincimento generalizzato de a un maggior rigore o austerità corrisponda 🖘 espressione di vita religiosa in sé più perfette di qui ancora, l'insistenza nel gerarchizzare gli 0dini religiosi in più o meno perfetti secondo quadro penitenziale, nonché l'emulazione di fordatori e riformatori nel moltiplicare la casistica e reiterazione delle p. penitenziali fin quasi a esse rirne le possibilità.

e) Tutto ciò fece sorgere questioni sul problema del → passaggio dall'una all'altra religione. Acceltato il principio del transito a un Ordine pu perfetto perché più austero, si crearono non poche situazioni imbarazzanti a livello personale e istituzionale. Come si sa, l'Ordine dei → Certesin fu il punto generale di riferimento. Se, da um parte, il passaggio da questo a un altro Ordes diventava impensabile non essendo possibile tra forma di vita più esigente (cf DIP 2 [1975] 885 7), dall'altra, le porte della Certosa restavano apera a quasi tutte le rimanenti religioni. L'Ordine certe sino, in quanto non deformato, non aveva biscon di riforma e poteva costituire sempre il punto d'arrivo per quanti si credevano chiamati a maggiore austerità di vita. Altre religioni, come quella dei → Camaldolesi, condivisero questo por mato. Stabilito il principio del passaggio unitali mente ad altri Ordini più severi da parte di diritto generale della Chiesa, ciascun Ordine de terminava nella sua legislazione le opzioni o sossibilità in la sibilità in base a quelli ritenuti « più rigores A livello presidente della ritenuti » A livello ufficiale, logicamente, si stabilivano miti non sempre della logicamente, si stabilivano della livello della logicamente, si stabilivano della livello della liv miti non sempre rispondenti alla realtà. Tutti es no molto esigenti. Per lungo tempo la malera fu regolata dalla disposizione della SC del Co cilio nel suo decreto del 21.9.1624, in cui si prescriveva che scriveva che, a evitare « l'occasione di apostasa non era consecutiva de l'occasione di passar non era consentito ad alcun religioso di passinad altra religioso ad altra religione più severa senza che il legitimo

va istitucio ariani II mene subi sate still a mirie III. ata. Alla smento » norme and 2 Forme SINIA sinto: l'in ar ed espr sa a livelk cella vita and sionar

sa propone

peste, a le

the vengor

rale. Quest

della Rifori

do genera

basilari; qu

che e comit

Dria dai fa

mentazione

den sonno

pronte e ai

sone il si

Per traccian

stabilire un

Due for

terze vengo

enthe recei

north(C.Z.O

di individui

pilica penil

step o pen

paricolar

speller ameni

hare in que

MET THE REAL PROPERTY.

0 100

of the state of

Na con

the mession

melitani (t

weith Cer

The second of th

itigazioni Gadenza e G

ia in cui lao

Ominante del

insieme on

uisce uno de

sterila Lin

orma alle p

ella mentalin

izione di que

nente più in

guata. Non e

corica di te

a pratica do

eralizzato che

Tisponda um

più periette

i secondo u

zione di for

la casistica o

quasi a esas

sul problem

ligione. Acce

n Ordine ph

rono non pr

o personale e

ei - Certosin

). Se, di uni

altro Order

possibile at p 2 [1975] 85

stavano apera

L'Ordine auto

avera hispon

mpre il pune

hiamati a tra

religioni, come

ro questo po

assaggio unit

da Parte de

opprioni v po

superiore fosse sicuro che detta religione era disuperiore los de la contra l'engione era di-sposta ad accettarlo; vi era poi l'obbligo di un'at-giglianza perché fossero accurate sposta de la condizioni richieste (cf. CICE) disfatte le condizioni richieste (cf CICFontes V, distatte le crestate di passare a una religione nº 2454). La proibizione di passare a una religione meno austera » si ripeterà insistentemente nel merio della decadenza (cf sinodo del Monte Li-periodo della CollLac II, col. 376-7) e in coll 1736, in CollLac II, col. 376-7) e in coll 1736. periodo della in CollLac II, col. 376-7) e implicitabano nel resterà in vigore fino al CIC<sup>1</sup> (c. 632). A timente de esempio della normativa particolare si 1010 citare il caso dei → Carmelitani scalzi. Già può chare della sua stessa esistenza giuridica come proin dan dipendente, quest'Ordine ottiene nel breve Pia consideratione di Gregorio XIII (22.6.1580) che nessum religioso potrà mai passare né ai → Carmelitani (calzati) ne ad altro Ordine che non sia quello Certosino, e ciò previa autorizzazione ponqueix si eviterà cosí il « rilassamento » della nuova istituzione (cf Monumenta historica Carmeli Teresiani, II: 1578-81, Roma 1973, p. 197). La norma viene subito inserita nelle prime costituzioni, basate sull'autorità del breve suddetto (Cost. 1581, parte III, c. I, nº 6), ed essa resterà poi inalterata. Alla stessa motivazione di evitare il « rilassamento » si appellavano altri Ordini per stabilire norme analoghe.

2. Forme ed elementi più differenziati della penitenza. - Occorre partire da un dato ben conosciuto: l'interferenza o intercausalità tra le forme ed espressioni penitenziali proposte dalla Chiesa a livello generale e quelle che sono peculiari della vita religiosa. Nel corso della storia esse si condizionano a vicenda: da quelle che la Chiesa propone per i fedeli derivano quelle religiose; queste, a loro volta, ne condizionano ancora altre che vengono sanzionate con carattere più generale. Questo processo si verifica anche nell'epoca della Riforma. C'è peraltro da rilevare che il quadro generale non viene alterato nelle sue forme basilari; queste subiscono amplificazioni, modifiche e combinazioni in mille forme, partendo tuttavia dai fattori tradizionali che interessano l'alimentazione (digiuno e astinenza), la veglia che modera sonno e riposo, il lavoro manuale, le p. private e afflittive come la flagellazione, la reclusione, il silenzio perpetuo o più mitigato ecc. Per tracciare un quadro almeno generico, conviene stabilire un certo ordine o gerarchia.

a) Due forme o categorie fondamentali di penitenze vengono adottate invariabilmente fino a epoche recenti: p. penitenziali di tipo ascetico o mortificazioni proposte per la comunità e per gli individui come esercizio di abnegazione evangelica; penitenze penali, cioè imposte quale casugo o pena per inosservanza di leggi comuni o particolari, più concretamente per infedeltà a quelle anteriori. Ambedue le forme saranno man-Rarsa dell'accompany della company della com parsa delle società di vita comune e poi delle congregazioni religiose laicali. In queste, come in forme o istituzioni posteriori, per es. gli → istituti secolari, furono conservate unicamente le pe-nicaze pari, furono conservate unicamente della dilenze penali proprie del diritto comune della Chiesa (a la proprie del diritto pel CIC<sup>1</sup>, c. Chiesa (a tenore di quanto stabilito nel CIC1, c. 23/135). La Riforma fu 23/3s). La casistica nell'epoca della Riforma fu eccezionalmente varia ed estesa. In tutte le famiglie religiose fu predisposto un quadro molto dettagliato se fu predisposto un quadro molto dettagliato, partendo dalle 4 pene classiche. Ben pache trasgressioni restarono al di fuori di una benilenza penale corrispondente alla gravità va-

lutata. Tali pene andavano da quelle più lievi una prostrazione, una preghiera supplementare, una privazione ricreativa ecc. — fino a periodi più o meno lunghi di → carcere conventuale (cf DIP 2 [1975] 261-76).

b) L'accusa volontaria o imposta rappresenta una specie di ponte tre le due forme segnalate. La confessione personale di una trasgressione o negligenza è, in sé, una forma penitenziale mortificativa ben regolata nella maggior parte delle istituzioni. Essa comprende generalmente due parti o aspetti: l'accusa o confessione e la pena imposta secondo quanto prescritto nelle leggi o in base al criterio del superiore o del confratello che interviene nella correzione. Accusa o correzione fraterna formano cosi una specie di settore o unità all'interno delle p. penitenziali. Benché nelle forme comunitarie prevalga il carattere personale, si dànno manifestazioni anche strettamente comunitarie. Tra le più rappresentative, tradizionali e diffuse vi è il → capitolo delle colpe o conventuale o di correzione fraterna: una p. molto radicata nella vita monastica e mendicante. C'è varietà di forme e frequenze, ma il rituale è molto simile nelle diverse famiglie religiose (cf DIP 2 [1975] 177-9). Tale p. fu mantenuta nella maggior parte delle istituzioni a partire dalla Riforma, persino in famiglie non caratterizzate da un rigorismo penitenziale comunitario, per es. nella → Congregazione della Missione (cf Escobar 2 [1953] 963). Complemento o prolungamento di questo atto comunitario fu spesso considerata la p. dell'accusa quotidiana dei religiosi in un atto comune di refezione o di esame. Come nel suddetto capitolo delle colpe, l'accusa poteva essere personale e volontaria, o da parte del superiore o dell'incaricato della disciplina religiosa nella comunità. A questa specie di controllo dell'osservanza di tipo penitenziale e penale possono ricondursi anche le visite canoniche dei superiori maggiori per verificare il livello di osservanza delle comunità. Nel corso delle stesse avevano luogo la confessione volontaria, quella imposta e le conseguenti penitenze. Oltre quanto già stabilito nel diritto comune, la maggior parte delle istituzioni osservava una propria normativa complementare. Il quadro di questo tipo penitenziale si completa con la revisione dello stesso genere, effettuata nei capitoli regolari di elezioni e di controllo dell'osservanza o applicazione di nuove leggi ecc. Perfino in istituzioni tanto speciali, come in quella degli → Ospedalieri di san Giovanni di Dio, l'ammonizione-correzione ebbe una importanza notevole a cominciare dallo stesso fondatore (cf Holste VI, p. 292 e 342).

c) Povertà e p. penitenziali specifiche, piú direttamente vincolate all'osservanza di questo voto, sono una caratteristica sempre molto generalizzata, ma di particolare risonanza in quest'epoca. Sebbene si insistesse frequentemente perché qualsiasi mortificazione fosse contrassegnata dall'obbedienza (insistenza peculiare negli autori spirituali dell'epoca) e contribuisse alla tutela della castità (per cui furono determinati particolari schemi, come mortificazione dei sensi), non v'e dubbio che il quadro delle penitenze, specialmente di quelle comunitarie, si effettuava con riferimento piú diretto e immediato al voto e alla virtú della povertà. La tradizione mendicante e più decisiva dei Francescani fini con il dominare il panorama generale. La sua sfera di applicazione fu

molto ampia: iniziando dalle norme più o meno severe circa la proprietà personale e comunitaria, passava a quelle sugli edifici conventuali, sull'ornamentazione di chiese, sull'arredamento dei locali comunitari e delle celle individuali, per terminare alle direttire profile descenti personali dal minare alle direttive sugl'indumenti personali, dall'abito esteriore a quelli più intimi, prestando un'attenzione particolare alla nudità totale o differenziata dei piedi. Da un dato cosi concreto derivano i nomi di molte istituzioni, generalmente riforme, che simboleggiarono la loro « strictior observantia» nella scalzatura: Francescani scalzi, Agostiniani scalzi, Carmelitani scalzi, Trinitari scalzi, La regolamentazione, già rigorosa nel medioevo, sì estese fino a limiti incredibili, raggiungendo estremi oggi quasi inverosimili. La casistica è cosi minuziosa da renderne impossibile una sintesi. Nulla rimase senza determinazione; materiali di costruzione per conventi, per decorazione di chiese, oratori, altari, celle ecc.; dimensioni delle dimore comuni e individuali, del letto, delle finestre, dell'abito e delle sue parti, ecc. Nella emulazione bisognava sopprimere il più possibile, restare con il minimo indispensabile: pavimento per dormire, lenzuola solo per infermi, sandali per gli stessi o, in considerazione del luogo, per celebrare la messa. L'abito doveva essere ben distinto, ma la mortificazione esigeva un tessuto non solo modesto, ma anche afflittivo per il corpo; perciò la stessa tunica interna doveva essere ben definita quanto a stoffa e modello. Se furono numerose le congregazioni che si ispirarono al criterio di conformarsi al modo di vestire dei poveri, molte altre insistettero nel contrassegno religioso della austerità, benché questa non rispondesse sempre fedelmente alla povertà a causa della normativa cosi minuziosa.

d) Il lavoro come forma penitenziale, e in stretto rapporto con la povertà, fu tenuto parimenti in alta considerazione, completando in buona parte l'austerità derivante dall'abitazione, dall'abito e dalla mortificazione alimentare. È comprensibile che il lavoro manuale, nei campi o in mansioni monastico-religiose, avesse maggior spazio e importanza nella vita monastica che in quella dei Mendicanti e delle nuove istituzioni (chierici regolari, società di vita comune senza voti, congregazioni clericali e laicali), dato il tenore di vita apostolica che occupava buona parte del tempo. In questi casi il lavoro manuale venne spesso affidato ai religiosi non sacerdoti. Per contraccambio, dagli Ordini mendicanti la mendicità passò in quasi tutti gli altri Ordini, con un carattere

fortemente penitenziale.

e) Penitenze di tipo ascetico-afflittivo si moltiplicarono in modo straordinario. La loro interminabile casistica può essere raggruppata nei se-

guenti settori piú rappresentativi:

- Astinenza e digiuno o privazioni relative all'alimentazione, che, partendo dalle norme della Chiesa per tutti i fedeli, si fanno piú austere ed estese. La maggior parte delle congregazioni monastiche ripristinano, con l'osservanza, l'astinenza perpetua dalle carni, che si diffonde notevolmente anche tra le riforme mendicanti (Francescani, Carmelitani scalzi ecc.). In queste ultime si estese discretamente l'astinenza pure dal vino, mentre in riforme monastiche posteriori si giunse perfino alla eliminazione del pesce. Il digiuno oscillo tra forme più o meno rigoriste all'interno del quadro generale che comprendeva, oltre a tutti

i venerdí, il periodo incluso tra la festa della Regiona della Croce (14 settembre) e la p. Regiona di la p. Regiona della Regiona di signo discusso della Regiona della R i venerdí, il periodo menta della periodo della Croce (14 settembre) e la parente tazione della Croce (14 settembre) e la parente tazione Non poche in alla della periodo della concerciona della concerciona della periodo della concerciona della periodo della concerciona della concercion tazione della Croce (in digiuno bisettimanale dalla Parque frequente anche il digiuno bisettimanale dalla Parque frequente alla Esaltazione. Non poche istituzioni per tazione anche il digitato di cumanale dalla per frequente alla Esaltazione. Non poche istituzioni mona tecoste alla Esaltazione in moltiplicarono le vigilie mona di digitato a para recoste alla Esantazioni moltiplicarono le vigilie con di stiche e mendicanti moltiplicarono le vigilie con di stiche e i giorni di digiuno a pane e acqua s stiche e mendicanti in digiuno a pane e acqua. Semba giuno e i giorni di digiuno a stato raggiunto nella sa pane e acqua. Semba palla Terra di limite estremo sia stato raggiunto nella sa palla Terra di limite estremo sia stato raggiunto nella sa palla Terra di limite estremo sia stato raggiunto nella sa palla Terra di limite estremo sia stato raggiunto nella sa pane e acqua se palla Terra di limite estremo sia stato raggiunto nella sa pane e acqua se palla Terra di limite estremo sia stato raggiunto nella sa pane e acqua se pane e acqua giuno e i giorni ui digita stato raggiunto nella Sembra che il limite estremo sia stato raggiunto nella Site. che il limite estrento di che il limite estr ta Osservanza cistere de la Valsainte (cf DIP 2 [1975] 11024), gior rigore, a La Valsainte (cf DIP 2 [1975] 11024), gior rigore, la tendenza esigente e rigore. gior rigore, a Lat valore di porti di pochi periodi, si manifesta periodi, si manifesta periodi. In questo settore, in In questo settore, in questo settore, in particolari come quella dei Fateban, in particolari come quella tipica di pochi per come quella dei Fatebenefra istituzioni particolari come quella dei Fatebenefra istituzioni particolari come quella dei Fatebenefra istituzioni per la compositioni dei per la com istituzioni particolari istituzioni particolari per esta delli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli Scolopi (ivi telli (cf Holste VI, p. 276) o degli (cf Holste VI, p. 276) o deg telli (cf Hoiste V., per de la compositioni della compositioni de la compositioni della compositioni della c 476), senza giunger strati in Ordini di fondazione meno recente tegi strati in Ordini di fra Pietro da Pisa (ivi propre strati in Ordini di fra Pietro da Pisa (ivi, p. come gli → Eremiti di fra Pietro da Pisa (ivi, p. 71.2) gli  $\rightarrow$  Eremiti to 176. 9990 97) o i  $\rightarrow$  Gerolamini spagnoli (*ivi*, p. 71.2) o in p. 8990 97) o i  $\rightarrow$  Gerolamini spagnoli (*ivi*, p. 71.2) o in p. 97) o i → Gerotamini forme tanto rappresentative in questo campo con forme tanto rappresentative in questo campo con Trinitari (ivi, p. 142, 161-2; cf DIP 3 11 forme tanto (ivi, p. 142, 161-2; cf  $DIP_3$  [1976]

Veglia notturna o diminuzione delle ore di sonno e di riposo, in rapporto ad altre forme si milari, concernenti la ricreazione, il riposo ecc. Di grande tradizione monastica e religiosa, essa vie ne intensificata anche in questo periodo: si de terminano le ore consentite per il riposo e la sua interruzione per riunirsi comunitariamente o in preghiera personale nella lode del Signore. Ven gono fissate le ore di sonno, come le misure del l'alimentazione. Piú frequente è l'interruzione del sonno a mezzanotte per recarsi a recitare il Mal tutino, come pure la levata di buon'ora per inziare la giornata di preghiera e lavoro, ecc. En trano in questa casistica anche certe norme n lative al letto e al dormire con l'abito completo o con parte di esso. È altress evidente una note vole differenza tra monaci, Mendicanti e le nuove forme di vita religiosa piú apostolica.

Silenzio, ritiro, clausura formano un'altra categoria di austerità religiosa, in cui si esercita la penitenza afflittiva. Si completano all'interno di un orientamento che tende a creare una + ettoversio morum » e un ambiente favorevole alla » ta di preghiera. Il → silenzio ha limiti elastici, ma è oggetto di una osservanza generalmente molto esigente: dal silenzio praticamente assoluto (cer tosini, Trappisti) alla distinzione tra grande silenzio e piccolo silenzio in determinate ore. Sempre in rapporto ad esso, ma non sempre da identificarsi con una sua interruzione, vi sono le ore concesse alla ricreazione comunitaria. La normativa su questa p. si colloca anche in relazione ai gior ni piú o meno penitenziali rispetto al digiuna l'astinenza e la veglia. Le festività sono, perce giorni in cui viene consentito uno spazio maggiore di tempo per la ricreazione e le uscite. Questo fatto è in rapporto diretto con la → clausura che non mira soltanto alla tutela della castità, soprattutto mani tutto per le istituzioni femminili, ma vuol essenti anche mortificazione e aiuto al raccoglimento. Ne consegue che tutti gli aspetti delle norme tridentine e di Pio V tine e di Pio V vengono ampliati o specificati pel la legislazione la legislazione particolare. Un elemento peculiare di questa legislazione particolare. di questa legislazione riguarda la visita di este nei e l'uscita nei e l'uscita dei religiosi. La nota più seren concerne la concer concerne la separazione dai familiari, i questi in compagnio di in compagnia di un altro religioso, ecc. In questo categoria è incl. categoria è inclusa la normativa, sempre minuziosa del categoria del cat minuziosa, del cosiddetto « ritiro delle celle » quel nelle istituzioni di nelle istituzioni di tipo monastico che in quelle conventuali correcti conventuali correnti. Il ritiro e l'ambiente conte nella ne corporal rioni pa in ginoc Alla ste prostraz tri gest aree goo della dis ga tradi sono og disciplin volte la quella q nel rest terizzaro XVI e i dendo o flagellaz bligo o di porta

- AH

tano un

tenziale.

mente s do e a il resto sottopos periore. un pern cose. Ir bedienza plice ac prio im fiuto. C ge a un ligiosa, come la veva ro ciascuna dificato

dizione tudini », f) Cas za. Nell di indol o con l'a lari. Tra case rit vita di a lezione scani, Dr di deser in quest Boroso s neralizza versalme nità in

vevano

nelle res giosa D

100 May 16

the dev

rioda il il

tariamete

Signate Ve

THE REAL PROPERTY.

è nome s

ito comole

si eserotu i

all'interno è

una + 100

evole all a

elastic p

mente pol

ssoluto (c

grande sin

OR Sam

re di do

\$070 2 25

La nomani

zione a per

al dis

8000 Post

zio masie

Clausers of

2.

plativo si ritenevano protetti da questa esigenza

Penitenze mortificative suppletorie e di p. personalizzate di varia indole andarono moltiplipersonale di cittadinanza obbligata in moltiplicandosi certificato di cittadinanza obbligata in questo pecertification. Tra le più correnti e determinate nella normativa si devono ricordare le positure nella normali dolorose in atti comunitari o in situa-corporali dolorose in atti comunitari o in situa-zioni particolari, fra le quali emergono lo stare zioni partico la posizione a croce, in piedi ecc. in ginoccia categoria si riconducono le frequenti Alla stesioni, il baciare la terra, gli inchini e alprosti similari. Maggiore diffusione in altre aree geografiche della vita religiosa acquista l'uso della disciplina o flagellazione, erede di una lunga tradizione. Anche la sua frequenza e durata sono oggetto di una casistica molto varia: dalla disciplina bisettimanale durante la quaresima e tre volte la settimana nel corso dell'anno, fino a quella quotidiana in quaresima e ogni tre giorni nel resto dell'anno. È una delle p. che caratterizzarono tutte le istituzioni religiose del sec. XVI e i primi anni del XVII, ma che andò scadendo con le nuove forme di vita religiosa. Alla flagellazione o disciplina si aggiunge spesso l'obbligo o la facoltà (a seconda delle istituzioni) di portare il cilicio, secondo modalità diverse.

- Autorizzazioni, permessi, dispense rappresentano un altro importante settore della p. penitenziale. Mentre le dispense si basano regolarmente sulle leggi, che però segnalano come, quando e a quali condizioni possano concedersi, tutto il resto non autorizzato esplicitamente dev'essere sottoposto alla supervisione o al benestare del superiore. Ne consegue che praticamente si esige un permesso esplicito per tutto, fin per le minime cose. In tal modo, tutto viene posto sotto l'obbedienza e si pratica la mortificazione in una duplice accezione: sottomissione interiore del proprio impulso e disponibilità ad accettare un rifiuto. Con una normativa cosí minuziosa si giunge a una delle forme piú sensibili di penitenza religiosa, che spesso ne comportava altre adeguate, come la p. del silenzio. Poiché questo non doveva rompersi, neanche per chiedere permessi, ciascuna istituzione aveva il proprio linguaggio codificato in un sistema di segni creati dalla tradizione e raccolti nelle cosiddette « sante consuetudini », sul tipo delle Consuetudines monasticae.

f) Casi, statuti e disposizioni speciali di penitenta. Nella maggior parte delle istituzioni, alle p. di indole generale si aggiunsero, fin dalle origini o con l'andar del tempo, situazioni e casi particolari. Tra i piú rappresentativi si devono porre le case ritenute luoghi destinati a intensificare la vita di austerità, come le cosiddette case di → recollezione (Agostiniani recolletti), di ritiro (France-Scani, Domenicani, Trinitari ecc.), di romitaggio o di deserto (Carmelitani scalzi ecc.). Logicamente, in queste case si stabili un tenore di vita più rigoroso che non negli altri conventi. Ancor più geversale è il caso dei noviziati, concepiti uni-Versalmente (fino ai tempi moderni) quali comunità in nità in cui l'osservanza regolare e l'austerità dovevano essere esemplari, quindi piú severe che nelle restanti comunità della stessa famiglia religiosa. Di conseguenza, per i novizi e i neoprofessi furono preparate particolari istruzioni o norche dese p. supplementari di penitenza. I novizi che devono formarsi alla vita religiosa di perfe-

zione, devono anzitutto abituarsi alla mortificazione e alla penitenza. I codici degli Ordini monastici e mendicanti, poi quelli un po' piú ridotti delle congregazioni posteriori, sono praticamente una minuziosa propedeutica alla vita penitente. Un esempio che riflette abbastanza bene una situazione generalizzata può essere il Vademecum novitiorum OCD, che formò generazioni di Carmelitani scalzi a partire dal sec. XVII. L'esercizio delle virtú cardinali implica il seguente ricettario di mortificazioni: « Esercizio di mortificazioni in comune, mortificazione di ciascun senso esterno (con la piú varia esemplificazione e applicazione), mortificazione dei sensi interni (fantasia, estimativa e memoria), mortificazione dell'appetito sensitivo e delle passioni, mortificazione dell'intelligenza e del proprio giudizio, mortificazione della volontà ». Nulla restava ai margini dell'ascesi penitenziale e della mortificazione: lo esigeva il cammino della virtú.

II. LINEE GENERALI DELL'EVOLUZIONE STORICA: SEC. XVI-XX. - Il quadro delineato si riferisce all'epoca della Riforma e domina il panorama della vita religiosa in periodi posteriori, fino alla comparsa di nuove forme di vita consacrata, che alterano notevolmente la situazione dominante nella tradizione secolare. L'evoluzione sembra potersi inquadrare nelle seguenti tappe fondamentali.

1. Le forze convergenti della Riforma. - Secondo quanto già riferito, la configurazione del quadro penitenziale tracciato è frutto del movimento della Osservanza e di altri fenomeni similari contemporanei o che lo prolungano. Da questa radice nascono, in un primo tempo o momento, le case, le abbazie, i monasteri e le congregazioni che ottengono una certa autonomia, alcune perfino una indipendenza praticamente completa rispetto alla situazione generale della « conventualità ». Il caso si ripete soprattutto tra i monaci. Costituito il movimento, si ha una casistica tipicamente riformista con:

a) Province, congregazioni che si separano dal tronco di un Ordine e ottengono l'autonomia, sino a formare, in alcuni casi, Ordini paralleli a quelli non riformati, e che risultano più d'uno all'interno di una stessa famiglia. Da non dimenticare che a tale situazione si giunge proprio per l'austerità di vita o di norme penitenziali ripristinate o create: è il caso, tra i Francescani. delle riforme di → Pietro da Villacreces, di → Giovanni da Puebla e, soprattutto, degli → Alcantarini, dei → Cappuccini ecc.; tra gli Agostiniani, degli → Agostiniani recolletti e degli → Agostiniani scalzi; tra i Carmelitani, dei -> Carmelitani scalzi che erano stati preceduti da altre riforme, come quella di Albi e di Mantova (cf DIP 2 [1975] 462-3); tra i Trinitari, dei → Trinitari scalzi e lo stesso avviene nel caso dei → Mercedari scalzi.

b) In questo ambiente di rigorismo si rende possibile la ristrutturazione di Ordini monastici particolarmente rilevanti per il loro contributo alle forme penitenziali, come i → Basiliani spagnoli e i → Gerolamini, una delle forme piú caratterizzate dall'austerità di vita. Non è il caso di ricordare qui tutti gli Ordini e congregazioni sorti in questo periodo, ma non si può dimenticare un altro dato interessante, cioè:

c) La progressiva accentuazione penitenziale degli stessi Ordini che si mantennero nello statu quo anteriore alla Osservanza-riforma e si conformaro-

no legalmente e in un primo momento alla riforma generale imposta da → Trento. L'ambiente del tempo e la pressione di visitatori che si ispiravano alle rispettive riforme, favorirono questa accentuazione di austerità, senza trascurare elementi interni

d) Probabilmente l'ultimo fenomeno tipico di che seguivano questa linea. «riforma», tendente a instaurare tale movimento a base di p. penitenziali più austere, è la Stretta Osservanza cistercense, con la sua derivazione a → La Trappe e la sua estrema espressione a La Valsainte (cf DIP 2 [1975] 11014): termine del movimento riformatore e anche limite massimo della prassi penitenziale con la intensificazione delle p. tradizionali del lavoro manuale, del silenzio

e della astinenza-digiuno.

e) Tra le muove forme di vita religiosa, nate all'epoca della Riforma, si mantiene un livello penitenziale elevato; ma, dato il loro carattere più attivo e apostolico, necessariamente esse insistettero più nelle p. a carattere personale che in quelle comunitarie. Tentativi posteriori di avvicinarsi alla prospettiva monastica o mendicante, come nel caso dei Picpusiani o congregazione dei → Sacri Cuori (cf Escobar 2 [1953] 1127), fallirono, mentre si imposero linee più realistiche e più consone alla propria fisionomia. Ciò non significa che tra i chierici regolari, le società di vita comune senza voti e le congregazioni clericali dei sec. XVI-XVII non si desse risalto alla p. penitenziale; al contrario, il discernimento, la prudenza e la disciplina interiore (che si rafforzarono molto rispetto alle altre forme tradizionali di vita) contribuirono a creare un'idea più esatta del valore della mortificazione interiore e del dominio personale, adattando al proprio tenore di vita penitenze tradizionali. Ciò può essere illustrato dai seguenti esempi:

- fra i Teatini le osservanze proposte nella parte II delle costituzioni presentano un notevole rigore riguardo all'abito, al letto, all'ornamento (Cost., c. II: cf Holste V, p. 355); alla refezione e al digiuno, al prendere i pasti in silenzio, all'accusa e correzione durante la cena ecc. (c. III: cf ivi, p. 355-6); al silenzio generale e a quello rigoroso dall'Angelus della sera al levar del sole (c. VII: cf ivi, p. 358-9), nonché all'uscire di casa (c. VIII: cf ivi, p. 359-60). I primi capitoli generali determinarono in dettagli molto particolareggiati le prescrizioni generali (cf ivi, p. 374-9).

- Maggiore austerità e rigore si nota tra i Barnabiti, benché il quadro penitenziale si basi essenzialmente sulle stesse p. fondamentali relative all'abito interiore ed esteriore (Cost., lib. I, c. III: cf ivi, p. 457), al digiuno, all'astinenza e alla disciplina o flagellazione settimanale (lib. II, 7: cf ivi, p. 467), all'ornamentazione delle chiese (lib. II, 8: cf ivi, p. 467-8) e, in modo particolare, al capitolo delle colpe e alla correzione fraterna, a cui sono dedicati ben tre capitoli (lib. II, c. X-XII: cf ivi, p. 468-70) con una minuziosità degna di qualsiasi Ordine religioso medievale. Dettagliata risulta anche la normativa sul silenzio in determinati luoghi e ore, secondo quanto stabilito nel capitolo generale del 1582 (c. XIII: cf ivi, p. 471-2).

f) Ancor piú sintomatico per l'ambiente dell'epoca è il caso di nuove istituzioni che dovettero armonizzare uno specifico apostolato intensivo con una prassi penitenziale notevolmente austera, ispirata alla tradizione monastica e mendicante. Valgano come esempio i seguenti casi:

\_ i Fatebenefratelli, la cui Regola agostiniara i Fatebenejraten, agostiniara de completata con alcune costituzioni (approvate fu completata con 15.4.1617) che determinano i mano i ma fu completata con de completata con de completata con de paolo V il 15.4.1617) che determinano i giorni da Paolo V il 15.4.1617) che determinano i giorni da paolo V il 15.4.1617) che determinano i giorni da provincia de completata con de completa da Paolo V Il Issanza, nonché le penitenze da in-di digiuno e astinenza, nonché le penitenze da in-di digiuno l'accusa delle colpe in refettoria di digiuno e astincia delle colpe in refettorio con porsi dopo l'accusa delle colpe in refettorio con porsi della sequenza: « Mangiare in terra, bacia, piedi dei fratein, riproductione dire la propria colpa pubblicamente, digiuno ordinario (c. Holste VI, p. 296). Non poteva massi (c. propria colpa puoble. p. 296). Non poteva mancare VI: cf Holste VI, p. 296). Non poteva mancare VI: cf Holste VI, p. 296). Non poteva mancare vI: cf Holste VI, p. 296). Non poteva mancare vIII (c. XIV.) VI: cl Hoiste una dettagliata normativa sull'abito (c. XIV) una dettagliata normativa sull'abito (c. XIV) la una dettagliata una dettagliata (c. XVII) e la flagellazione o disciplina clausura (c. XVII) e la flagellazione o disciplina clausura (c. disposizioni della Regola (c. VII) Ben dettagliata anche la penitenza penale (c. XXXIV). Ren dettagliata di p. 293-325). Molto particolare la XXXIV. XXXVII: cf ivi, p. 293-325). Molto particolare la XXXIV. tendenza all'austerità che andò imponendosi con le visite generali e provinciali, come pure con ul teriori norme pontificie (cf ivi, p. 341-438)

Pur essendo meno esigente, risulta sintoma tica la prassi penitenziale stabilita nell'Oratorio di s. Filippo Neri, dove emergono, quali precipue forme comunitarie, l'accusa delle colpe nel capi tolo da celebrarsi ogni dieci giorni, la stessa ac cusa quotidiana e rispettiva correzione nella refo zione pomeridiana, la lettura e il silenzio durante i pasti, il ritiro e la clausura severi, la povena nell'abito con la eliminazione, tra l'altro, di qual siasi indumento di lino (cf le norme approvate da Paolo V il 22.6.1613: cf Holste VI, p. 244-63).

— Rilevante importanza è attribuita alla p. penitenziale anche dagli Scolopi. In forma breve e con semplici enunciati si propongono norme abbastanza rigorose circa la separazione dei laio dalla vita comunitaria (lib. I, c. IV: cf ivi, p. 465 6) e il comportamento con gli stessi, circa il silenzio abituale, quello straordinario della notte della quaresima e dell'Avvento (c. VI: cf ivi, a 468). Il capitolo delle colpe si celebra ogni venerdí, quello della esortazione tutte le domeniche mentre le mortificazioni si dividono in ordinare e straordinarie. Le prime offrono la seguente casistica: « Mortificationes ordinariae sunt: peds confratrum deosculari, genibus flexis in loco refectionis vesci, flagellis ibidem se caedere, in pune tantum et aqua jejunare, cilicium super nudo circumferre, lances detergere, araneas divellare et hujusmodi pro discreto superiorum arbitrio XI: cf ivi, p. 472). Una buona parte della les slazione relativa all'esercizio delle virtu parte II, c. VIs: cf ivi, p. 480-1) si riferisce alla pentenza, come nella regolamentazione del vestiario (c. VI). Si nota in ciò un chiaro riflesso dell'influsso carmelitano.

2. Verso un nuovo equilibrio penitenziale. Verso la metà del sec. XVII può ritenersi concluso processo o ciclo della vita religiosa tradizionale nelle forme monastiche e degli Ordini mendicanti con le rispettive « riforme », compresa quella del canonici regolari o affini, con manifestazioni ana loghe nei → Bartolomiti in questo periodo di trais sito. Tale ciclo si conclude con le forme monstiche (gi) stiche già ricordate. Proseguono il loro corso ste rico le forme esistenti fino alle esclaustrationi del sec XIV del sec. XIX, ma non si verificano nuove fondo zioni importanti. In compenso si affermano e mol tiplicano le propieri di tiplicano le nuove forme di chierici regolari di congregazioni alla forme di chierici regolari di congregazioni clericali o laicali e di società inplivita comune senza voti. Il loro tenore di vita implicava necessariami cava necessariamente una riduzione della vita corrale claustrale properties della vita corrale claustrale properties della vita corrale claustrale properties della vita correctione della vita della vit rale claustrale per le esigenze apostoliche e si nercuoteva inquitatione della vina percuoteva inquitatione della vina periteriale percuoteva inquitatione della vina periteriale per le esigenze apostoliche e si nercuoteva inquitatione della vina periteriale per le esigenze apostoliche e si nercuoteva inquitatione della vina periteriale per le esigenze apostoliche e si nercuoteva inquitatione della vina periteriale per le esigenze apostoliche e si nercuoteva inquitatione della vina periteriale per le esigenze apostoliche e si nercuoteva inquitatione della vina periteriale per le esigenze apostoliche e si nercuoteva inquitatione della vina periteriale per le esigenze apostoliche e si nercuoteva inquitatione della vina periteriale per le esigenze apostoliche e si nercuoteva inquitatione della vina periteriale per le esigenze apostoliche e si nercuoteva inquitatione della vina periteriale per le esigenze apostoliche e si nercuoteva inquitatione della vina periteriale percuoteva inevitabilmente nel quadro penitenzir

complements rizione me Passato il and come attenuationi gr simente dall'i nel 20130 dei 3 predere le pri osposizioni di 0000 la -> 501 munità (anch) d Innocenzo N Regulari (mara Regulari al ten lighi della S. Will quasi in b) Predomin giosa, specialr sona voti e o

grado la stima sterità di mol dettagliate pre ordenti. Esem cenzo de' Pa astiene da tu per i suoi figl 1 [1953] 961). datori mitigan di legiferare p gose, maschill c) Il process riamente nelle e in genere, n nel muovo ami ge per la sua to, la famiglia è ben nota la

miensa attivita

gari della peni

nesa del fond pre perché la one forma es e la fedelta all Percio giunge prescrizione les scione corpor Regles commu Sano a una d on voto di pe light di discre altr fordatori

5000 DT

Plan Ser. X

100 mm of

四日 日 日 日 日 日

100

なないない

日期

No. 1

100

nich

100

peds

the same of the sa

Mark

Versilization in the state of t

le Da un punto di vista quantitativo si tratta di una riduzione che comporta un diverso equilibrio una riduzioni comunitarie e mortificazioni pertra mortificazioni comunitarie e mortificazioni personali, tra vita religiosa e penitenza corporale. È uno dei fattori che concorrono a creare il nuovo uno dei fattori che concorrono a creare il nuovo ambiente o il muovo equilibrio. Ciò si deve ai ambiente o convenienti:

amenti elementi convergenti:
seguenti elementi convergenti:
a) Decadenza progressiva delle antiche istituzioa) Decadenza progressiva delle antiche istituzioni religiose, incluse le « riforme » dell'epoca clasni religiose, incluse le « riforme » dell'epoca cl

e complementari, il rilassamento coincideva con la ripetizione meccanica o l'inadempimento delle stesse. Passato il fervore iniziale, il processo risulse. Tasa java – come sempre – inevitabile. Non si danno attenuazioni giuridiche ne dispense sanzionate legalmente dall'alto, ma il progressivo rilassamento nel corso dei sec. XVII XVIII è indiscutibile. Basta rivedere le prove sintomatiche: decreti di capitoli, disposizioni di visitatori, interventi della S. Sede, come la → soppressione dei piccoli conventi o comunità (anch'essi causa di rilassamento) da parte di Innocenzo X attraverso la S.C. sopra lo stato dei Regolari (marzo 1649), simile alla Commissione dei Regolari al tempo di Innocenzo XII. Interventi analoghi della S. Sede si succedono durante il sec. XVIII quasi ininterrottamente.

b) Predominio delle nuove forme di vita religiosa, specialmente delle società di vita comune senza voti e delle congregazioni clericali con una intensa attività apostolica, incompatibile con i rigori della penitenza comunitaria tradizionale. Malgrado la stima della tradizione religiosa e dell'austerità di molti fondatori, si dovettero evitare le dettagliate prescrizioni penitenziali dei periodi precedenti. Esempio eloquente è quello di s. → Vincenzo de' Paoli che, perfino nel linguaggio, si astiene da tutto ciò che possa far riferimento per i suoi figli a un Ordine religioso (cf Escobar 2 [1953] 961). Senza giungere a tanto, altri fondatori mitigano le proprie penitenze al momento di legiferare per le loro rispettive istituzioni reli-

giose, maschili e femminili. c) Il processo o fenomeno si accentuò necessariamente nelle congregazioni laicali del sec. XVIII e, in genere, nelle più importanti istituzioni sorte nel nuovo ambiente liberale. Tra le prime emerge, per la sua importanza sotto un duplice aspet-10, la famiglia dei Fratelli delle Scuole cristiane. E ben nota la spiritualità esigente e quasi rigorista del fondatore; tuttavia egli insistette sempre perché la sua famiglia religiosa considerasse come forma essenziale di mortificazione penitenziale la fedeltà alla propria vita e missione apostolica. Perciò giunge a escludere positivamente qualsiasi prescrizione legale: « Non vi sarà alcuna mortificazione corporale di regola in questo istituto» Regles communes, V, 1: cf DIP 4 [1977] 735-6). Siamo a una distanza insuperabile dalle religioni con voto di penitenza o « quaresima », come → i Minimi di s. Francesco di Paola. Atteggiamenti analoghi di discrezione o prudenza ispirarono molti altri fondatori e istituti posteriori; esempi eloquenti sono, fra tanti, i Rosminiani e i Salesiani in pieno sec. XIX (cf Escobar 2 [1953] 1222 e 1295 rispettivamente).

d) Questa constatazione non vuol dire che manchino forme di vita religiosa con accentuato carattere penitenziale e perfino con notevole origiginalità nella sua formulazione. A titolo di esempio può ricordarsi il caso dei *Passionisti* di s. Paolo della Croce; molto comprensibile se si considera la sua specificità e spiritualità, centrata nella passione e nella croce. Il regolamento iniziale corrispondeva a quello di qualsiasi Ordine antico, e fu lo stesso fondatore, su consiglio dei papi Benedetto XIV e Clemente XIV, a iniziare una revisione a carattere attenuativo, eliminando la scalzatura assoluta, riducendo il digiuno (da quotidiano a tre volte la settimana, oltre l'Avvento e la quaresima), introducendo la carne nei giorni esenti dal digiuno (innovazione realizzata dieci anni dopo la morte del fondatore). In seguito venne anche ridotta la veglia notturna per il coro: da due ore a un'ora e mezzo e, più tardi, a un'ora soltanto. Però, anche cosí, il quadro di singolare austerità rimase: digiuno tre volte la settimana, disciplina altre tre volte settimanalmente, ufficio corale notturno, silenzio quasi permanente abito di penitenza, riposo « sopra un giaciglio di paglia » senza spogliarsi, piedi scalzi con sandali di cuoio; dura la penitenza penale, perfino senza colpa, per collaudare la virtú. Siamo in pieno medioevo o nei tempi di cuforia penitenziale della Riforma (cf Tito di s. Paolo, Expositio historica juris particularis C.P., Torino 1946; Escobar 2 [1953] 1111-7).

Senza giungere a questo livello penitenziale, altre istituzioni, clericali o no, del sec. XVIII mantennero esigenze notevoli. Tra le congregazioni più rilevanti sono da ricordare i Redentoristi (astinenza il sabato; digiuno in Avvento, nella novena di Pentecoste e la vigilia delle feste mariane; disciplina ogni mercoledi e venerdi; letto duro ecc.), i Marianisti ecc.

3. La « restaurazione » del sec. XIX. - Dopo le scosse provocate dalle rivoluzioni ed esclaustrazioni, la vita religiosa conosce un'insolita fioritura durante il sec. XIX. La « restaurazione » non abbraccia tutta la fenomenologia religiosa, poiché sorgono numerose forme nuove, specialmente femminili; tuttavia, per quanto qui interessa, si può parlare di un fenomeno generalizzato di rinnovamento in un doppio senso: primo, perché gli Ordini antichi riprendono il loro corso con uno spirito di autentica restaurazione dei tempi migliori; secondo, perché le nuove istituzioni apportano valori che elevano il livello penitenziale molto al di sopra della situazione esistente alla vigilia della rivoluzione francese. Gli elementi più importanti da evidenziare sembrano essere i seguenti.

a) Gli antichi Ordini monastici, canonicali e mendicanti riprendono con nuovo slancio e con un deciso impegno a « restaurare » non già la situazione immediatamente precedente, generalmente di decadenza, bensí quella esistente in tempi ritenuti di maggiore osservanza. Ne consegue che le austerità delle prime generazioni del rinnovamento non hanno nulla da invidiare all'epoca della « riforma ». Restaurazione e riforma coincidono fondamentalmente nell'impegno di un ritorno al meglio del passato. Forse questo comportò qualche tratto negativo, poiché si perse un'occasione di adeguarsi a nuove situazioni; ma ciò fu più eccezione che regola,

b) A contrassegnare un elevato livello di vita povera, austera e penitente contribuiscono le innumerevoli istituzioni religiose, soprattutto femminili, che nascono nella nuova situazione per dedicarsi a nuove forme di apostolato. Almeno ini-

zialmente una buona parte di esse si presenta vincolata (talvolta come Terz'ordine regolare, tal altra in forma diversa) a una delle famiglie religiose tradizionali: in molti casi, queste, soppresse, sono sostifuite da quelle, che instaurano abitualmente una disciplina regolare e una prassi penitenziale, ricalcate sulla famiglia che serve da ispirazione. Per ciascuno degli antichi Ordini è facile contare varie congregazioni nuove. Benché non sia sempre possibile riprodurre alla lettera la tradizione penitenziale, l'adattamento registra normalmente notevole conformità e rigore. Perché meno citato, può menzionarsi il caso di rinnovamenti che riproducono l'antico, come nei → Canonici regolari dell'Immacolata Concezione, una delle istituzioni che indubbiamente ha dato maggior rilievo alla vita liturgica e penitente (veglia notturna, dormire vestiti, digiuno con unico pasto serale ecc.).

c) Meno esigenti sotto l'aspetto penitenziale comunitario, ma più originali in quello personale, si presentano le istituzioni religiose nuove che non hanno vincoli con quelle antiche. Tranne casi eccezionali, la vita apostolica sempre più compromessa non è compatibile con forme che risultavano adeguate per la vita contemplativa o mista secondo lo stile antico. Entro un piano generale di equilibrio e di uguaglianza sintomatica, vi sono istituzioni che attribuiscono notevole importanza alla mortificazione e al sacrificio, ritenuti palestra spirituale che prepara lo spirito all'apostolato: ne troviamo un esempio nei Salvatoriani di J.B. → Jordan.

d) Si dànno anche situazioni singolari di fondatori che, per rispondere a una duplice esigenza apostolato e vita penitenziale -, istituiscono famiglie religiose differenti. Forse l'esempio più illuminante è quello di s. → Giuseppe Agostino Benedetto Cottolengo, che fonda addirittura sei famiglie diverse, benché non tutte sopravvissute né di uguale importanza. Il suo caso è inoltre sintomatico perché una di tali famiglie, dalla vita effimera (circa 10 anni), è nientemeno che una istituzione di vita eremitica: gli -> Eremiti di san Romualdo (installati a pochi km da Torino), con una p. penitenziale degna dei tempi migliori delle laure palestinesi o egiziane. Pur non sopravvivendo, questa laura è una testimonianza, tra varie altre, dello spirito, mai estintosi, di una tendenza che oggi riemerge come superamento della normativa canonica degli ultimi decenni (C. Gaddo, La sagra di S. Michele in Val di Susa, Domodossola 1958; V. Di Meo, La spiritualità di s. Giuseppe Benedetto Cottolengo..., Pinerolo 1959).

Queste e altre realizzazioni dell'epoca conferiscono al sec. XIX una importanza sempre piú riconosciuta nel settore della vita religiosa e concretamente nell'aspetto che qui interessa. Se si considera il numero straordinario di istituzioni, è facile stendere un bilancio molto favorevole e positivo.

4. Verso nuove forme di penitenza religiosa? -La corrente tipica del sec. XIX si è prolungata nel XX. A cavallo tra i due secoli sorgono gli → istituti secolari, senza uno speciale contributo alla specifica problematica qui studiata. Benché non sia possibile stabilire una rigorosa connessione cronologica, si constata che, quanto più ci avviciniamo al momento attuale, tanto piú va restringendosi il quadro penitenziale delle nuove istituzioni e perfino di quelle nate anteriormente. Ciò suole ritenersi una conseguenza naturale e inevi-



Strumenti di penitenza abitualmente in uso in sun del suo con del istituti religiosi sino ai primi decenni del sec. XX, L due foto di queste pagine riproducono specificamento di controli dal b. Luigi Scrosoppi († 1884). quelli adottati dal b. Luigi Scrosoppi († 1884), fondalore delle Suore della Provvidenza, di Udine,

tabile di un maggiore inserimento nel contesto socio-culturale. Se le nuove istituzioni non incontrano difficoltà, non può affermarsi lo stesso d quelle che contano una tradizione secolare. me per tanti altri aspetti, da un certo tempo a questa parte si è avvertita la necessità di un « adeguamento ». Persiste il convincimento che la vita religiosa sia particolarmente vincolata alla penitenza, secondo la costante dottrina della Chiesa; ma, nello stesso tempo, è universale la persuasione che essa non possa rimanere legata a espressioni e forme nate secoli or sono. E indubbio che attualmente si sia verificata una trasformazione di atteggiamenti e mentalità tali da nchiedere importanti modifiche.

Tuttavia il fenomeno non è limitato alla vita religiosa: esso interessa la stessa vita cristiana, inserita in una società in piena trasformazione di valori. Limitandoci all'ambito della vita religiosa, bisogna individuare le radici di questi postulati di aggiornamento nella mentalità dell'americansmo, non ristretto peraltro al caso del p. Isaac Thomas → Hecker, ma alle istanze che sorsero intorno a lui e ai suoi criteri, forse più in Europa che in America. Il suo caso è semplicemente un simbolo emblematico di un evidente cambiamento di mentalità e atteggiamenti, più o meno come furono segnalati nella lettera Testem benevoler tiae di Leone XIII (22.1.1899). Come indica il Papa la vita religiosa resta priva di contenuto se le virtú soprannaturali devono essere sostituite di quelle naturali, le passive dalle attive. E chiaro che un movimento non si ferma con un decreto e l'americanismo trasferí le sue istanze alla mentalità modernista con postulati ancor più radicalizzati fi hanni calizzati. È ben dimostrata la convergenza o cole cidenza con posizioni attualmente generalizzate

Parallelamente ai criteri mai scomparsi dell'ade guamento, sullo stato attuale ha inciso la cosidde ta tendenza per ta tendenza naturalista o materialista, detuncialista per la spesso dal Magistero come un pericolo per la vita cristiana vita cristiana e, più direttamente, per deser religiosa: pericolo che, per quest'ultima, si esta deva allo stesso che, per quest'ultima, ma in deva allo stesso fatto della compatibilità ra austero tenore di austero tenore di penitenza e un incremento co

tinuo di l 50 si giun compatibi sta concr adeguame va situazi Ammess trovare la di fronte razione »,

zioni radi en noti del - Vati chiaramen della penis e altrettan da seguire tamente la penitenziali ino realm nucre (ES 11, 22) rola d'ordi revision mamente oro emerte dell'ade Ban na della O Trade la se

ere kui

no. E mi

una insi

à tali da

to all I

ta cristin

THATES

ta rela

ti posisi

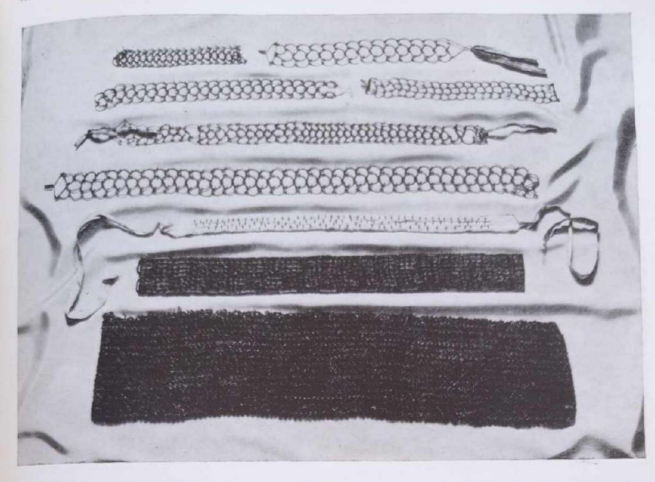
iel p. Iso

he spe in Book

ement of

nego co

bonn



tinuo di benessere e di comodità. Tra gli a. 1930-50 si giunse perfino a formularne esplicitamente la compatibilità pratica. Ancora una volta la risposta concreta si trovò nella soluzione ideale: un adeguamento delle esigenze penitenziali alla nuova situazione o mentalità.

Ammessa la validità della soluzione, bisognava trovare la formula adeguata, tanto piú urgente di fronte alla spinta della cosiddetta « secolarizzazione», soprattutto quando questa adottò posizioni radicali equivalenti a « secolarismo ». Sono ben noti i promotori dell'« adattamento » prima del → Vaticano II. Questo Concilio ha sanzionato chiaramente l'importanza della mortificazione e della penitenza nella vita religiosa (cf PC 7, 12) e altrettanto chiaramente ha indicato il cammino da seguire. Infatti Paolo VI proponeva esplicitamente la « revisione » delle « proprie osservanze penitenziali, se è necessario, in modo che... possano realmente » essere praticate, « anche in forme nuove improntate al modo di vita attuale» (ES II, 22). Indubbiamente questa è stata la parola d'ordine; si è prodotto uno sforzo ingente di revisione del passato e si è parlato continuamente delle « forme nuove ». Sarebbe prematuro emettere un giudizio definitivo. Persiste l'idea dell'adeguamento, ma appare molto dubbio che siano state trovate realmente « forme nuove », né a livello di famiglia particolare, né a livello generale. Certamente vi sono orientamenti, tendenze e valorizzazioni nuove o combinate, ma non sembra i tiposembra che sia stata raggiunta una nuova tipologia, analoga a quella apparsa in altri incro-

Nelle revisioni ufficiali (capitoli speciali e nuo-

ve costituzioni) di tutte le istituzioni - o almeno della maggior parte di esse - si propone esplicitamente la p. della penitenza e si rileva la sua importanza nella vita religiosa individuale; tuttavia la formulazione delle espressioni o p. concrete enuncia appena delle linee generali, lasciandone la regolamentazione a codici complementari o aggiuntivi. Se questo orientamento si integra con la realtà concreta, è facile constatare che si è giunti a una diminuzione quantitativa molto notevole. Non sembra esagerato parlare di una eliminazione che non ha ancora ottenuto una « sostituzione », almeno su scala generale. L'orientamento più esteso indica come forme penitenziali più adeguate e praticate quelle che appaiono naturali o inerenti alla stessa vita religiosa: la fedeltà e la valorizzazione positiva del lavoro quotidiano e professionale, le esigenze della convivenza comunitaria, il servizio generoso agli altri, la disponibilità disinteressata, l'accettazione sofferta dei condizionamenti sociali ecc. Esiste una specie di convincimento secondo cui le norme antiche di mortificazione corporale sarebbero insopportabili anche fisicamente da parte delle nuove generazioni, pur se accettate volentieri e se non avessero una proiezione fuori dell'ambito conventuale. Qualcuno ha presentato il panorama attuale come una specie di rifiuto positivo della penitenza, termine che sarebbe diventato una « parola proibita » o un tabú. Non è facile emettere un giudizio su una situazione di fatto, senza il vantaggio offerto dalla prospettiva storica. Vi sono tuttavia dati sintomatici che palesano atteggiamenti rivelatori. Basterà indicarne uno fra tanti: il documento del Magistero piú direttamente attinente alla p. peni-

VII - Dizionario degli istituti di perfezione - 18.

tenziale e alla vita religiosa, la Paenitemini, citata in tutte le nuove normative, è stata la meno studiata e commentata nelle riviste e pubblicazio-ni che regolarmente illustrano questi documenti. Per parte sua, il CIC<sup>2</sup> parla di p. ascetiche nei

c. 1249.50 fissando particolari giorni di penitenza (mtti i venerdi dell'anno e il periodo quaresimale), in cui i fedeli, quindi anche i religiosi, uniti in una comune osservanza, si dedicano in modo par-ticolare alla preghiera, alle opere di carità, si esercitano nell'abnegazione di se stessi, e osservano il digiuno e l'astinenza come fissato nei c. 1251-3. Per il resto, esso lascia ai singoli istituti, come già il CICI, fissare nel diritto proprio altre p. ascetiche adatte al loro carattere, missione e aposto-

C. Mazon, Reglas de los religiosos, Roma 1940, AA.VV., C. Mazon, Reglas de los religiosos, Roma 1940; AA.VV., L'ascèse chrétienne et l'homme contemporain, Parigi 1951 (Cahiera de la Vie Spirituelle); AA. Vari, Ascesi della preghiera, Roma 1961; C. Berutti, Mortificazione e penitenza nella vita religiosa, in VitaRel 1 (1965) nº 4, p. 36-45; A. de Lugo, Reflexión sobre la observancia religiosa, in Confer 11 (1967) 195-7; A. Galuzzi, Origine dell'Ordine dei Minimi, Roma 1967; J. Rousse, Actualité de l'ascèse, in CollCist 33 (1971) 129-40; T. Egido López, Revisión de la ascesis tradicional, in RevEspir 31 (1972) 149-71; J. Roig Gironella, Una palabra prohibida; penitencia, in Roca viva 5 (1973) 185-91; la ascests tradicional, in RevEspir 31 (1972) 149-71; J. Roig Gironella, Una palabra prohibida: penitencia, in Roca viva 5 (1973) 185-91; D. Azevedo, Considerações sobre o capitulo conventual, in Itinerarium 19 (1973) 341-69; J. Rousse, Ascèse et pénitence, in VS 128 (1974) 890-904; J. M. Guerrero, El religioso, signo de renuncia y reconciliación, Bilbao 1974; J. Leclercq, La ascesis, valor permanente en el monaquismo de hoy, in VidaRel 38 (1975) 437-55; J. Winandy, Vie érémitique, Essai d'initiation, Bégrolles 1976; J. Winandy, Vie érémitique, Essai d'initiation, Bégrolles 1976; AA Vari, Ascesi cristiana, Roma 1977; J. D. Gaitán-J. M. García Rojo, Teologia de la cruz y ascesis cristiana, nº 14, in Comunidades 6 (1978) nº 20 (schedario di temi e bibl.); L. del Burgo, De la « fuga mundi » al compromiso con el mundo en Burgo, De la « fuga nundi » al compromiso con el mundo en la vida religiosa, in RevEspir 38 (1979) 295-308; J. D. Whitehead, An Asceticism of Time, in RevRel 39 (1980) 3-17.

Е. Расно

#### VIII. Aspetti psicologici.

Le p. ascetico-penitenziali non rispondono piú oggi allo stesso bisogno che, nei secoli passati, si era espresso in una storia molto ricca e varia, in parte illustrata nei paragrafi precedenti. La Chiesa stessa ha cambiato le sue norme sul digiuno e sull'astinenza, il celibato del clero è posto in discussione, si parla di povertà piú di quanto la si pratichi, si respingono determinate p. ascetiche del passato come contrarie al sano sviluppo della persona... Come giudicare questa evoluzione? Poiché l'argomento non tocca solo le p. ascetiche propriamente dette, ma la vita di povertà, castità e obbedienza nel suo insieme, non sarà inutile esaminare il tema da un punto di vista piú largo, che abbracci cioè la totalità dell'ascesi.

1. Precisazioni iniziali. - a) Innanzitutto è il termine psicologia che va precisato chiarendo che, di fatto, non esiste « la » psicologia, ma « diverse » psicologie. Rivolgendosi a fenomeni religiosi in genere e a fenomeni specifici quali le p. penitenziali, nelle varie teorie di parte psicologica si incontreranno differenze non solo di presupposti antropologici ma anche di scelte metodologiche, di dati e fenomeni presi in considerazione in modo preferenziale, ma soprattutto di fattori esplicativi invocati. Queste differenze non potranno essere qui discusse analiticamente, ma solo accennate per qualche loro aspetto di interesse antropologico.

b) Benché «p. penitenziali» e «ascesi» siano concetti distinti, ci si riferirà a essi in modo intercambiabile a causa della loro comune relazione a certi aspetti psicologici, soprattutto in riferimento alla o alle motivazioni della persona

che dell'ascesi e delle p. ascetico-penitenziali è il che dell'ascesi è delle p. ascetteo-penitenziali è a soggetto. Per distinzioni importanti tra i è a concetti di « abnegazione », « mortificazione » vari nuncia » o « penitenza », il lettore è rinviato « n nuncia » penitenza » di lettore e rinviato « n concetti appropriate (De Guibert, Daeschler » allo nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato no nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato no nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato no nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia », in celore e rinviato nuncia » o « penitenza », in celore e rinviato nuncia fonti appropriate (De Court 1965; AA.VV. Clebe Galliard, Viller 1937; Bouyer 1965; AA.VV. L'ascell 1967; Cognet 1967). Lo stesso vale Galliard, Viller 1957, Cognet 1967). Lo stesso vale per la cristiana 1967; Cognet 1967). Lo stesso vale per la cristiana e ascesi negativa e ascesi per la companyone tra ascesi negativa e ascesi per la companyone del cristiana 1967; Cognet distinzione tra ascesi negativa e ascesi positiva e ascesi positiva distinzione tra ascesi negativa e ascesi positiva e ascesi positiva distinzione tra ascesi negativa e ascesi positiva distinzione tra ascesi positiva e ascesi positiva distinzione e ascesi positiva distinzione di positiva distinzione tra ascesi positiva (Bourguignon-Wenner 1935, Wulf 1968, Morel 1980) (Bourguignon-Wenner 1935, Wulf 1968, Morel 1980) (Bourguignon-Weiller p. straordinarie di austeria e il fatto che alcune p. straordinarie di austeria e il fatto che alcune, più che al campo dell'assesi possano appartenere, più che al campo dell'assesi

c) Poiché l'ascesi cristiana è considerata fonda c) Poiche l'ascess mentalmente opera della grazia di Dio, molta mentalmente i di carattere teologico trovano, molta mentalmente operatere teologico trovano una di questioni di carattere teologico trovano una di questioni di carriata nei testi di teologia di scussione appropriata nei testi di teologia spiri scussione appropriation de la comportamento umano solo tuale, e verranno del comportamento umano solo alcuni aspetti del comportamento umano come all'iniziativa di Dio, che chiama all'aniziativa di alcuni aspetti risposta all'iniziativa di Dio, che chiama alla con-risposta all'iniziativa di Dio, che chiama alla conrisposta an insurante de quindi all'ascesi versione, alla trasformazione e quindi all'ascesi

2. Dimensioni della questione. - Come già accennato, le varie teorie psicologiche correnti (Corsini, nato, le varie (corsin, 1978; Maddi, 1980), implicando, 1977; Hall-Lindzey, 1978; Maddi, 1980), implicando una antropologia, possono essere distribuite su d un arco che va dal materialismo (Skinner, Bandura e Walters) a un idealismo quasi mistico (Jung, Brown); dal pessimismo (Freud) all'oui mismo (Rogers); dalla preoccupazione per il livel lo intellettuale cognitivo (Piaget) a quella per i condizionamenti legati alle pulsioni (Hull, Miller e Dollard). Anche i metodi di ricerca e i processi con cui si cerca di verificare le ipotesi e proposizioni concettualmente legate alle teorie, si estendono dal l'approccio che si vuole empirico-sperimentale e scientificamente misurabile a quelli di tipo fenome nologico-filosofico (May-Angel-Ellenberger, 1958), come pure alle varie presentazioni del metodo echi nico » (Holt, 1978).

La scelta di una visione teorica determina in genere non solo il metodo di ricerca, ma anche la selezione - almeno preferenziale - dei fatti da spiegare e dei principali elementi esplicativi o causali (Overton-Reese, 1973; Looft, 1973). Le «teorie del comportamento », per esempio, dànno memo attenzione allo studio dei comportamenti più complessi, religiosi; e le teorie « esistenziali » non pre diligono i processi bio-fisiologici o anche le sin dromi psichiatriche tradizionali. Esempio classico di interpretazione riduzionistica si trova nell'insieme di interpretazioni-spiegazioni psicoanalitiche della religione; un esempio di « monolitismo » (Loe vinger, 1969), nelle teorie di autorealizzazione (Rogers, Maslow, Goldstein, White), dove la motivazione ipotizzata per lo stadio piú elevato di sviluppo della persona viene assunta a spiegazione di ogni altro comportamento umano. J. Loevinger denuncia in questo una «fallacia ontologica», che porta a confondere l'ordine dell'essere con quello dell'agranti re. L'essere « umano » non si manifesta sempre in ognuno e tutti gli atti dell'uomo. I moventi umani e i tini di e i tipi di operazione sono, infatti, di qualità diverse. diverse.

Non è quindi sorprendente se l'attenzione di gran parte delle psicologie che si rivolgono ai fenesso nomeni delle p. penitenziali si ritrovi spesso di fatto — in f di fatto — in funzione critica degli stessi.

3. La posizione critica della « psicopatologia della » fronte all'ascesi cristiana. - La maggioranza delle po del monto di un significato sioni di signifi meni psicopal Ecco alcuni appresentati upi di asceti pura espressi da una ecces ranza nell'uso restire, castit po in general per la purezi sunle; 3) poss possono attri ficio che egli egli riconosc sono essere so se stessi, giche riguard re di redimer nell'al di là

sone psicopa

intraprese co

fissa che vie

frontata per

la propria (

naimente, gl

rari, essere

della sensibi

stimoli che

conociscone di espressione una dei mondo una

tualmente st Nella visio per es. da F è un segno sa da essa somo cercate superego se autosacrifica tecipazione : estremi di intera vita è l'istinto a (p Per K. M svariati e il l'esistenza al

e un modo

m. L'ascetis

un capitolo d

ticola in due

dell'ascetism

rapali di q

componente

siva la com

the late of the la

sirioni psicologiche correnti, seguendo determinate scelte di carattere antropologico, tende a escludere prendere in considerazione la scelte di caractere in considerazione la possibilità o a non prenacendenti (e quindi, per es., la carità che valori trascendenti (e quindi, per es., la carità carità costituiscano la motivazione che valori costituiscano la motivazione prevalente di una rinuncia o di una ascesi espressa in deterdi una rintancia di una comportamenti. Queste posizioni sono minate p. da una logica interna a interpretare ogni condotte da una logica interna a interpretare ogni condotte di rinuncia a valori positivi all'interno espressione del mondo umano non solo come gesti sprovvisti di del mondo un significato trascendente, ma anche come espresun significati e motivazioni propri dei fenomeni psicopatologici, e quindi distorti e perversi. Ecco alcuni esempi indicativi, se non del tutto rappresentativi. Per W. James (1961) esistono sei rappieserismo: 1) ascetismo può essere una pura espressione di durezza organica, disgustata da una eccessiva facilità (della vita); 2) temperanza nell'uso di carni e bevande, semplicità nel ranza de limiti all'indulgenza verso il corvestire, castità e limiti all'indulgenza verso il corpe in generale possono essere frutti di un amore per la purezza urtato da tutto ciò che sa di sensuale; 3) possono anche essere frutti di amore, cioè possono attrarre il soggetto alla luce di un sacrificio che egli è felice di fare a una divinità che egli riconosce; 4) mortificazione e tormenti possono essere dovuti a sentimenti pessimistici verso se stessi, in combinazione con credenze teologiche riguardo alla espiazione; il devoto può credere di redimersi o di sfuggire a sofferenze più grandi nell'al di là facendo penitenza adesso; 5) in persone psicopatiche, le mortificazioni possono essere intraprese come una specie di ossessione o idea fissa che viene come una sfida e deve essere affrontata perché solo cosí il soggetto riconduce la propria coscienza a sentirsi in ordine; 6) finalmente, gli esercizi ascetici possono, in casi più rari, essere provocati da autentiche perversioni della sensibilità del corpo, in seguito alle quali stimoli che normalmente danno dolore sono at-

tualmente sperimentati come piacere (p. 238-9). Nella visione psicanalitica « classica », espressa per es. da Fenichel (1954), l'ascesi « nella pubertà è un segno di paura della sessualità e una difesa da essa» (p. 111); «umiliazioni e sofferenze sono cercate in relazione a bisogni sessuali, a un superego severo o come orgoglio ascetico, un autosacrificarsi allo scopo di ritrovare una partecipazione all'onnipotenza » (p. 364); «i casi piú estremi di caratteri reattivi sono asceti la cui intera vita è spesa lottando contro le domande del-

listinto » (p. 472).

Per K. Menninger (1938), l'ascesi « con i suoi svariati e ingegnosi accorgimenti per prolungare l'esistenza allo scopo di sopportare più privazioni, un modo molto raffinato di morte lenta» (p. 7). L'ascetismo viene studiato da questo autore in un capitolo dedicato al « suicidio cronico » che si articola in due parti: a) studi clinici del martirio e dell'ascetismo; b) maestri e asceti della storia. I paragrafi di questa seconda parte si intitolano: la componente autopunitiva, la componente aggressiva, la componente di provocazione dell'aggressione, la componente di provocazione dell'aggressione dell'aggressi ne, la componente di provocazione dell'aggiorne viene dell'aggiorne dell tuttavia indicata infine tra comportamento « normale dove le rinunce sono dettate da richieste della realtà esterna, quali la salute, la società, le realia esterna, quali la salute, la socie... di ricompaniche, e sono perseguite in vista di ricompense reali e accettate come condizioni della vita, e il caso delle « vittime del suicidio cronico», dove le rinunce sono dettate più da necessità interiori che da realtà esterne, e, benché l'individuo possa riguardarle come mezzi al fine di perpetuare la vita, esse appaiono all'osservatore esterno come esplicita « autodistruzione »

In una prospettiva « umanistica » Allport (1959) scrive: « le teorie di rinuncia e ascetismo fanno l'errore di presupporre che l'uomo ricerca una vita a metà, anziché una vita piena e abbondante. In questa visione la moralità è questione di repressione o negazione, è un rinnegare gran parte o quasi tutto il potenziale di crescita umano » (p. 138).

Nel suo Dizionario di psichiatria (1981) Campbell alla voce « Carattere ascetico » dà la definizione seguente: « modo di vita caratterizzato da rigore, abnegazione e mortificazione della carne. L'ascetismo è vissuto tipicamente come una fase della pubertà, dove viene a indicare paura della sensualità e al tempo stesso difesa della sensualità. L'ascetismo è visto anche come un tipo estremo di disordine del carattere masochista, dove quasi ogni attività è proibita perché rappresenta domande istintuali intollerabili. In tali casi, l'atto stesso di mortificazione può divenire l'espressione distorta di una sessualità bloccata e produrre piacere masochistico ».

Le citazioni dei « maestri del sospetto » a questo riguardo potrebbero facilmente moltiplicarsi: la loro eredità è di fatto già cosí penetrata in un certo modo di pensare quotidiano da rendere superflua ogni insistenza.

4. I limiti delle interpretazioni critiche. - Essi derivano in gran parte dalle scelte antropologiche di tipo riduzionistico, alla luce delle quali il quadro umano nel suo insieme viene spiegato a partire da uno solo o pochi elementi, tendenti a interpretare l'ascesi in modo negativo per lo sviluppo della persona o puramente in relazione allo sviluppo dell'io (Vitz, 1977).

Visto però il fenomeno in un quadro anche strettamente umano, le critiche non implicano sempre né possono provare che una certa ascesi espressa in austerità di vita, in quella capacità di rinuncia alla soddisfazione immediata di tutti i desideri e impulsi implicita in ogni forma di vita umana etica e matura, sia priva di valore, anche a prescindere dal significato piú profondo e specifico che l'ascesi cristiana le conferisce. Essa è infatti

condizione, anzi legge dello sviluppo.

L'etologo K. Lorenz (1972) ha indicato che (anche ai livelli piú semplici dell'organizzazione della vita, l'istinto è regolato nella sua ricerca di soddisfazione da una legge di alternanza di soddisfazione (piacere) e di privazione (sofferenza), e che la perdita dell'equilibrio tra i due mette in pericolo non solo l'esistenza della soddisfazione, ma anche la sopravvivenza della vita. Anche gli esponenti delle teorie psicodinamiche e psicanalitiche, pur avendo rivolto dal canto loro le note critiche riduzionistiche a ogni fenomeno religioso, riconoscono che legge inevitabile della crescita non è la gratificazione incondizionata dei desideri e bisogni umani, come neppure una loro indiscriminata frustrazione, ma che ogni crescita umanopsichica deve avvenire secondo la legge della « frustrazione ottimale ». L'eccessiva indulgenza blocca lo sviluppo (S. Freud, 1956, p. 211; A. Freud, 1966, p. 96; Fenichel, 1945, p. 65-6). « Il trattamen-

ibuite st a kinner, Ba insi mistim eud) all'un per il Ind la per i con II, Miller e processi con proposizioni tendono dal rimentale e

ipo fenome

er, 1958), co

netodo « di-

ic giá acco

nti (Cons

implication

etermina # , ma anche — dei fam esplicativi o 3), Le « teo lànno meno ti più com i » non pre che le sia

oio classico ova nellincoanalitiche smo » (Los azione (Ro notivazione lappo della ogni altro lenuncia in

e porta a llo dell'ago sempre in enti umani di qualità

enzione di sono ai fe spesso ologia e do

to analitico (processo di crescita per eccellenza) deve essere portato avanti, per quanto è possibile, in una certa privazione, in stato di astinenza si (Menninger, 1938, p. 56; Ricocur, 1970, p. 417). E, infatti, secondo questo principio che avviene lo sviluppo psichico umano: « la gratificacione dei bisogni favorisce la relazione con l'oggetto (persona) gratificante, la frustrazione dei bisogni favorisce il formarsi di strutture della personalità », cioè la vera crescita. Una certa ascesi è quindi necessaria a ogni processo di crescita psicologica umana (Willwool, 1937; Horney, 1950).

Recentemente, e in reazione forse a un fenomeno culturale per cui psichiatria e psicologia hanno insistito in genere sulla liberazione dalla repressione psichica e sociale, viene invocata da parte degli psicologi stessi una più grande attenzione al contributo di controllo e di limite che l'elemento morale religioso presente nelle culture può offrire e senza il quale la vita sociale corre il rischio di distruggersi (D. Campbell, 1975).

Se il valore positivo dell'ascesi, come elemento di ordinamento e di razionalizzazione dell'esistenza, è facilmente visibile nella disciplina (rifiuto del consumismo, fuga delle dispersioni ecc.) che i singoli accettano per raggiungere un loro ideale (sportivi, scienziati, ad es., ecc.), esso è nondimeno riscontrabile pure nella vita della società. Persino studiosi marxisti ne riconoscono la validità, sia pure in maniera temporanea, cioè fino all'instaurazione della società socialista. Basta osservare la vita di alcune società socialiste (la Cina, ad es.) per rendersi conto di quanta ascesi (almeno in senso generale) sia presente nella disciplina che individui e collettività accettano, « liberati » dal peso di fardelli inutili, per raggiungere più facilmente e più velocemente il loro ideale sociale. In altre parole, il futuro che si intende raggiungere, qualunque esso sia, fa riscoprire la validità dell'ascesi. (Per il marxismo: J. Séguy, 1977). Non fanno altrettanto anche i pagani? (Mt

Questa presenza dell'ascesi in varie forme della vita umana invita, perciò, a un ripensamento: se, cioè, le p. penitenziali del passato siano realmente tutte inficiate da deviazioni psicologiche, se l'ascesi sia realmente oggi scomparsa o se invece essa non si esprima o richieda altre forme di espressione e come se ne possano discernere il significato e il valore umano-personale e cristiano.

5. Una interpretazione della evoluzione delle p. ascetiche del passato. - Senza negare che nella p. dell'ascesi, cosí come la conosciamo storicamente, si possano facilmente trovare deviazioni psicologiche (perplessità, ad es., possono sorgere per il movimento dei → Flagellanti, per la → reclusione, per gli → stiliti, ecc.) e senza negare che le p. penitenziali in alcuni individui o santi abbiano raggiunto livelli e stranezze non sempre raccomandabili neppure ai loro contemporanei (vedi, tanto per citare un caso, le penitenze del p. → Lacordaire: → Penitenza. II. L'espressione della penitenza monastica), conviene notare che le p. penitenziali, oltre che un problema psicologico, sono an-

Questo modo di vedere il problema è stato particolarmente sviluppato nell'opera in collaborazione, L'ascèse chrétienne et l'homme contemporain (Parigi, ed. du Cerf, 1951). Una sintesi di questi studi vede l'ascesi tradizionale (somatica) come un

fenomeno storico, economico-sociale-culturale l'accidentale) odierno non sarebbe più l'alla sarebbe più l'al fenomeno storico, economico sociale culturale: Plas mo (occidentale) odierno non sarebbe più quello ara ai primi secoli della nostra era più quello sera ai primi secoli della nostra era, nei mo (occidentale) omerit, marenbe più quello che era ai primi secoli della nostra era quello che era ai primi secoli della nostra era quello che era ai primi secoli della nostra era quello di tre che era ai primi seconi di suo modello di suo modello di suo corpo stesso sarebbero mutati. Queste minimi di suo corpo stesso sarebbero mutati. Queste minimi di suo corpo stesso sarebbero mutati. dioevo e nel rinascimento mutati. Queste via e il suo corpo stesso sarebbero mutati. Queste via e il suo corpo tra il resto: dalla considano e il suo corpo stesso sarebbero mutati. Queste vita fiche vengono, tra il resto: dalla considere vodi diminuzione della mortalità infantile, dall'alla gamento della vita, dal mutamento delle abitilia contrizione, dal progresso della medicina gamento della vita, dal progresso della medicina di nutrizione, dalla iper-cerebralizzazione (istruzione della della iper-cerebralizzazione della dell di nutrizione, dal prografizzazione di nutrizione, dal per-cerebralizzazione distruzione dal Pigiene, dalla per-cerebralizzazione dalla programa del l'igiene, dalla iper, dall'urbanizzazione, dalla nerale prolungata), dall'urbanizzazione, dalla nerale prolungata su scala mondiale. nerale prolungata, cialità ormai praticata su scala mondiale so cialità ormai praticata su scala mondiale so cialità ormai praticata su scala mondiale so

L'uomo dei secoli precedenti — si crede — un rurale, abbastanto, poco istruito, più « sanguigo», malattie infantili, poco istruito, più « sanguigo», malattie infantili, poco istruito, più « sanguigo», malattie intantii, pra particolarmente adatta una che nervoso. A lui era particolarmente adatta una che nervoso digiumi, veglie, elle ascesi di tipo sonta.
Si riteneva, ad es., che i monaci non potesseno
La 

castità senza subire almo si riteneva, so castità senza subire almeno de Medicina della di la subire almeno de Medicina della di la subire almeno della osservare la cuni salassi ogni anno (→ Medicina, → Vita quo

Questa ascesi di tipo somatico sembra ascesi di tipo somatico sembra ascesi di tipo somatico sembra ascesi di cui perso, per la cultura e la società in cui vive l'uono moderno, gran parte del suo significato e della

Oggi si cerca di più (in Occidente) un'ascer psichica e psico-somatica: liberazione dall'agita zione febbrile, dal nervosismo (vedi lo sviluppo delle malattie nervose); si sottolinea un'asce ottenuta mediante la calma interiore, il silenon la solitudine (periodicamente), l'aerazione in campagna o al mare, la virtú della temperanza ne l'uso dei mass-media per non lasciarsi signoregra re dall'eccesso di informazioni (non di rado con traddittorie e dispersive), nell'uso dei piaceri co È l'uomo tutto intero - anima e corpo nella loro unità - che si trova impegnato in questi ascesi psicosomatica. Che essa non sia affatto scomparsa lo dimostrano la p. crescente dei mo todi orientali (yoga, zen, ecc.) e le applicazioni di varie forme che si vogliono psicoterapeutiche (me todo Vittoz, analisi transazionale, rilassamento espressione corporale). Si ricerca una « saggezza del corpo » a servizio dello spirito. Viene sottolinean una ascetica « umana ».

Questa interpretazione della evoluzione delle p penitenziali ha in sé degli elementi di semplio cazione, come tutte le interpretazioni. Essa permette però: anzitutto di comprendere meglio per ché le p. penitenziali nel passato siano state accitate con minor difficoltà (l'ambiente, la mentalità e i valori culturali le ritenevano ovvie e praticabili e poi di situare meglio il contributo che la psico logia offre nell'esame critico delle p. ascetiche

6. Il contributo costruttivo della psicologia. Esso si pone decisamente sul piano delle analisi delle motivazioni sottostanti l'ascesi e le p. asce tiche in genere, in vista di un discernimento e di una pedagogia che contribuiscano a rendere queste p. espressione prevalente di valori cristiani fondamentali, tra cui la carità, la rinuncia, la co ce, piuttosto che di componenti psicopatologiche o altri motivi meno trascendenti.

In tutte le epoche gli autentici spirituali hanno tirato l'attendi attirato l'attenzione dei principianti sui pericoli di confusione dei principianti sui prin di confusione nel campo delle austerità in rifer-mento a una più mento a una piú o meno grande purezza di intendo ne. Senza aver ne. Senza aver analizzato esplicitamente il subconscio e le sue pulsioni analizzato esplicitamente il subconscioni e la successioni scio e le sue pulsioni, essi avevano già notato, soltanto i risultati soltanto i risultati a lunga scadenza delle p. asce

richiamata aronali ordinat di coscienza me di coscre il process di strum la psicoterapia). Queste analisi a no renir inquadr de pur accetta petta la present mersione fondan 1975; 1978; B atto, solo ques rinuncia a dei be a) La molteplia o fatto, le mo sono essere lega a disorganizzazi se psicopatologi e ai valori trasc degioni proveni nsichiatria sono a problemi relati n individuazione nere coesistono psicopatologia m di casi di psicos limite», descritti patologia e psic 1973; Beirnaert, tile, anche religi secondo la gravit riene limitata ne esenza (Rulla, 19 Il contributo de a del profondo, più enegativo » de un contributo vali talo dalle guide s 20 del discernime n persone libere Alcune ricerce Ma Imoda Ridio e centrate sulle a quadro teorice Mana le varie co n di religiosi, ser the nel 60-80% bancanze di integ emali Tali mane da presenza di p

vale in quanti

Stellere Paschialt

period dichiara

THE REAL PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY

mbn <sub>2m</sub>

Vite Phon

ato e de

e) whate

dally a

0 500

DE SEE S

il slow

one in cas

perana as

SIZDURED

fi rado co

piaceri en

corpo min

o in quan

Sia affin

ente de 🎫

splicazion o

enticle in

rilassano

SAUTE DE

sottologic

ione delle a

di semi

ni, Essa po

e megin per

io state and

la menula

e prohab

che la posici

e k 2 cm

nche, ma lo spirito di carità, di umiltà, di giola e di perseveranza nel quale esse venivano svolte (Giudi persevera Manaranche 1971, Bernard 1979, Goffi pant 1979, come già → Cassiano, s. Gregorio Magno e

praticamente tutti i maestri spirituali). Oggi, quest'esame può essere approfondito e fact itato dai metodi di cui psicologia e psicopatologia dispongono per esaminare il subcenselo (l'insieme disponsorienza psichica che non è presente alla codell'esperiante dell'individuo), che si presenta come preconscio (l'esperienza psichica che può es sere richiamata alla coscienza mediante metodi sere razionali ordinari come lo sforzo riflessivo, l'esume di coscienza, l'introspezione, la meditazione, me di come inconscio (contenuti psichici che possono essere portati alla coscienza solo per mezzo di strumenti professionali, come, per es, la psicoterapia).

Queste analisi a carattere psicologico debbono però venir inquadrate in una visione antropologica, che, pur accettando la realtà del subconscio, rispetta la presenza di valori trascendenti come di mensione fondamentale della persona umana (Rulla, 1975; 1978; Browning, 1979; Godin, 1981). Dopo tutto, solo questi valori possono giustificare la rinuncia a dei beni non solo « utili », ma « onesti ».

a) La molteplicità e ambiguità delle motivazioni, Di fatto, le motivazioni sottostanti l'ascesi possono essere legate a bisogni compulsivi, a forme di disorganizzazione della personalità e altre forme psicopatologiche, più che alla carità cristiana e ai valori trascendenti. In questo senso, le indicazioni provenienti dalla psicopatologia e dalla psichiatria sono utili. Ci si trova allora di fronte a problemi relativamente chiari in vista della loro individuazione e discernimento, poiché in genere coesistono con sintomi e manifestazioni di psicopatologia manifesta (Godin, 1966). Si tratta di casi di psicosi, nevrosi o di cosiddetti « casi limite», descritti e studiati nei trattati di psicopatologia e psichiatria (Cameron, 1963; Panken, 1973; Beirnaert, 1956). La motivazione fondamentale, anche religiosa, è allora chiaramente viziata, secondo la gravità del disordine; la libertà stessa viene limitata nel suo esercizio se non nella sua essenza (Rulla, 1975, p. 186s).

Il contributo della psicologia, soprattutto di quella del profondo, non si limita tuttavia al campo più « negativo » della psicopatologia, ma può offrire un contributo valido, piú « positivo » e a lungo invocato dalle guide spirituali (Bernard, 1979), nel campo del discernimento (Rulla, 1978) delle motivazioni in persone libere da sintomi di psicopatologia.

Alcune ricerce recenti (Rulla-Ridick-Imoda, 1976; Rulla-Imoda-Ridick, 1977), anche se non direttamente centrate sulle p. ascetiche, hanno studiato in un quadro teorico informato dall'antropologia cristiana le varie componenti motivazionali di gruppi di religiosi, seminaristi e laici. È stato rilevato the nel 60-80% delle persone si trovano serie mancanze di integrazione tra i vari sistemi motivazionali. Tali mancanze non possono essere ridotte alla presenza di psicopatologia, ma possono essere rilevate in quanti risultano immuni da sintomi di carattera carattere psichiatrico o psicopatologico. Quanto la persona dichiatrico o psicopatologico. persona dichiara volere come suo ideale (in genere in armonia con i valori più elevati e trascendenti) non trova una corrispondente forza motivazionale livello dei la corrispondente forza motivazionale a livello dei bisogni, di quelle tendenze cioè iscritte hella struttura fisico-psicologica della persona. Speaso queste tendenze semis presents, um come nom integrate o anche come opposte agni ideali di chi ne è purtature. Le incurrenze a incomistenza che ne derivano sono per la maggior parte subconsce a quindi sottratte al controllo dell'individuo e ai suot tentativi di integrazione. Lase - proprio in quanto subcemsce - tendono a persistere nenestante le svariate esperienze cui la persona è di fatto espo-sta. Tutto ciò permette non solo di comprendere perché certi problemi di crescita spirituale finiscano per non trovars una soluzione, nonostante la volontà e gli sforzi ripetati, me esche di individuare quel fattori che al oppongono sil'integrazione e, attraverso opportuni interventi, di integrare motivazioni fino a prima sconosciute, repdendo possibile la «liberazione della carità» (Bernard, 1979)

Nello sforzo di purificare la motivazione, sorge il problema di come evitare che la ricerca della retta intenzione non si riduca a rilevare la presenza di una motivazione esteriore che non « informa» l'azione stessa. Come imparare a « non falsare interiormente il senso della propria azione con immaginazione, orgoglio, autosufficienza » (Raisner, 1964, p. 120)? Se l'inconscio non è tenuto in conto, non è inevitabile che le soluzioni proposte rimangano « problema »? In questi casi, la mancata integrazione tra la componente ideale-conscia e quella attuale-subconscia della motivazione, impedisce di fatto quella purificazione dei motivi che si richiede per un dinamico sviluppo dell'intenzione retta che sola deve presiedere alle caratteristiche cristiane dell'ascesi informata dalla carità evangelica. La persona « crede » di accettare o imporsi una rinuncia per certi motivi, di fatto è mossa anche e forse prevalentemente da altre forze motivanti subconsce. Se la santità soggettiva o personale è indipendente da questi processi psicodinamici che investono la motivazione subconscia (vedi santi canonizzati che presentano chiari segni di psicopatologia), resta vero che viene limitata la santità oggettiva cui quella soggettiva tende. Non hanno allora ragione, almeno in parte, i critici dell'ascesi che, dal punto di vista sociale, culturale, storico e anche psicologico, hanno messo e continuamente mettono in evidenza gli aspetti distorti, antiumani e antiapostolici di certe manifestazioni di ascesi (Simon, 1979)?

b) Riflessi sull'ascesi. Di fronte alla molteplicità di motivazioni spesso non integrate, quali riflessi e ripercussioni può avere questa analisi sulla natura dell'ascesi?

Una delle conseguenze derivanti dalla mancata soluzione di questi conflitti è che l'ascesi in questi casi non riesce a porsi come cristiana, come rinuncia determinata dalla carità a beni positivi non solo utili ma « onesti », cioè buoni in sé (Rahner, 1964, p. 5). In altre parole, la motivazione cristiana resta in questi casi del tutto esterna, non « informa » l'azione, per cui nella persona restano due campi motivazionali ben distinti, non integrati tra loro, generanti a loro volta conflitto, come in un circolo vizioso (Rulla-Imoda-Ridick, 1977, p. 124).

Rahner (1964) ha proposto di distinguere le forme morale, cultuale, come pure quella mistica della tradizione ascetica ellenistica, dall'ascesi cristiana. Secondo questa concezione, l'ascesi morale (l'enkrateia degli stoici) è mezzo per giungere alla virtú, al dominio di sé, esercizio di disciplina personale e di controllo che tende allo sviluppo,

punto fondamentale. La psicologia del profondo punto fondamemane. punto fondame può, anzi dovrebbe il può, anzi dovrebbe il può, anzi dovrebbe il può, anzi dovrebbe il può, anzi di contribui re, nell'educazione e guida spirituale, a una anali re l'autenticità degli atti di rinuncia re, nell'educazione e gina di di rinuncia anali si dell'autenticità degli atti di rinuncia anali si dell'autenticità degli atti di rinuncia anali si delle moliva si dell'autenticità degli della crissipa, proprio perché l'ambivalenza delle motivazioni na, proprio perché l'ambivalenza delle motivazioni del 60-80% di income na, proprio perene l'antique del 60-80% di incorregge umane (cf quanto detto del 60-80% di incorregge umane in persone non affette da ne. mane (cf quanto della de tologia mannesta) per a riduzione dell'ascesi (morale, cultuale, mistico) o creare opposizione dell'ascesi e l'ascesi cristiana,

Le forme esterne dell'ascesi dovrebbero essere Le forme esterne di carità e di testimonianza sensibili, per esigenze di carità e di testimonianza delle circostanza sensibili, per esigente delle circostanze in cui fondamentali debbono incarnarei alle diversità dei debbono incarnarsi, ma i i valori ionicamenti non potranno misurarsi con criteri di autenticità non potranno misurarsi con criteri di soltanto alla cultura prevalenti frontandosi soltanto alla cultura prevalente. Esta dovranno confrontarsi con la verità interiore di una ascesi autenticamente cristiana, radicata nei valori

c) Elementi per un discernimento. Alcuni so no già stati indicati nel corso della trattazione Una sintesi potrebbe ritenere i seguenti;

a sinces para anche con retta intenzione può trovarsi in alcuni una certa tendenza naturale alle p. asco tico-penitenziali, ammantata di motivazioni la rie: correzione della natura, sua purificazione, n cerca di sé, sadismo, paura, ecc. Questa tendenza naturale alla penitenza deve essere portata sul piano della consapevolezza, che sola permette di opportuni interventi;

l'evoluzione stessa delle p. penitenziali nel conso della storia porta a tener conto della loro re latività, quindi della possibilità che esse venza no o conservate o abbandonate o corrette o sostituite. Maggiori conoscenze igieniche, mediche psicologiche, ecc. di cui oggi si è in grado di usufruire, possono essere motivo sufficiente per il cambiamento o per la ricerca di nuovi ipi di espressione ascetica, non solo adatti alla p tuazione odierna, ma necessari (vedi, ad es la necessità di un minimo di «deserto interiore» se si vuole evitare la dispersione cui portano oggi i mass-media);

molte acquisizioni della psicologia concordano nel sottolineare l'importanza fondamentale di una certa rinuncia nella vita umana, come legge di

- la ricerca psicologica può mettere in evidenza e aiutare a individuare incoerenze o inconsistenze nella motivazione umana che, fortemente condizio nate da elementi subconsci, finiscono per diminunt il raggio concreto dell'esercizio della liberta nel rispondere all'istanza dei valori trascendenti, an che nel campo della rinuncia cristiana;

- la psicopatologia offre il suo contributo di chiarezza circa i criteri di presenza di una monvazione turbata da disorganizzazione più o meni

profonda della persona; — piú positivamente, con appropriata prepa razione, lo psicologo — soprattutto se formato alla disciplina che i disciplina che insegna ad affrontare il subconscio — contribuisce, attraverso uno speciale «discernimento» (discernimento) mento » (diagnosi) e un processo di integrazioni (terapia), ad appri (terapia), ad aprire alla libertà aree della persona che specie sona che spesso (vedi sopra: 60-80%) rimangone della chiuse alla reco chiuse alla responsabilità e all'integrazione della persona;

- è anche necessario un discernimento delle psicologie » che i « psicologie » che implicitamente o esplicitamente

in senso umanista, dell'essere umano in quanto esso ha di positivo. È una dimensione importante per il cristiano che deve osservare la legge morale e anche per la salvezza. Non si può però spicgare le rinunce, privazioni e penitenze quali si vedono - nei loro estremi - nelle vite dei santi, ricorrendo come spiegazione esclusivamente al tentativo di conservare e sviluppare le capacità più elevate dello spirito contro le pressioni di una sessualità predominante. L'ascesi cultuale è presente invece in manifestazioni ascetiche legate al culto e alla sua preparazione, intese a rendere l'uomo « sacro », staccato dal profano, legato alla divinità. In essa l'uomo cerca di entrare in rela-zione con la divinità. L'ascesi mistica è infine presente nelle p, di digiuno, astinenza sessuale, mortificazione corporale, ecc., che riappaiono nella storia delle religioni come preparazione e mezzo per raggiungere l'entusiasmo religioso (Induismo, Buddhismo, Taoismo, Islam, Sufismo, Gnosticismo, Manicheismo, Orfismo, Pitagorismo, e religioni ellenistiche dei misteri presentano tutte qualche forma di questo tipo). È descritta come uno stato psichico che rende possibile l'unione mistica, e come tale viene a trovarsi in opposizione al messaggio cristiano di una vita divina donata dall'amore libero e gratuito di Dio.

Distinta da queste tre forme si pone l'ascesi cristiana: anticipazione della morte cristiana, come fede esistenziale che si realizza in una passione che non può ricevere un senso positivo all'interno del mondo (Rahner, 1964, p. 85). Allora il ruolo che l'approfondimento delle conoscenze fornite dalla psicologia del profondo può svolgere nei confronti dell'educazione della coscienza cristiana è quello di una continua purificazione ed elevazione verso una ascesi che non sia soltanto morale, cultuale o mistica, ma tenda a diveni-

re più profondamente cristiana.

L'analisi di Rahner ha certamente il suo valore. Si possono però muovere alcune osservazioni:

a) E vero che i Padri, dopo aver fatto una critica radicale delle tradizioni ascetiche precristiane, si sono dimostrati molto sensibili ai valori positivi della loro → « filosofia ». Non hanno interamente opposto l'entusiasmo religioso alla relazione cultuale con Dio, tanto meno alla preparazione morale, e hanno considerato l'ascesi come un dono gratuito di Dio, non come uno sforzo orgoglioso dell'uomo. (Per ulteriori particolari in questo senso, cf la prima parte di questo articolo).

β) La motivazione cristiana, in quanto motivazione, non si trova al di fuori di una certa evoluzione delle p. penitenziali e non può da sola spiegare la loro varietà, né perché alcune siano state preferite ad altre, né perché alcune siano scomparse o siano state sostituite. La loro configurazione nel tempo va compresa anche nell'evoluzione di una cultura, della mentalità, nell'uso di conoscenze anche mediche, igieniche, ecc. (Vedi, ad es., il caso della levata notturna per il Mattutino: fissato nella tradizione monastica verso le 2.00-3.00 del mattino, dopo il primo sonno, venne portato da alcuni Ordini alla mezzanotte, interrompendo il primo sonno e provocando disagi che convinsero a riportarlo all'ora tradizionale).

y) Resta però vero che, non solo al di là ma proprio nelle forme concrete che la rinuncia cristiana ha preso o prenderà nella storia, il discernimento della motivazione cristiana costituisce un

cipi senera opirituale

spirituane alla retta asi sizioni della sizioni come

- data la

processi chia

fondo, ana

oxondo i pr

don't come

della psicolog

mai come un

For questo par servo dell'articolo servo dell'articolo servo del nome de

LAVV., L'accès

W. G. W. Allport

week In New

Marlow, Chicag

a codias, or 9 ()

or substanting yers:

- Oz Scientific S way in Dizionar

Suspenson - F. We

E L Booyer, Inti

Breger, From

1914 N.O. Bros

demig of History,

- in Contemporar

NIL p. 144-56; N. Ca.

Boston 193

local and social e-

e milition, in Arr

Psychiatric

CE 1 1/2 49, 566, 5

Serve II. L'asce

Serionality T

integration, in DS 1 ()

17. 10.10. Id., Asca

s sychoanalytic Ti

Normality and

12 (1962) 23-42: A

ano 1966 Id., Psy

Gold. Ascent

1. Go.S. R.

of Personality

Prochalogy, Nato

Geowth 101 1956 22 Ni 1992; 1

At L. S. Kat

Norations in S

RN

Londra 19 L. M. Giuliani, Si 北江

rificazzo

150 Edg

PETER!

Drief No

della la

C 550 10

o aces

in put sufficient p

di mai i

adati in

祖太田

to interes

COL NO

gia page

nentale dis

come by

क्षेत्र है। ताले

o idensio

merk da

o perde

sottostanno a ogni intervento pedagogico educativo; per i loro presupposti antropologici, alcune tendono a una critica radicale di ogni espressione reno di ligiosa, altre lasciano da parte di fatto ogni riconoscimento di valori trascendenti, altre invece indicano che è ormai possibile una integrazione marcani e psicologia del profondo;

un tale discernimento rimanda, oltre ai principi generali spesso riaffermati dai maestri di vita spirituale — e, oltre essi, al Vangelo —, anche alla retta applicazione nei casi concreti delle acquisizioni della psicologia del profondo e si presenta quindi come arte, oltre che come scienza;

data la relativa complessità e delicatezza dei processi chiamati in causa dalla psicologia del protondo, una adeguata preparazione di educatori secondo i principi del rispetto dei valori trascendenti come pure della professionalità nel campo della psicologia del profondo, appare oggi più che mai come una esigenza irrinunciabile.

Per questo paragrafo la bibl, segue l'ordine alfabetico. (Nel corso dell'articolo i riferimenti agli autori sono stati fatti indicando il nome dell'Autore e l'anno della pubblicazione).

AA.VV., L'ascèse chrétienne et l'homme contemporain, Parigi 1961 G. W. Allport, Normative compatibility in the light of social science. In New Knowledge in Human Values, a cura di A. A. Maslow, Chicago 1989; L. Beirnaert, Illusion et vérité dans le renencement, in Christus 3 (1986) 39-51; 1d., Combat spirituel et conflits, voi 9 (1962) 43-51; P. Berger, Some second thoughts on substantice versus functional definitions of religion, in Journal for the Scientific Study of Religion 1974, p. 125-33; C. Bernard, Acesi, in Dizionario di spiritualità, Roma 1979, p. 65-79; P. Bourguignon - F. Wenner, Combat spirituel, in DS 11/1 (1953) 1135-42; L. Bouyer, Introduzione alla vita spirituale, Torino 1965; L. Bouyer, Introductione atla vita spirituale, Torino 1965; L. Breger, From Instinct to Identity, Englewood-Cliffs (N. 1) 1914; N. O. Brown, Life against Death; The Psychoanalytic Measurg of History, Nuova York 1959; D. Browning, Images of man in Contemporary Models of pastoral Care, in Interpretation 1979, p. 144-56; N. Cameron, Personality Development and Psychopathology, Boston 1936; D. Campbell, On the conflict between biopathology, Boston 1936, D. Campbell, On the conflict between biological and social evolution and between psychology and moral tradition, in American Psychologist 1975, p. 1103-26; R. J. Cambell, Psychiatric Dictionary, Nuova-York 1981; Cassiano, Coll 3: PL 49, 586, 567, 572; L. Cognet, Introduction à la vie chrétienne, II, L'ascèse chrétienne, Parigi 1967; R. J. Corsini, Current Personality Theories, Ithaca (III.) 1977; R. Daeschler, Abnégation, in DS 1 (1937) 73-101; J. de Guibert, Abnégation, ivi, 67-73, 101-10; Id., Ascèse, ivi, 936-8, 977-1001, 1010-7; O. Fenichel, The Psychoanalytic Theory of Neurosis, Nuova York 1945; A. Froud, Normality and Pathology in Childhood, assessment of development, Londra 1966; S. Freud, Three Essays on Sexuality, The Complete psychological Work of S. Freud, ivi 1956, vol. II; M. Giuliani, Se vaincre soi-même pour trouver Dieu, in Christis (1962) 23-42; A. Godin, Per individuare i disturbi mentali, Milano 1966; Id., Psychologie des expériences religieuses, Parili Milano 1966; Id., Psychologie des expériences religieuses, Pari-Milano 1986. Id., Psychologie des expériences religieuses, Parigi 1981. T. Goffi, Ascesi, in Dizionario di spiritualità, a cura di S. De Fiores - T. Goffi, Roma 1979, p. 79-85; C. Hall - G. Lindzev, Theories of Personality, Nuova York 1978; R. Holt, Methods in Clinical Psychology, Nuova York 1978; K. Horney, Neurosis and Human Growth, ivi 1950; W. James, The Variety of Religious Experience, ivi 1902; I. L. Janis - G. F. Mahl - J. Kagan - R. Holt, Personality: Dynamics Development and Assessment, ivi 1969, p. 239-42. L. S. Kubie, Social forces and the neurotic pro-1969, p. 289-42, L. S. Kubie, Social forces and the neurotic pro-L.S. Kuble, Social forces and the heartest forces, in Explorations in Social Psychology, a cura di A. Leighton J.A. Clausen - R. N. Wilson, ivi 1957, p. 78-99; J. Loetinger, Theories of Ego development, in L. Breger, Clinical Cognitive Psychology, Englewood Cliffs (N. J.) 1969, p. 83-115; W.R. Looft, Socialization and Personality throughout the life span on examination of a superpolarical approaches, pair an examination of contemporary psychological approaches, in Life Span, D. an examination of contemporary psychological approaches, in Life-Span Developmental Psychology, a cura di P. B. Baltes e K. W. Schaie, Nuova York 1973, p. 26-52; K. Lorenz, The enmity between generations, in Play and Development, a cura di M. W. Piers, ivi 1972, p. 64-118; H. de Lubac, Petite Catéchèse sur amure et grâce, Parigi 1980; S. R. Maddi, Personality Theories: In parative Analysis, Horsewood (III), 1980; A. Manaranche, A Comparative Analysis. Homewood (Ill.) 1980; A. Manaranche, the chemin de the comparative Analysis. Omparative Analysis, Homewood (III.) 1980; A. Manaranche, In chemin de liberté. Essai de théologie spirituelle, Parigi 1971; R. May E. Angel . H. F. Ellenberger, Existence: A new Dimension in Psychiatry & Psychology, Nuova York 1958; L. K. Menninger, Man Against Himself, ivi 1938; Id., Theory of DS 10 (1980) 1791.9; M. Olphe-Gaillard, Ascèse, in DS 1 (1937) Methodological Implications, in Life-Span Developmental Psychology, a cura di J. R. Nesselroade e H. W. Reese, Buova York 1973, p. 65-86; S. Panken, The Joy of Suffering Psychomalytic Theory and Therapy of Masochism, ivi 1973; K. Rahmer, Passion et ascèse, in Eléments de thologie spiritualle, Parigi 1964, p. 65-99 (a); 1d., Pour une théologie spiritualle, Parigi 1964, p. 65-99 (a); 1d. De la bonne intention, ivi, p. 99-128(c); P. Ricocur, Freud and Philosophy: An Essay on Interpretation, New Haven 1970; L. M. Rulla, Psicologia del projondo e vocazione le persone, Torino 1975; L. M. Rulla - F. Imoda - J. Ridiek, Struttura psicologica e vocazione, Torino 1977; Id., Entering and leaving Vocation: Intrapsychie Dynamics, Roma-Chicago 1976, L. M. Rulla, Psicologia e formazione sacerdotale: premesse per un dialogo, in Seminarium 30 (1978) 438-59; J. Seguy, The Marxist Classics and Asceticism..., in Annual Review of the Social Sciences of Religion 1 (1977) 79-101; R. Simon, Askete, in TRE 4 (Berlino Nuova York 1979) 242-50; M. Viller, Agere contra, in DS 1 (1937) 250-1; P. C. Vitz, Psychology as Religion: The Cult of Seli Worship, Grand Rapid (Mich.) 1977; W. Willwolf, Ascèse, in DS 1 (1937) 1001-10; F. Wull, Asceticism, in Sacramentum mundi, a cura di K. Rahner - C. Ernst - K. Smith, I, Nuova York 1968, 110-6.

F. IMODA

PRATIKRAMANA e PRAYASCITTA (confessione e penitenza → Giainismo). - Il complesso delle discipline interiori comprende la confessione e la penitenza dei peccati. Ogni trasgressione delle regole di condotta viene giornalmente espiata con la cerimonia della confessione; i peccati più gravi devono essere oggetto di confessione e di penitenza dinanzi a un superiore. La penitenza normale per i piú leggeri consiste nello stare dritto in una certa posizione per un tempo determinato; per i peccati gravi il superiore prescrive altre penitenze e, nel peggiore dei casi, una nuova consacrazione del monaco colpevole (retrocessione nella gerarchia). Talvolta, per una trasgressione gravissima, il monaco corre il rischio di essere espulso dall'Ordine.

M. DHAVAMONY

PRĀTIMOKŅA (pāli: Pātimokkha). - Il termine designa le regole del monacato buddhista. È prebuddhico ed etimologicamente indica un vincolo: la radice muc (eleggere) e l'antecedente negativo prāti. Nel sec. III a.C. la strutturazione delle regole era stata già raggiunta e per piú di 24 secoli esse hanno diretto la vita monastica di uno dei grandi movimenti religiosi della storia. Vediamone l'origine.

Nella tradizione primitiva del → buddhismo non esistevano regole. Un testo rappresentativo di questo periodo sottolinea il valore soggettivo della condotta, avvertendo che per la → perfezione non bastano le regole esterne (Sutta Nipāta, v. 1080-2). In questo primo tempo tutta l'attenzione ricadeva sull'essere. Altri testi antichi citano il P. presentandolo come un regolamento di contenuto ancora molto rudimentale (Dhammapada, v. 183, 185). Si insiste sempre che la cosa fondamentale nella vita del monaco è l'atteggiamento interiore. A poco a poco, però, appaiono i primi regolamenti monastici. In parte ciò è dovuto all'ideale della vita cenobitica che andava raggiungendo nuove mete nell'evoluzione del monacato buddhista, e, in pacte, alla nozione dinamica dell'arrivare ad essere che s'impone nel buddhismo, ed è ispirata a una filosofia dell'impegno che si trova ben riflessa in molte regole.

Storicamente il nucleo più antico delle regoie è formato dai 10 comandamenti o precetti morali: non ammazzare, non rubare, non comportarsi in modo impuro, non mentire, non bere bibite inebrianti, non mangiare alimenti dopo mezzo-