

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







31

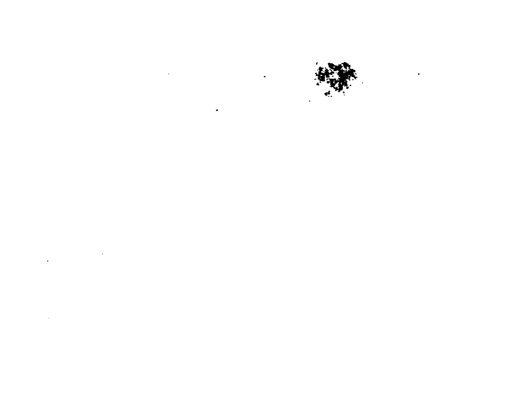
:

1

·

•

.



•



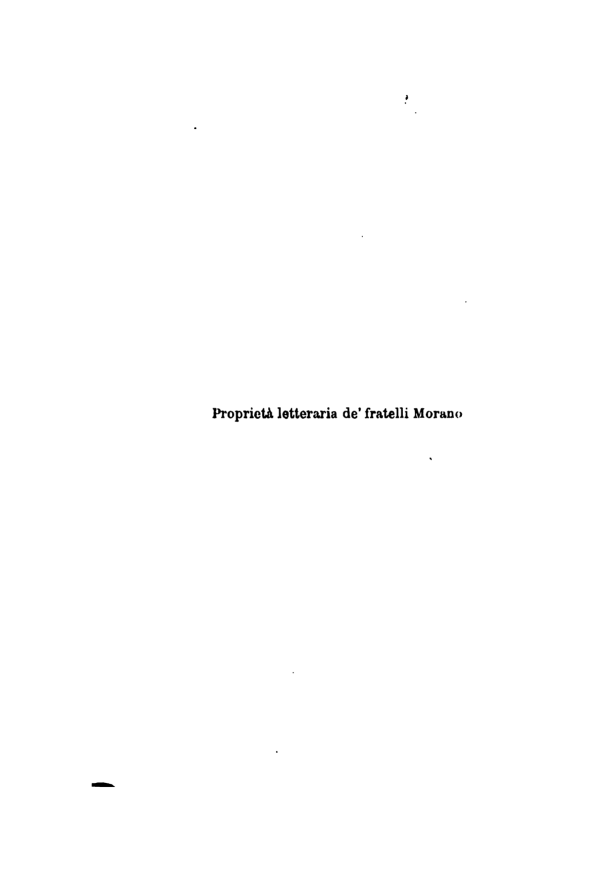
• · •

# **OPERE**

υı

# VINCENZO GIOBERT1

VOL. I.



## INTRODUZIONE

ALLO

# STUDIO DELLA FILOSOFIA

PER

## VINCENZO GIOBERTI

Ut sint illa vendibiliora, haec uberiora certe sunt.

Cic. De fin. I, 4.

### TOMO PRIMO



### IN NAPOLI

PRESSO GIUSEPPE MARGHIERI Strada Monteoliveto, n. 37. . 1866

274 a 74.

Il pubblicare oggi un' opera di filosofia speculativa, in cui si trattano le quistioni più ardue, più complicate e meno conformi al genio de'tempi, può parere impresa strana ed inutile. L'età nostra, vaga del positivo e delle ciance ( singolare accozzamento ), abborrisce e dispregia ciò che non è palpabile o chimerico: non lo stima pur degno di attenzione e di esame; perchè il criterio corrente del vero. e la regola di ogni pensante, è il parere della moltitudine. Se non piace a questa, la verità non è voluta accettare, e nè anco sentire: non si fa grazia nè meno alla novità, che pur si pregia assaissimo, quando blandisce alle ingiuste e frivole preoccupazioni degli uomini, e ai capricci dell'usanza. La dottrina, ch' io pubblico, è nuova, quanto altra possa essere in queste malerie. Ma essa avrà al parere dei più il torto gravissimo di accordarsi perfettamente con una dottrina antica, creduta morta dai nostri savii, anzi sepolta, e indegna pur di eccitare la collera de' suoi nemici. Si dirà dunque che io voglio risuscitare un cadavero; rinnovare l'antichità; contrastare alla legge suprema del progresso: e il pregiudicio che nasce da queste imputazioni, vere o false, contro la bontà di un sistema, è al dì d'oggi non superabile. E se osassi lasciare intendere che questo cadavere è più vivo assai di coloro, che gli fanno le esequie, le mie ragioni potrebbero passar per ingiurie. Ciò non

ostante io pubblico arditamente il mio libro, a costo di non trovare un solo lettore; sicuro, che in ogni caso avrò adempiuto il mio debito.

Lo scritto presente è il semplice preliminare di un' opera, che dovrebbe comprendere, se non tutta la filosofia, almeno le parti principali di essa. Della quale opera ho pronta quasi tutta la materia; ma non so se potrò compilarla, e ridurla in grado di essere divulgata. Non per tanto la presente scrittura potrà stare da sè; parendomi ch'ella contenga quanto si richiede ad essere compresa dai lettori esercitati negli studii speculativi. Ella si divide in due libri, l'uno dottrinale e l'altro storico. Nel primo comincio collo stabilire, che al dì d'oggi in Europa non vi ha più filosofia: e siccome questa sentenza può parer singolare a chi giudica delle cose dalle parole, quando il nome di filosofia, e i suoi derivativi, corrono così frequenti sulle bocche e sulle penne degli uomini, mi fo debito di comprovarla, discorrendo per le varie cause, che partorirono la declinazione degli studii filosofici, e mostrandone presente e visibile l'effello. Questa è la materia dei tre primi capitoli. Nè voglio però negare che fioriscano ingegni vasti e profondi, attissimi alle speculazioni più recondite e sublimi; ma altro è la filosofia, altro sono i filosofi; e si può aver facoltà di ben ragionare, senza meltere in alto questa potenza. Un cattivo metodo, e l'uso di certifalsi principii, resi universali e autorevoli da una usanza inveterata, possono sviare i migliori ingegni. Non nego eziandio che il nostro secolo possa lodarsi nelle scienze razionali di alcuni pregevoli lavori, onde avrò nel seguito occasione di discorrere; ma noto che questi lavori risguardano le parti accessorie, secondarie, e la dipendenza della filosofia, anzichè la sostanza di essa. Or, quando le parti vitali e le radici di questa nobile scienza siano neglette, e i suoi ordini intrinsecamente viziosi; veggasi, se si può dire con verità che la filosofia sia viva, benchèsi attenda da alcuni felicemente a qualche ramo degli studii filosofici. Certo, se l'arte del guarire si riducesse a curare il patereccio o il mal

de' pondi, e la dottrina dei vegetabili a conoscere le erbe del proprio orto, niuno vorrebbe affermare che la chirurgia, la medicina. la botanica fossero arti o scienze vive. Ma anche quegli onorevoli cultori di cose filosofiche sono oggi molto rari: tanto che, se uno scritto di qualche nervo, appartenente alla metafisica, si pubblicasse in Europa, il numero dei sufficienti estimatori, atti ad intenderlo e ad apprezzarlo, si ridurrebbe a molto pochi; come accadeva alla matematica sublime nei tempi di Cartesio. Di che porge una prova il vedere, quali miserie in Francia ed altrove salgano in grido di opere ragguardevoli, e procaccino agli autori fama di filosofi; laddove alcuni altri scritti smisuratamente superiori giacciono non intesi e dimenticati, senz' altro difetto che il proprio merito, e il sovrastare di troppo grande intervallo alla debolezza degli uomini e dei tempi. Vero è che i dilettanti abbondano, quanto mancano i veri studiosi; se la copia degli uni potesse compensare la scarsità degli altri. Chiamo dilettanti coloro, che mirano al solo piacere, e studiosi quelli, che intendono all'instruzione. I primi non leggono che per passare il tempo; negozio gravissimo e difficilissimo per una buona parte dei nostri coetanei. Nè costoro sono però da disprezzare; anzi io li tengo per una gentile e preziosa generazione, quando si contentano di leggere perdivertirsio per addormentarsi, e trattano gli studii, come un trastullo o un narcotico innocente. Ma ogni qual volta s'intramettono di sentenziare e di censurare, diventano, senza volerlo, guastatori delle scienze. Con tal gente hai un difficile partito alle mani; imperocchè non conoscendo essi il soggetto, e non avendo ne anco i termini, ti è impossibile il convincerli, il farli rieredere; e ogni disputa che pigli con loro, è uno scioperio di tempo. Or, siccome è cosa rara che dall'uffizio di ascoltare non si passi a quello di definire, taluno forse potrebbe inferirue che, se è bene alle scienzo l'aver dilettanti, sarebbe forse meglio il non averne. A ogni modo, io reputo beate le matematiche, dove i dilettanti non riescono, I quali sono quasi il volgo delle lettere e delle scienze, che commesse alla loro balía, diventano preda dell'arbitrio e della licenza, a guisa delle società civili, dove posposta la ragione dei savii, regnal'arbitrio della moltitudine (1).

Esaminate le principali cagioni, che condussero la filosofia alla nullità presente, propongo i mezzi, che mi paiono più opportuni alla sua instaurazione. La riforma della filosofia consiste a mio giudizio nei principii e nel metodo: le quali due cose sono inseparabili, giacche il retto metodo è somministrato e determinato dalla diritta cognizione dei principii. Credesi oggi dai più che il metodo partorisca i principii; il che è un errore gravissimo. I cui fautori volendo spiegare la generazione dei principii, si tolgono ogni via di stabilire le ragioni del metodo; laddove queste, e non quelli, vogliono essere trovate e dichiarate legittime. I principii sono obbiettivi, eterni, assoluti: non hanno origine: si legittimano da sè: si trovano e non si cercano; o per dir meglio si affacciano da sè stessi allo spirito, che li riceve, e se li rende famigliari nell' acquisto riflessivo del sapere. All'incontro il metodo è uno strumento subbiettivo e psicologico, che l' uomo dee procacciarsi, non già procedendo a caso, nè discorrendo artificiatamente (ogni discorso artificioso presupponendo già il metodo), ma pigliandolo dall'intuito immediato del vero, cioè dai principii. Per tal modo il processo subbiettivo si conforma alla verità obbiettiva, e il reale determina lo scibile. Bisogna però notare che anche nel dichiarare ed esplicare i principii si usa un certo metodo derivante da essi, in quanto la riflessione si fonda sopra un intuito immediato e primitivo. Il che sarà reso chiaro nel decorso del mio ragionamento (2).

I principii determinativi del metodo, e per via del metodo produttivi della scienza, consistono in alcune verità prime, dalla cognizione integra o alterata delle quali dipende la sorte della filosofia. Perciò dopo avere nel primo libro determinati questi veri, e ridotti a una formola precisa e rigorosa, quanto quelle de'matematici, io applicherò nel secondo libro essa formola alla storia della filosofia, non già

PROENTO 5

discorrendo per tutto il seguito de' tempi, ma limitandomi, per modo di saggio, ai sistemi, che fiorirono nelle età più rimote. Imperocchè, se la formola è vera, essa dee contener le ragioni di tutti i sistemi, dee mostrare e spiegare la verità o falsità loro; altrimenti per erronea, o almeno inesatta e manchevole, si chiarirebbe. Per questa ed altre ragioni che tralascio, una verificazione storica dei principii, mi parve se non necessaria, di grandissima utilità.

A chi entra in queste ricerche la prima quistione, che si presenta, è di sapere, in che consista la storia della filosofia, per poterne determinare i principii, e seguirne gli andamenti, i progressi, le vicissitudini. Parecchi moderni, fra'quali l'Hegel è il più illustre, escludono dagli annali di quellele antiche religioni di Europa e di Oriente, e osano appena incominciarli, per la Grecia, dalle scuole italica e ionica, o meglio ancora dalla eleatica, e per l'Asia, dalle sette indiche, che modificarono la dottrina dei Vedi (3). Tutti i popoli più culti della prima antichità, o non ebbero filosofia a detta di costoro, o non ne rimane più alcun vestigio. Ma certo durano molti monumenti religiosi di quelle antichissime nazioni: possediamo interi,o in parte, i codici esprimenti le credenze e il culto di alcune di esse. Ora chi studia questi documenti può agevolmente chiarirsi che quelle vecchie religioni sono in gran parte sistemi filosofici, discrepanti dalle teoriche più moderne, non per la sostanza, masolo per la forma. La forma poi non fa la scienza; altrimenti Capila e Parmenide, Empedocle e Lucrezio, che scrissero in versi, non sarebbero filosofi, almeno a rispetto nostro. I Vedi, i Ching, l'Avesta, e simili libri, sono vere enciclopedie, in cui il culto, i dogmi positivi, gl'instituti civili, i fatti storiali, e anco talvolta le speculazioni filosofiche, si trovano a costa gli uni degli altri, or confusi or distinti, e collegati insieme dal genio nazionale, non meno che dall' indole poetica dell' elocuzione. Il paragone della Bibbia non serve; imperocchè il Cristianesimo col Giudaismo suo legittimo antecessore, essendo la sola religione divina, la filosofia vi è distinta dal deposito rivelato

contenuto nei libri sacri. Gli Ebrei fra tutti i popoli culti dell'antichità sono forse i soli, che ne'tempi più vetusti, non abbiano avuto filosofia, perchè possedevano la rivelazion primitiva nella sua pienezza; e fra gli antichi libri orientali il Pentateuco è quello, in cui la religione si scompagna meglio da ogni discorso filosofico; benchè esso sia nello stesso tempo un codice legislativo, una storia, un rituale e un catechismo. Dicasi altrettanto degli altri libri protocanonici; senza escludere quello di Giobbe; il qual libro tuttavia pare opera di un' altra tribù semitica, abitatrice del deserto, e ricevuto dagli Israeliti per la sua divina origine. Ma presso le altre nazioni, che non possedevano puro nè integro il deposito tradizionale, la filosofia era il supplemento naturale della religione, e ne componeva la parte più recondita, custodita e coltivata dal sacerdozio.

L'Hegel e i suoi seguaci non ammettono veramente alcun divario sostanziale fra la religione e la filosofia; ma pretendono che se bene la materia sia la stessa, tuttavia il modo, con cui è trattata, diversifichi essenzialmente le due discipline. Qui v'ha un doppio errore; imperocchè non si erra meno a immedesimare ogni partedelle dottrine religiose colle filosofiche, che ad escluderle dalla scienza razionale, ogni qual volta si assomigliano per la sostanza. La religione è parte intelligibile, parte sovrintelligibile. Il sovrintelligibile dipende dalla rivelazione sola, e non appartiene, almene direttamente, alla speculazione umana; onde s'ingannano i filosofi razionali a confonderlo coll'intelligibile; e l'Hegel, che il fa, si chiarisce schietto razionalista, benchè pretenda il contrario. Ora, come nei dogmi della vera religione il mistero accompagna l'evidenza, così nella teologia dei Gentili, si trovano a costa delle verità filosofiche alcune reliquie del sovrintelligibile rivelato a principio, e alterato in appresso dalle speculazioni e dalle favole. Ma sia che si conservi nella sua purezza, sia che venga oscurato e corrotto, il sovrintelligibile di sua natura non appartiene alla filosofia; e l'opinione contraria è un grande errore di questo secolo. Non

così l'intelligibile; il quale nella vera religione è mero dogma fondato sulla tradizione; ma ne'falsi culti è tradizionale insieme e filosofico, come si raccoglic dai monumenti. E nel seno stesso della Cristianità, quando ai pronunziati dell'autorità ecclesiastica si aggiunse la scienza, l'intelligibile rivelato diventò pure dottrina filosofica; onde la Scolastica, per ciò che risguarda le verità razionali, non è già, come vuole lo stesso Hegel, una dottrina anfibia, ma una vera filosofia, più degna ancora per molte parti di questo titolo, che quella di Diaimini o di Platone. Egli è singolare che l'Hegel e i suoi partigiani escludendo da un lato la religione dalla filosofia, e affermando dall'altro la perfetta medesimezza della loro materia, danno alla filosofia l'altrui, mentre le tolgono il proprio: la spogliano, l'arricchiscono di soverchio, e in ambo i modi la guastano.

Costoro argomentano che la filosofia, dovendo essere il frutto di una speculazione libera, non può aver luogo, quando l'ingegno piglia le mosse e la regola dal magisterio religioso. Ora le speculazioni sacerdolali erano fondata sull'autorità di certi libri riputati di origine divina; dunque non si debbono aver per opera di un vero filosofare. Potrei dire che questo argomento non vale, almeno per rispetto agli autori di essi libri; nei quali si trovano alcune parti, come, verbigrazia, gli Upanisadi dei Vedi, schiettamente filosofiche. Ma siccome mi si può obbiettare che questi autori si fondarono pure sulle tradizioni, al che non ripugno, passo ad un' altra risposta, e dico che chiamo filosofia ogni elaborazione dei principii razionali fatta per mezzo della riflessione e del discorso. Ora qualunque possa essere la fonte, donde si pigliano i principii, purche questi siano razionali, e ci si adoperi l'artificio scientifico nello esplicarli, vi ha lavoro filosofico. Puoi negar, verbigrazia, che negli Upanisadi si contenga un intero sistema di panteismo, o almeno di emanatismo, poeticamente espresso? No sicuramente; e ne recherò altrove le prove. Ora il panteismo e l'emanatismo sono sistemi filosofici. Ma lo speculare del filosofo vuol esser libero, e qui è legato dal dogma religioso. Rispo ndo che dee esser libero nel discorso, nelle deduzioni; ma che non dee e non può essere, quanto ai principii, e all'opera dell'intuito. Orá il dogma religioso in filosofia appartiene ai principii, intorno ai quali è assurdo il pretendere libertà. So che Cartesio, e tutta la filosofia moderna, che da lui procede, hanno preteso d'introdurre la ricerca, e quindi la libera elezione dei principii; ma mostrerò nel processo dell'opera, quanto questo assunto sia irragionevole e ridicolo. I principii sono dati dall'intuito, il quale non potendo trasformarli in cognizione riflessiva, senza l'intervento della parola, dipende necessariamente da essa, per ciò che spetta alla filosofia. La parola è doppia, religiosa o sociale; questa nata da quella; poichè in ogni luogo e tempo la società fu formata, educata e culta dalla religione. La parola religiosa è il dogma tradizionale; e però la filosofia nel trarre i suoi principii dalle sacre tradizioni, attinge alla fonte più legittima, eziandio quando elle sono alterate; perchè la parola sociale derivando dall'altra, non può mai vincerle d'integrità e di purezza. I nostri filosofi, che si credono liberissimi, quando discorrono alla scapestrata, sostituis cono la parola sociale alla parola religiosa, e le opinioni o le preoccupazioni ricevute dall'educazione e dal commercio cogli uomini, all'autorità del dogma teologico. Tal è il progresso introdotto dal Descartes; il quale non avrebbe certamente potuto pensare e dire: Io penso, dunque sono, se non avesse ricevulo dagli uomini l'uso della favella. Nè sarebbe stato in grado di congegnare un cattivo sistema di filosofia, se malgrado quel dubbio, di cui discorre così piacevolmente nel suo Discorso sul metodo e nelle Meditazioni, non avesse conservata una infinità di opinioni e di credenze acquistate per opera del linguaggio e della vita sociale. Perciò egli si mostra così accorto e savio, come chi credesse bere più alla libera e con maggior sapore a un limaccioso rigagnolo, che all'acqua pura della sorgente.

Queste cose saranno dichiarate ampiamente in appresso. Le ho qui accennate di volo, per giustificare il mio consiglio

di considerar le antiche religioni, come spettanti alla storia delle scienze filosofiche. La filosofia, essendo l'esplicazione dei principii razionali, ebbe cominciamento, come prima l'uomo prese a lavorare colla riflessione sulla parte razionale delle sue credenze religiose, e a fare de' suoi discorsi un corpo di scienza. Il quale fu certo rozzo e imperfetto ne' suoi principii, come rozze sono le origini della filosofia antica. Fu poscia accresciuto e limalo dall'opera dei sacerdoti; i quali consegnando alle carte le tradizioni ricevute, ci tramandarono pure con esse qualche notizia delle loro speculazioni. Quando la dottrina ieratica passò ne' laici, nacquero le scuole, che anche i moderni chiamano propriamente filosofiche; le quali però, come le precedenti, mossero, almeno in parte, dal dogma e dalle tradizioni. Non si può adunque ben comprendere la dottrina delle scuole laicali, se non si risale a quella dei templi. Onde si vede che la filosofia è antichissima: non nacque ieri, come non morrà domani: è privilegio di tutti i popoli culti: figlia primogenita della religione: nata colla prima riflessione dell' uomo parlante sui celesti insegnamenti, e destinata a durare, quanto la religione e il pensiero umano.

Lo studio degli antichi monumenti religiosi, scritti o effigiati, necessita molte ricerche sulle origini, sulla storia, sulla lingua, sugl' instituti, e sulle migrazioni dei popoli. Se avessi conosciuto una o poche opere, che trattassero con profondità ed esattezza di queste materie, e le riunissero in un solo quadro, mi sarei contentato di citarle ne' luoghi opportuni, invitando a consultarle il lettore. Ma io non credo che alcuna se ne trovi, o almeno non ne ho notizia. I compendii poi, di cui pochi sono buoni, ancorchè fossero eccellenti, non basterebbero al proposito. Tuttavia il lavoro è fatto, almeno in gran parte; ma è sparso; e si richiede la fatica di metterlo insieme, e di cavarne quel tanto che occorre. Da due secoli in qua gli eruditi di Europa hanno fatte maravigliose ricerche su tutte la parti dell'antichità, le quali a mano a mano che i viaggi e l'etnografia

aggiungono nuovi sussidii, si vanno tultavia ampliando; tantochè è oggimai difficile il trovare nel giro dell'erudizione possibile un solo angolo, in cui non abbia penetrato l'occhio di qualche curioso e sagace cercatore. Il numero delle opere prodotte da tali investigazioni è spaventevole; e la vita di più uomini infaticabili non basterebbe a riandarle, non che leggerle tutte. Io ho solo potuto prender notizia di una piccola parte, proporzionatamente a una copia così sterminata; ma se il mio lavoro non può essere offerto, come un quadro storico compiuto, senza ridicola temerità; credo che sarà sufficiente allo scopo dottrinale ch'io mi propongo. Quanto al metodo da seguirsi in queste storiche indagini, mi parve che la concisione più rigorosa dovesse accoppiarsi a una certa profondità; non potendo da un lato allargarmi di soverchio in una parte accessoria del mio trattato, senza nuocere all'economia del tutto; e sapendo dall'altro che ogni ricerca è affatto inutile, quando riesca superficiale. Or come conciliare due doti, che sembrano escludersi a vicenda? Imperocchè le ricerche erudite non possono avere qualche valore, se non abbracciano molti particolari, e non tengono conto delle più piccole minuzie; non essendo possibile ne'fatti storici il camminare pe'generali e per le astrazioni. Ora l'esposizione dei particolari richiede grandissimo spazio; e io doveva ricordarmi che non iscrivo un' opera di storia, ma di filosofia. Ho creduto di trovare un acconcio temperamen-10, contentandomi d'indicar brevemente i fatti più essenziali, e accennando a piè di pagina gli autori da me letti e studiati, dove le opportune prove e illustrazioni si rinvengono. Così il lettore, che voglia acquistare una notizia più compiuta e fondata delle cose discorse, ricorrendo alle opere allegate, ci troverà per minuto i testi relativi, con tutto il corredo di critica e di erudizione opportuno al proposito. Non allego, se non gli scritti che ho potuto vedere; il che slimerei superfluo di avvertire, se non fosse oggi assai comune l'uso di copiare le citazioni altrui, e di ostentare con pochi libri una ricca e facile erudizione. Quando per qual-

che cagione mi fu interdetto di studiare una scrittura, onde ho preso notizia di seconda mano, l'ho espressamente accennato: tantochè il lettore può essere sicuro che degli autori ch'io cito per modo diretto, non ve ne ha un solo, ch'io non abbia letto per lo più da capo a fondo, o almeno consultato diligentemente.

Nelle quistioni risquardanti l'antichità e le origini, raro è che si possa aver piena certezza, e chi ottenga una certa verosimiglianza, dee stimarsi aver fatto molto. La quale risultando per lo più dal concorso di molti probabili, ciascuno de' quali sarebbe forse separatamente di poco peso; niuno di essi si dee dal critico disprezzare. Perciò, se al lettore paresse che io faccia caso talvolta di deboli argomenti, avverta che sovra di essi soli non fondo mai le mie induzioni o deduzioni; le quali soglio appoggiare a una tal congerie di prove, che ancorchè mancassero alcune di queste, non se ne annullerebbe però la verosimiglianza di quelle. Vero è che la concisione, a eui venni obbligato dall' abbondanza della materia, e la necessità di evitar le ripelizioni, non mi hanno permesso di dichiarar sempre le cose, ma solo di accennarle, credo però di aver detto tanto che basti a chi conferirà insieme le varie parti del mio libro, e recherà qualche altenzione nella lettura di esso. Ben si sa che i leggitori debbono possedere molte notizie, almeno generiche, sulle lingue, sul paese, sugli annali e sulle condizioni de' popoli; imperocchè io non iscrivo elementi di geografia, di storia, di etnografia, di archeologia, o di altra simile disciplina. Laonde chi fosse affatto ospite in queste materie non potrebbe a buon diritto imputarmi le oscurità e le lacune del mio discorso.

lo ho recato in questa parte della mia scrittura tutta quella esattezza, di cui sono capace, e che mi venne concedutadai pochi mezzi estrinseci di erudizione, onde posso disporre. Quando per corroborare un assunto scientifico, altri si dà asquadernare libri di storia e di archeologia, e razzolarvi argomenti a proposito della sua preconcetta opinione, il lavoroche ne risulta non può far che non riesca stiracchiato e super-

ciale. Non che procedere per questa via, io non ho mai acomodati i fatti alle idee, come anche non ho mai subordiate le idee ai fatti, che sarebbe un disordine ancor più grae dell'altro. Le idee e i fatti sono due ordini paralleli, che
ebbono armonizzare spontaneamente, senza violenza reciroca. Ma per la natura dello spirito umano, nello stesso
nodo che la cognizione ideale dee porgere il filo opportuno
er camminare nella regione dei fatti, senza smarrirsi, così
'esame minuto e diligente dei fatti, può e dee correggere e
erfezionare la cognizione ideale; tantochè i due ordini si
iutino a vicenda. Non si dee però mai dimenticare che ciacuno di essi dee reggersi da sè, e che non è mai lecito l'inodurre artifiziatamente fra loro una corrispondenza, che
uando non sia naturale e spontanea, non ha alcun valore.

A malgrado di questa mia diligenza, non ignoro che molchiameranno per istrazio il secondo libro della mia opea una compilazione, e crederanno con questo di averlo conannato. Ma io vorrei domandare a costoro, che cosa intenono con questa parola. Se il compilare è un raccoglier fat-, ogni filologo, archeologo, storiografo è un compilatore; il nome in tal caso è onorevole, come l'ufficio. Se poi si hiama compilare l'adunar fatti, traendoli, non dalla fone, ma dai rivi, avverto che ne'lavori generali, come il mio. on si può fare altrimenti. Tal è la brevità della vita e la coltitudine delle materie, ch'egli è impossibile eziandio agli omini doltissimi (fra'quali io non ho la temerità di colocarmi). l'attingere i fatti dalle sorgenti, se non quano si tratta d'investigazioni parziali. E in ciò consiste l'utità della divisione introdotta nei lavori letterarii e scienfici; mediante la quale, gli studiosi limitandosi a una pare dello scibile, e consacrandole exprofesso il tempo e l'inegno, possono addentrarsi nel loro subbietto, e acquistare quella cognizione più compiuta e profonda, che è dato ll' uomo di conseguire. Il che sarebbe impossibile, se ciauno aspirasse alla scienza universale, e volesse fornir da e solo l'opera di molti, anzi di lutti. La mania di essere

enciclopedico polea passare per ragionevole e proficua, quando le scienze erano bambine; come queste furono cresciute a un certo segno potè parer tuttavia plausibile, benchè non esente da temerità: al dì d'oggi non è più che ridicola. Chi oserebbe ora pretendere di posseder solamente una dozzina di scienze o di lingue orientali? Se alcuno vi aspira lutta. via, ciò mostra che la generazione dei pazzi è perpetua, e che si dee stimare di aver fatto molto, quando è permesso di riderne. Ma i lavori parziali dei dotti sarebbero inutili. se gli uni non potessero profittare delle altrui fatiche, in ordine a'proprii studii; giacchè tali sono le congiunture scambievoli di tutte le scienze, e specialmente di alcune fra esse, che non si possono coltivar a dovere, senza un aiuto e un concorso reciproco. Ora siccome è impossibile il far professione di molte; resta, che quando uno ha bisogno per gli studii suoi di dati e di notizie estrinseche, le pigli dai periti; i quali gliele daranno molto migliori, più copiose e più sicure, che non potrebbe, senza il debito apparecchio, procacciarsele da sè. Per tal modo le varie discipline si aiutano, e la doltrina propria di ciascuno studioso diventa all'occorrenza comune di tutti. Il che si ricerca sovrattutto nei lavori generali, com'è il saggio presente; nel qual dovendo discorrere per tutti i popoli dell'antichità, e rintracciare la formola fondamentale della loro dottrina, mi è forza ricorrere alle lucubrazioni di quegli uomini dottissimi . che hanno fatto uno studio profondo di ciascuno di quelli. Sarebbe tanto ridicolo dalla parte d'altri il richiedere di più, quanto dalla mia il voler fare di più.

E veramente tornerebbe cosa singolare, se altri non potesse discorrere, verbigrazia, delle antichità indiche, iraniche, semitiche, mongoliche ed americane, dei geroglifici di Tebe e di Palenco, dei caratteri cuneiformi, delle rune scandinaviche, dei nodi peruviani, de' segni numerici usati dagli Ardri, dai Guanchi e dai Cinesi, e di cento altre cose su questo andare, prevalendosi delle fatiche degli eruditi, non già per ripeterle, e fare un vano scialacquo di erudizione, ma

per applicarle allo studio delle idee, e alla ricerca delle origini e delle dottrine. Imperocchè io chieggo, per qual fine abbiano scritto tanti valentuomini, che consumarono una lunga vita e un ingegno fortissimo nelle ricerche erudite, se il filosofo non può valersi dei loro lavori, e dee risalire direttamente agli originali? Se io volessi imparar, per esempio, gli elementi del sanscrito o dell'arabico, non ho sì poca fiducia nella mia memoria, che non mi credessi in grado, dopo qualche mese di studio, di lardellare il mio libro con citazioni orientali, che farebbero strabiliar gl'ignoranti, e darebbero loro un gran concetto della mia erudizione. E forse alcuno direbbe: vedi che cima d'uomo! Egli fa professione di filosofo; e pur sa tutte le linguel Ma non per tanto ingannerei i savii, che sanno distinguere la dottrina superficiale eaccattata dalla propria e profonda. E certamente non ingannerei me medesimo, persuaso come sono, che niuno può sapere sufficientemente una sola lingua dolta da poter interpretar con sicurezza i monumenti, se non dopo un assiduo studio di molti e molti anni. Io ho conosciuto valentissimi grecisti, che dopo un'applicazione indefessa di due lustri e più, dicevano di non sapere il greco, e andavano a rilento, e tremavano, quando si trattaya di decidere qualche punto oscuro e difficile di ellenica filologia. E altri vorrà spacciarsi orientalista dopo uno studio di qualche mese! Se nelle stesse favelle moderne, che ci sono più famigliari, non si può salire alle origini, e diciferare le antiche memorie. senza uno studio particolare; se pochi dotti si trovano in Italia, in Ispagna, in Francia, che posseggano una recondita cognizione della loro propria lingua, benchè imparata dall' infanzia; vorrem credere che il negozio sia più facile e spedito intorno agl'idiomi orientali così ricchi, così complicati, così alieni per suono e per indole da ogni nostra consuetudine? Se adunque io ricorro all'autorità degli orientalisti e dei filologi di professione, non tanto che meriti scusa, credo di dover esserne lodato. E siccome l'autorità degli eruditi si diversifica, secondo gli studii e gl'ingegni; onde nel valersi delle loro testimonianze, egli è d'uopo pesarle, anzichè farne il novero; io ho cercato di appigliarmi, per quanto mi è stato possibile, ai migliori, e quando questi non mi soccorrevano, di corroborare l'autorità colle ragioni. Mi sono anche spesso governato coi filologi come coi viaggiatori; i quali non essendo tutti degli Anquetil, dei Cook, dei Pallas, dei Niebuhr, dei Ker-Porter, degli Humboldt, dei Belzoni; non si può aver piena fiducia nella loro testimonianza, se non quando molti s'accordano nella medesima narrativa.

Il metodo, che ho seguito nella parte dottrinale del mio scritto, è misto di sintesi e di analisi; ma è principalmente sintetico. La natura preliminare di questa composizione non comportava ch'io procedessi con un metodo assolutamente rigoroso, solto pena d'incorrere, senz'alcun fallo, in una sciagura, che ora è solamente probabile; cioè di non trovare un solo lettore. Ma ho dovuto dar le prime parti alla sintesi, costrettovi dall'indole del mio argomento. Perciò coloro, che non sono avvezzi a questo mododi procedere, mi troveranno oscuro in sulle prime, e parrà loro ch'io affermi gratuitamente, senza sussidio di prove. Ma se essi avranno la pazienza di andare innanzi; troveranno forse che le tenebre si diradano, e le cose susseguenti illustrano le precedenti. In questo modo si può dire che le conseguenze avvalorano le premesse; non già che queste non siano evidenti e legittime per sè medesime, ma in quanto lo spirito non può fruire pienamente della loro luce, se non le abbraccia congiuntamente alle deduzioni, accoppiando, per così dire, i rivi alla loro fonte. Questa veduta complessiva di tutto il vero ingenera una persuasione irrepugnabile, contro la quale si rompono tutte le forze e le insidie dello scetticismo. La sintesi discende dalle idee ai fatti, e nello stesso discorso ideale muove dalle parti più eccelse, più generiche, e quindi altresi più reali, più concrete, più sustanziose, per calare a poco a poco alle regioni inferiori, nelle quali per una sintesi intermedia, i sensibili si collegano cogl' intelligibili. Ora siccome queste regioni inferiori ci sono più famieliari che le superiori nello stesso molo che si conoacano meglio le valli che le cime e le pendici delle mentagne, se ne rischiara e conferma la notizia di quelle, da cui disendono. Ogni uomo possiede una cognizione riflesen del vero infuitivo connessa e quasi connalurata coi concetti subalterni, che gli sono più usuali; cosicchè il discor-20 di mano in mano che passa fra oggetti più vicini e più manegziabili, corrobora le proprie premesse, e acquista una luce, che si retrosparge sulla via trascorsa per lo innanzi. Che se alcuno mi chiedesse, perchè non mi sia tenuto sul cammino più agevole, salendo dai particolari ai generali, risponderei che ho dovuto appigliarmi sostanzialmente al vero metodo scientifico; il quale nelle materie speculative non si trova fuori della sintesi, come proverò altrove. L'analisi non è applicabile, se non parzialmente, alle idee, cioè in quanto a ogni passo del metodo sintetico. si può tornare indietro, e rifare analiticamente il cammino trascorso; il che sarebbe impossibile, se la sintesi non fosse andata innanzi. E io ho usato talvolta questi ricorsi confermativi, che il lettore potrà applicare alle altre parti della dollrina.

In un mio scritterello antecedente, composto e divulgato per una certa occasione, e non ostante i suoi difetti accolto umanamente da alcuni uomini dottissimi, toccai parecchie quistioni filosofiche intimamente connesse colla religione, ch' era lo scopo unico del mio componimento. Il quale essendo poco altro che una successione di aforismi, accompagnati da brevi dichiarazioni, diede luogo a parecchie difficoltà fattemi da que'cortesi, intorno ad alcuni punti di filosofia piuttosto accennati, che esplicati; alle quali credo di poter soddisfare sufficientemente, aprendo da vantaggio il mio concetto. Il che comincio a fare nella presente Introduzione; e proseguirò a mano a mano che il processo scientifico mi aprirà l'adito alle parti più recondite della dottrina, se la Providenza mi permetterà di continuare la mia impresa. Le idee del sovrintelligibile e del sovranna-

turale sono di gran momento in filosofia; e la prima singolarmente è connessa con tutte le sue parti, e contiene la chiave di parecchi problemi, altrimenti insolubili. Molti sistemi filosofici, come quasi tutte le dottrine orientali, e quelle dei neoplatonici, sono talmente collegate con quei due concetti, che senza una profonda analisi di essi, non se ne può avere una perfetta notizia. Onde farebhe stupire ed increscere il vedere, come siano negletti dai filosofi moderni, se lo stato deplorabile, in cui è caduta la metafisica nelle parti che si coltivano, non scemasse la meraviglia e il rammarico della trascuranza.

A proposito di quella mia operetta, e delle obbiezioni dolle e gentili, che mi furono indirizzate, non farei pur menzione delle critiche di un altro genere, se la natura del soggetto non mi ci obbligasse. Imperocchè a chi scrive in difesa della religione, la bontà, e la santità della sua causa ingiungono l'obbligo di rimuovere ogni interpretazione meno favorevole del suo silenzio. Dico adunque, che a quelle sole censure io tengo si debba rispondere, le quali sono urbane, e vengono mosse da persone intelligenti della materia. Nel mio caso io non dovetti cercare, se i censori di cui parlo, avessero adempiuto alla prima condizione; giacchè conobbi a manifesti indizii che eziandio volendo, essi non potevano soddisfare alla seconda. Mi diede bensì qualche maraviglia il vedere persone fornite di qualche senno intromettersi di materie astruse e complicate, nelle quali la dignità del semidotto, che voglia impacciarsene, corre, se non altro, grandissimo pericolo. Imperocchè io credo benissimo che alcuno di que' critici valorosi sia versato nella matematica, nella fisica, nella chimica, o in altra disciplina; credo che altri s'intenda di lettere, abbia scritto qualche articolo di giornale, fatto qualche traduzioncella, e rabberciato qualche verso; credo che tutti abbiano letto qualche volume di quella filosofia e teologia, che corrono ai di nostri; ma che conoscano anche solo mediocremente le scienze speculative nel loro complesso, e posseggano quel-

la speciale attitudine d'ingegno, che si richiede a penetrarne le parti più riposte, che conoscano bene le dottrine e le tradizioni del Cristianesimo, per quanto io lo desideri, non posso farmene capace. E stimo ch' essi medesimi, se ci pensan un poco, riderebbero, quando io mostrassi di crederlo. Mi perdoneranno adunque, se ho le loro censure in quel conto che meritano, e se ora le ricordo, acciò occorrendo a chi le ha mosse di ripeterle, egli sappia fin d'oggi, che stima io faccia del suo giudizio.

E veramente chi scrivendo a questi tempi si mostra religioso e cattolico, non che promettersi l'approvazione dell'universale, dee aspettare i biasimi, le censure acerbe, e il disprezzo di molti. Non è già che il Cristianesimo e la religione siano affatto fuor di moda; ma bisogna distinguere. Egli è lecito il far professione di pietà, e l'essere Cristiano alla moderna; ma l'essere all'antica, èvergogna od audacia intollerabile. Se ti tocca il capriccio di discorrere di religione, guardati di parlare alla semplice, e di usare il linguaggio del Catechismo; guardati di adoperare quelle formole precise e venerande, cui la Chiesa ha consacrate, come autorevole idioma delle scienze sacre. E alla strana novità delle parole dee corrispondere quella dei concetti; i quali poco importa che siano veri, purchè riescano inuditi. La novità è al di d'oggi il supremo intento del sapere, e chi n'è migliore arlefice, beato lui. Un sistema religioso o filosofico, per gustare ai palati moderni, vuol essere un romanzo d'idee, come i romanzi sono sistemi d'immagini; anzi le dottrine razionali e teologiche hanno tanto più voga, quanto sono più vane, e men consistenti delle poetiche finzioni. Ora io non ho dissimulato e non dissimulo che non posso stimar tali ghiribizzi, se non per quel che sono, cioè per giuochi ingegnosi, che sarebbero comportabili per uso di passatempo, se non versassero sulle cose più rispellabili e più importanti, che si trovino al mondo. Lo scrivere un libro di scherzi mi par indegno di un uomo grave: lo scherzare sui soggetti più serii, indegno di un uo-

mo onesto e costumato. Nel corso di quest'opera mi toccherà spesso di parlare di religione; perchè sebbene la filosofia ne sia distinta, e ciascuna delle due discipline abbia i suoi principii e il suo metodo proprio, tuttavia così intime e così moltiplici sono le loro attinenze, che l'una è spesso inseparabile dall' altra. Avverto adunque i miei lettori che siccome io non intendo di scherzare, ma di parlar seriamente, il mio scrivere di religione sarà qual conviene a uomo cattolico, com'è la mia fede; e che non avrò mai vergogna di usare il linguaggio venerabile della Chiesa, sia che ella parli alla ragione dei savii, o s'indirizzi ai fanciulli e agl' idioti. L'uso contrario fa segno d'animo frivolo e lezioso: è un peccato, non pure contro la buona teologia, ma eziandio contro il buon gusto. Tuttavia m' affido che non mancherà al mio discorso la novilà opportuna; anzi tengo per fermo che si trova più novità e pellegrinità di concetti in un solo dogma cattolico, benchè antico quanto il mondo, che in tutti i filosofici trastulli della età. Questo ho voluto avvertire, acciò niuno de'miei lettori rimanga ingannato; il che forte mi spiacerebbe. Cui la religione cattolica muove stomaco e sdegno, farà bene a procacciarsi d'altro, e a non leggere il mio scritto.

Vi sarà forse un' altra classe di appuntatori, la quale, senza dolersi precisamente ch' io sia ortodosso, troverà che lo sono di soverchio. La quale accusa, essendo stata fatta contro un libro di tema interamente teologico, militerà ancor di più contro il presente; potendo parere strano che un filosofo faccia talvolta del teologo, quando corre l' uso di sconvolgere e di manomettere la religione in grazia della filosofia. Ma io bramerei che costoro mi dichiarassero, che cosa voglia dire esser troppo ortodosso. Questa è una frase, ch' io non capisco. So che si può essere più o meno protestante, più o meno incredulo, perchè queste voei esprimono qualità negative, che fuori della negazione assoluta, non hanno ferma regola; ma che si possa essere più o meno cattolico, non mi pare, se non parlando impropria-

mente: come quando si dice di una dottrina, che è più o meno vera. La verità è una in se stessa, immutabile, indivisibile. Il Cattolicismo, che è il perfetto vero morale e religicso, ha le stesse doti: tanto che non si può nulla levareli, nulla aggiongergii, seuza distroggerlo. Colui che cre-Cesse agl' insegnamenti della Chiesa con perfetta fede, salvo un solo artícolo, non sarebbe più cattolico di chi ogni dettato pe ripudiasse. Si potrebbe dire di lui che è meno lontano di altri dall'essere cattolico, come gli stoici dicevano dell' nomo mezzanamente buono che è manco alieno dall esser savio; ma non si potrebbe chiamar cattolico, senza distruggere il cattolicismo. L'essenza del quale consiste nel riconoscere l'assoluta sovranità della Chiesa intorno alla definizione del vero morale e religioso: la quale sovranità si annulla a negarla in una menoma parte, come nel tutto. Egli è vero che l'autorità ecclesiastica nel definire le verità rivelate, e determinarne i punti essenziali, ha lasciato intorno ad esse, per così dire, un certo margine, al quale non si estendono le sue definizioni. Ora tal è la natura del pensiero e del linguaggio umano, che altri non può uscire dalle schielle formole, ed entrare nelle dichiarazioni, senza stendersi su quel lembo indefinito. e aggiungere qualche concetto opinativo al dogma stabilito dalla Chiesa. Il distinguere con precisione l'uno dall'altro, dipende dalla dottrina e dalla discrezione di chi legge; nè si può incolpar lo scrittore, quando trascorre fuori della linea matematica del certo il meno che gli è possibile.

La sapienza cattolica non dispiace tanto ai moderni palati per la sua severità, quanto per la sua moderazione; aliena dai due eccessi della superstizione e della miscredenza, in cui trascorre volentieri lo spirito umano. Essendomi io studiato di schivare ogni esorbitanza, e di seguire costantemente la moderazione, che nelle cose speculative stimo essere la totalità e l'armonia dei veri; non posso esiandio da questa parte confidarmi di trovar molti benetati accoglitori delle mie duttrine. Imperacchè chi è temperalo non può gradire alle fazioni; che è quanto dire all'universale; quando in questo secolo superlativo, tutto il mondo è partigiano. Oltre che lo scrittore, che fugge le idee eccessive, trova del vero e del falso in quasi tutte le opinioni; e quello distingue accuratamente; ritenendo l'uno e rigettando l'altro. Ora questa cerna non piace ai faziosi; i quali sono più pronti a inimicarli per ciò che rigelti, che a considerarti come amico, per ciò che approvi nei loro pareri. All'incontro chi esagera, per quanto strane e massicce siano le sue improntitudini, è sicuro di trovare chi applaudisca e pigli ardentemente la sua causa. Sei tu difensore di una libertà licenziosa e impossibile a durare? Puoi confidarti di trovar dei compagni in molti uomini sinceri ma illusi, e nei malcontenti di tutti i paesi, i quali sono in gran numero. Ami tu il dispotismo e la tirannide? Sarai onorato dov' ella regna, e dove si trovano sette aspiranti a farla regnare. Sei tu incredulo, materialista, ateo, fautore di una filosofia sconsolata ed abbietta? Non mancano i superstiti del secolo passato, che ti chiameranno conservatore delle buone dottrine. Vagheggi tu quel mezzo Crislianesimo, senza nome, senza base, senza costrutto, che si può sapere senza studio, e professare senza falica? Tu sei fortunato, perchè questa è la religione che è di moda: tu sarai predicato, come un ingegno nuovo, profondo, verrai celebrato, come uomo progressivo, filosofo eclettico, Cristiano umanitario, e i giornali dei due mondi risoneranno delle tue lodi. Appartieni tu al novero di que' cattolici, che vorrebbero risuscitare le orridezze del medio evo, bandir la crociata contro i nemici della Chiesa, riaccendere i roghi, e infamare colle persecuzioni una religione di amore, di generosilà, di pazienza, di speranza, di mansuetudine? Sventuralamente troverai ancora alcuni, (voglio sperare che siano pochi,) i quali ti stimeranno un apostolo, un padre della Chiesa. Lascio stare le opinioni, che risguardano la letteratura, nella quale pur non si pregiano, che i pareri eccessivi. Ma se al-

l'incontro v' ha un uomo, che detesti le violenze de' popoli e de' principi; che ami una libertà temperata e una monarchia civile; che si rida della falsa filosofia, e di una religione pucrile, capricciosa, superficiale, impotente a difendere i suoi titoli, e a circoscrivere i suoi dogmi, volubile come la moda, con cui nacque, e con cui in breve dovrà perire; che non riconosca altra credenza, altro culto ragionevole, che quello della Chiesa visibile, perpetua ed universale; che distingua in essa l'essenza incommutabile dagli usi e dagli abusi passeggeri e locali; che deplori le persecuzioni religiose talvolta occorse, come una violazione dell'Evangelio, e una grave ingiuria alla santità di essa Chiesa: costui certamente non farà fortuna nel mondo, troverà pochi lettori, avrà contro ogni selta, e come scrittore mediocre, debole, inetto, sarà sprezzato, o come dannoso, malignamente combattuto.

Io non posso adunque dissimularmi che evitando le esagerazioni e le inezie, ho mal provveduto alla fortuna del mio libro, ed ho eletto una via, che oggi non conduce alla gloria. Mi dorrebbe per altro, (lo confesso candidamente,) di essere stimato così dappoco d'ingegno e d'animo, che proponendomi di fare il contrario, non l'avessi saputo. Chi vuol passare i termini, trascorrere agli estremi, e segnalarsi col rendersi singolare, non ha che a darsi in balía a un'opinione o ad un affetto: il tenersi fra'giusti limiti, conservare la bilancia fra le varie facoltà e inclinazioni del proprio animo, e schivare le leggerezze, mi pare un'arte più malagevole. Sappiano i moderni dispensieri della fama che il meritare e conseguire ampiamente le loro lodi, è un vanto che altri può darsi senza nota di presontuoso. L'andare a caccia del vento, e il procreare de' ghiribizzi e de' mostri, dilettandosi di errori e di paradossi, come oggi si costuma da chi aspira a celebrità, è pronto a ogni vano e mediocre ingegno. Forse e cosa molto ardua il finger nuovi vocaboli, ringiovanire certe viete sentenze, abusare di un'erudizion dozzinale, per lessere, come alcuni fanno, l'apologia delle grossezze e

delle atrocità dei bassi tempi? Quella filosofia eclettica, che concilia insieme tutti gli errori, e non esclude per lo più che il vero dalle sue dottrine, esige per avventura un sottile o profondo discernimento? Ci vuol forse una rara maestria di facondia, per infastidire i lettori più pazienti e far ridere i più contegnosi, discorrendo a dilungo e in aria della perfettibilità e del progresso? Ovvero una grande e pellegrina inventiva sarà richiesta, per dimostrare la verità dei misteri cristiani cogli slami dei fiori e colla forma delle loro corolle; per confettare con qualche varietà di concetti la favola dei miti e dei simboli biblici; per ideare anco di pianta, come oggi si usa, una nuova religione su due piedi? Forse è d'uopo l'aver molta cognizione degli uomini e una profonda notizia dei casi loro, per improvvisare una perfetta repubblica in su la carta? E far cento altre cose su questo andare? Chi opera alcuno di questi miracoli, è sicuro al di d'oggi d'essere applaudito: è sicuro di ollenere quella immortalità di ventiquattr'ore, che i giornali possono concedere a ogni galantuomo nei loro fogli. Ma io sono così poco ambizioso, che queste lautezze non mi tentano. Amo meglio di sopravvivere ai biasimi, che alle lodi de'miei coclanei.

Non vorrei per altro che alcuno veggendomi scarso lodatore di certi trovati moderni, mi stimasse poco amico alla civiltà del secolo. Della quale io sono schietto e fervido amatore; ed è appunto per lo zelo dei progressi veri, che detesto tutto ciò che ammollisce l'animo, rende il sapere superficiale, e veste la rediviva barbarie con un abito di pulitezza. La ruvidezza antica era assai meno temibile, meno aliena dal vero incivilimento della morbidezza moderna; imperocchè una barbarie forte conduce spesso a gentilezza: laddove la corruttela mena a una barbarie fiacca ed imbelle, vera decrepitezza dei popoli, foriera della loro morte. Guai a coloro, che ripongono la civiltà nelle enciclopedie, ne giornali, e in certe nuove dottrine, che regalano il nome di Ostrogoti e di Vandali a chi non ammira le loro inezie! Amo anch'io il vero progresso; ma non, per Dio, il progresso

di costoro. Il vero progresso è come l'innocenza della tenera età: l'uomo il possiede senza saperlo, e quando esce di questa beata ignoranza, quando si mette a perorare sopra un tanto bene, fa segno di averlo perduto. Que'secoli, che più avanzarono la civillà, non seppero di farlo. Oggi che tutto il mondo chiacchiera di progresso, e s' intitolano libri e giornali da questo bel nome, quanto le speranze e le promesse rispondano agli effetti, gli uomini assennati, che tultavia vivono, sel sanno. Non si sta già fermo: si cammina, anzi si corre, ma indietro indietro: e il capogirlo fa credere che si vada innanzi. Si può dire delle teoriche del progresso ciò che delle poetiche, delle rettoriche, delle estetiche; le quali fioriscono e recano il bello in arte, quando l'ingegno è divenuto impotente a metterlo in opera. Così, da che gli uomini si sono avvezzi a camminare a uso dei gamberi, s'insegna l'arte di andare avanti; e chi sa parlare più a lungo del progresso, bealo lui. Se il capriccio dura, si verrà a un punto, che un valentuomo non oserà più pronunziare il nome di progresso, senza arrossire: e già al di d'oggi chi ne discorre, dee circoscrivere molto bene il suo pensiero, e sequestrarsi da certe sette, se vuol essere udito seriamente dai pochi savii che rimangono.

Mi dorrebbe eziandio, se altri mi accusasse di eccedere intorno alle persone quei limiti di moderazione e di decenza, che intorno alle dottrine oggi si possono, non che senza biasimo, lodevolmente oltrepassare. Nel decorso dell'opera mi occorre talvolta di combattere alcune generazioni di pensanti e di scrittori, di notare i difetti e i vizii particolari di certe classi d'uomini e di cittadini. Il contraddire ha già per sè stesso un sembiante d'inimicizia; il quale si accresce, se tu parli con qualche calore, se biasimi non i pareri, ma i costumi e gli affetti degli altri, benchè non eschi dai generali. Il linguaggio umano è imperfettissimo: chi combatte gli errori ed i vizii sembra volerla cogli erranti e coi viziosi; e chi si proponesse di escludere la possibilità di questa interpretazione, dovrebbe lasciar di scrivere, o

scrivere in modo insopportabile, e usare uno stile, in cui nulla di spontaneo, nè di caldo si troverebbe. Oltre che chi parla o scrive, e si tiene sugli universali, non può sempre accennar le eccezioni: è costretto a esprimere il probabile come certo, il relativo come assoluto, e a commettere molte altre improprietà inseparabili dal favellare umano. come sa chi è avvezzo a servirsi pensalamente della parola. Chi ha discrezione sa dar la debita tara a questi modi, e ridurli al loro vero senso; ma tutti i lettori non sono discreti. Dichiaro pertanto espressamente ch'io non intendo di fare allusione a nessuna persona privata in particolare; parendomi che il costume di ferire i vivi non sia da uomo civile, nè da uomo onesto, nè da cristiano. Chi interpretasse diversa mente il mio dire, farebbe contro la mia intenzione; la sincerità della quale non sarà posta in dubbio da coloro che mi conoscono. Dichiaro in oltre di essere persuaso che fra i difensori di tutte o quasi lutte le opinioni si trovano persone degne di stima; e che nelle varie condizioni dei cittadini non mancano eccezioni onorevoli a quei vizii o difetti, che sono più frequenti in ciascuna di esse. lo non ignoro esservi di molti uomini che professano opinioni religiose, filosofiche, politiche, alienissime dalle mie, i quali per ingegno, per dottrina, per animo, per virtù morale e civile, sono degnissimi di amore e di riverenza; potrei menzionare alcuni, che mi glorio di avere per conoscenti e per amici. Ma parlando in generale, non mi astengo dal lassare i difetti e gli errori, nè dal dire la verità, comunque acerba a pochi od a moltissimi. E ho creduto di poterlo fare, senza prosunzione; giacchè uno scrittore sarebbe, non che ingiusto, ma intollerabilmente ridicolo, se nel notare i mancamenti degli uomini, non si ricordasse di esser uomo anch' egli, e di partecipare alle miserie della natura comune; se non sapesse che il divieto di mirare agli individui, parlando o scrivendo, risguarda ciascuno, salvo la persona di chi parla e di chi scrive.

Queste avvertenze concernono le persone private. Alcuni sono, che vorrebbero estenderle alle persone pubbliche;

FROEMO

i quali mi pare che abbiano il torto. Tutti si accordano a riconoscere che in politica è lecito il sindacare, e biasimare gli atti pubblici dei cittadini, purchè si faccia con giustizia e colla dovuta moderazione. Or perchè non sarà lecito, e talvolta non sarà debito, di far lo stesso negli alpri ordini del pubblico operare? Uno scrittore, come scrittore, non è persona privata: il divulgare colle stampe i proprii pensieri, e comunicarli a tutti gli uomini, è azione pubblica; più pubblica assai degli atti di un principe o di un ministro, se lo scrittore è illustre, se è tale, che si faccia leggere da molti, e passi alla posterità. Distinguasi nell'autore di un libro l'uomo dallo scrivente. L'uomo, nel giro de' suoi costumi e delle sue azioni private, dee essere rispettato da ciascuno; non può cadere, che sotto la censura della legge: fuori di questo caso, i suoi portamenti sono inviolabili. Non così lo scrittore; il quale, se pubblicando i suoi sentimenti si rende comechessia colpevole, può esser da ciascun biasimato, per ciò che spetta a questa pubblica colpa. Della qual censura oggi veramente niuno si fa scrupolo nelle opinioni letterarie, e sovrattutto nelle politiche. Se altri abbandona la sua fazione, e passa alla parle contraria, ancorché nol faccia per motivi abbietti, tutti gli danno addosso, e diventa bersaglio agli schemi e alle risa della moltitudine. Non guardano a calunniarlo: lo chiamano traditore e vendereccio: attribuiscono il suo variare alle più vili cagioni: scrutano e rinvangano con mirabile sollecitudine la sua vita passata: e guai se essa porge qualche appiglio alla loro malignità sagace e inesorabile! Ma n elle cose di religione il negozio corre altrimenti. Se un uomo tradisce la fede data a Dio e il suo ministerio, insulta la religione, la Chiesa, la maestà del pontificato, si rende pubblico rinnegato e profanatore, e trae coll'esempio molti semplici nella sua rovina, non è lecito il dire una parola severa contro di lui, e il condannare uno scandalo così solenne. Chi lo fa è accusalo d'intolleranza: e questa è una di quelle voci magiche, che danno ragione a chi primo l'adopera. Ma la tolleranza e PROEMIO . 27

l'intolleranza risguardano le azioni e non i giudizii. La tolleranza interdice di violentare l'altrui coscienza, non di giudicarla, quando da sè stessa si mostra in pubblico: interdice d'impedire e occupare l'altrui libertà, non d'influire colla parola nelle opinioni, non di dire che il bene è bene, e il male è male, quando si tratta di cose notorie e succedute in cospetto di tutti; altrimenti ella sarebbe indifferenza, e l'immunità data agli uni tornerebbe in servaggio e danno degli altri. Egli è vero che in tutto ciò si vuol procedere con gran moderanza; della quale chi è privo, non è già intollerante, ma colpevole in altro modo; chi non voglia scambiare i vocaboli, secondo l'uso corrente. Nell' età passata si chiamava intollerante chi difendeva la religione colle armi del sapere: il che oggi più non si victa; però, siccome il patrocinio della fede non comporta che sempre si taccia sugli scandali che l'offendono; questo severamente si proibisce. Ma io non so indurmi a pensare che mentre è lecito l'inveire contro i rinnegati di una setta politica e di un' opinione, la sola apostasia religiosa sia rispettabile. Le pene temporali contro i delitti meramente religiosi sono da riprovare, perchè, se non altro, peggiorano il delinquente, rendono la religione odiosa, e si oppongono alla sua dolce e mansueta natura; ma la censura anche grave non è una pena, e non produce nessuno di quegli inconvenienti. Anzi può partorire gli effetti contrarii; ed è spesso necessaria per impedire o diminuire l'influenza pestifera, che gli scandali pubblici e illustri producono sulla moltitudine. Altrimenti la mansuetudine cristiana sarebbe mollezza e dappocaggine: sarebbe una tacita connivenza verso coloro, che insultano e bestemmiano la religione che l'insegna. Oggi si richiede nella religione l'umiltà ch'ella comanda a' suoi seguaci, e si permette il difenderla, purchè si faccia rimessamente. Confutate le ragioni de' suoi avversarii; ma con gran modestia: guardatevi dal dire una parola, ancorchè giusta, che possa dispiacere; guardatevi dall'avere troppa confidenza nella vostra causa, dal mostrare quella generosa baldanza, che si addice al difensor del vero. Anzi farete gran senno a lodare le intenzioni di ogni nemico della fede, e a commendare in ogni caso la nobiltà e la costanza de' suoi portamenti (4). In questi termini vi permetteremo di scrivere: altrimenti vi chiameremo intollerante, declamatore, fanatico, uomo incivile, e indegno di ogni onesto consorzio. Io ho sempre pensato che il Cristiano debba esser umile in ciò che lo concerne personalmente: ma che una nobile fierezza non si disdica al difensor del vero. Nè potrò mai credere che la religione non sia, e non debba essere grandemente superba, perchè la religione è Dio, e ciò che è orgoglio negli uomini, è in Dio il sentimento legittimo della propria eccellenza. Nulla v'ha di più imperioso che la verità, suprema e assoluta comandatrice delle menti create, e sicura fra le persecuzioni di un trionfo immortale. Coloro, che consigliano di trattar fiaccamente la sua causa, intendono a rovinarla, senza farne mostra; artifizio degno di Giuliano imperatore, che voleva spiantare il Cristianesimo sott' ombra di tollerarlo. I difensori della religione non diano retta a questi consigli e minacce: si guardino dall'esser timidi e codardi, per paura del secolo. Sommo rispetto verso i privati in ogni caso; moderazione verso gli scrittori; ma quando l'onor del vero lo esige, severa franchezza. Le orecchie tenere si offenderanno: si griderà, si farà romore: si conciterà lo sdegno di molti, soliti a montare in furia, quando la religione che vorrebbero schiacciare, osa levare il capo e guardarli in viso; ma queste collere non faranno prova. Gli sdegni e i furori degli uomini passano: le ingiuste opinioni svaniscono: la ragion sola non può giammai aver torto, ed è sicura di vincere e trionfare (5).

La delicatezza moderna non vieta solo di censurare la persona dei vivi, quando si tratta di religione, ma non comporta eziandio che si parli rigidamente dei morti. Non è già che il divieto sia assoluto e che questi schizzinosi si facciano coscienza d'inveire a diritto e a torto contro le ri-

pulazioni più illustri, ogni qual volta non siano consacrate dalla moda. Ma guai a chi tocca gl'idoli di questa! Guai a chi parla con poco rispetto di certi nomi adorati dal volgo elegante e damerino! Mi accadde nel mio scritto precedente di parlare con severità di Giorgio Byron, e dell'indole morale delle sue opere. Io non ignorava che queste servono di gradito pascolo a un mezzo mondo di lettori e di lettrici, e che chi grida contro il poeta inglese può tirarsi una gran tempesta addosso; benche, a dire il vero, tali nemici siano più per numero, che per qualità formidabili. Ma quando io ho ragione fondata di credere che il parer mio si accordi col vero, non soglio esser molto sollecito di cercare, se consuoni alla sapienza dei crocchi, e alla volgare opinione. La quale non si cura troppo di verità, nè di giustizia; e quando il Byron fosse stato povero e plebeo, religioso e costumato nella vita e negli scritti, si può dubitare, se con tutto il suo ingegno poetico, sarebbe stato così famoso, come fu mentre visse, e se morto troverebbe tanti lodatori della sua persona, e tanti ammiratori delle sue opere. Io non adulo i morti, nè i vivi: disprezzo altamente i viziosi illustri, e gli giudico i più abbietti degli uomini, salvo i loro adoratori. Vorrei poi pregare que' collerosi difensori del Byron che mi dicano, se è vero o falso ciò che ho toccato de' suoi portamenti, e della moralità de' suoi scritti. Se è falso, saria bene a saperlo: se vero, mi permettano di dire o che la religione e la morale sono un delirio, o che io non ho ecceduto nei termini. Nè son già solo a pensare in questo modo: ho conosciuti degl' Inglesi dottissimi e moderatissimi, che non avevano miglior concetto, nè si esprimevano più benignamente sul loro compatriotta. Come? Un uomo ha passalo i suoi giorni a bestemmiare la providenza del suo Creatore, e non sarà permesso il dire di lui una parola di vituperio? Un pocta ha consumato il suo ingegno a corrompere i suoi simili, dilettandoli, a spiantare le basi della società umana, che consistono nei terrori e nelle speranze della religione,

e non si potrà predicarlo più reo dinanzi a Dio e agli uomini di quei vo!gari malfattori, che languiscono nelle carceri, e spirano sul patibolo? I bei versi faranno scusare la dissolutezza dei costumi e l'empietà delle dottrine? Voi disprezza le meritamente e riputate vile il ladro, lo spergiuro, il traditore; e giustificate, lodate, levate a cielo il bestemmiatore, il sacrilego, il corruttore della giovinezza e dell'innocenza? Agli occhi vostri è colpevole chi offende gli uomini; è da commendare chi se la piglia con Dio? A che siam giunti, se si discorre in questo modo? Se, in grazia di un poeta, non si lien conto di quanto v'ha di più sacro e di più reverendo? Ma questo poeta fu di grande ingegno, di rara indole, di nascita illustre. E chi lo nega? E siano stati i pregi del Byron anco maggiori che non furono; chi non vede che accrescono la sua colpa, invece di diminuirla? Quanto sono più grandi i doni di natura e di fortuna, che il Cielo fa a un uomo, tanto è più colpevole l'abuso di essi. L'ingegno e la colta educazione aggravano i trascorsi, accrescendo da un lato i cattivi effetti che ne provengono; e dall'altro la facoltà di evitarli. Quanto alla nobiltà dei natali, maravigliomi che si rechi a scusa di uno scrittore ciò che farebbe ridere, se si allegasse a discolpa di un principe. Forse Tacito la perdonò alla toga dei patrizii, e alla porpora degl'imperatori? Ma il Byron sorti dalla natura passioni ardentissime, che rendono scusabili i suoi traviamenti. So che l'impeto delle passioni scema la colpa, e non entro a giudicare la coscienza del colpevole. Desidero di cuore che questa ragione sia valutà a quell'infelice, quanto più è possibile, al cospetto del Giudice supremo. Ma se la cupidità scema la colpa, non l'annulla; se può render degni di venia i falli e gl'impeti passeggeri, non può scolpare e giustificare tutta una vita. Se può scusare una parola libera, qualche verso sfuggevole, non cancella la turpitudine di un libro infame. E questo dico, limitando il mio discorso alle azioni esteriori, dove s'arresta la competenza di noi uomini; i quali non possiamo andar più innanzi nel

giudicare i demeriti altrui. La giusta e salulare severità dell'istoria sarebbe ita, se si dovessero palliare o accarezzare le colpe illustri, per una stolta benignità verso le passioni degli operatori. Qual è il malvagio, che non sia zimbello delle sue cupidigie? E che per questo rispetto non sia degno di commiserazione e di scusa? Chi non sa che l'enormità del delitto è proporzionata alla veemenza degli affetti che lo producono? E che i gran delinquenti sono per lo più uomini di tempra ardente e appassionatissimi? La schietta malizia è rarissima, o non si trova fra gli uomini. Anche lo scherano è vittima infelice di quel morbo, che travaglia la nostra natura; e se ciò non di meno odiate l'involatore delle altrui sostanze, se detestate'l' uomo che ha sparso il sangue del suo fratello, non avrete in abbominio l'autore di un cattivo libro, il quale è spogliatore, micidiale delle anime, e reo di tante morti, quanti sono a cui toglie la fede e l'innocenza? Se potessimo avere schierate dinanzi agli occhi le stragi morali, che una scrittura empia o scostumata, ma celebre, fa nel corso di molte generazioni, saremmo compresi da orrore; vedremmo, che se il valor morale delle azioni dipende in parte dai loro effetti, nessun misfatto è forse comparabile a questo. Ma il poeta inglese scontò i suoi errori, consacrando la fortuna e la vita alla sacra causa dei Greci. Sì; giovò ai Greci de' suoi tempi, ma nocque a tutta l'Europa, per quanto dureranno gli scritti suoi, maestri di empietà e di corruzione. Favori gl'interessi politici di un popolo degnissimo; ma calpestando la virlù e la religione, cooperò a depravare quelle popolazioni medesime, ch'egli voleva sottrarre al giogo de' Turchi. Ora io non so a che bilancia questo bene contrappesi quel male, se non è forse quella del secolo, alla quale me ne rimetto. Molti assolvono il Voltaire da quel fascio pesante di oscenità e di bestemmie, che ingombrano i suoi scritti, in grazia di alcune buone massime che ci si trovano; e lo chiamano benefattore dell' umanità, perchè scrisse sulla tolleranza, e fece assolvere la memoria di qualche innocente.

1.5

Confesso che a questo raggrazgito anche il Byron è giustificatissimo. Na in tal caso, non so come si possa riflere dei casisti fulminati da Biagio Pascal nelle sue Lettere; i quali, con tutta la loro rilassatezza, avvrebbero avuto orrore di scusare con un atto di virti politica lo scrivere empio ed osceno. M ogni modo, se io non posso lodare lo dottrina di questi unovi moralisti, ammirerò la semplicità e l'ingenerità loro, quando non si avveggano di fare coll'apologia del Byron un'acerba satira di loro stessi e del secolo, in cai vivono 6.

Ouesti sentimenti, e la libertà colla quale gli esprimo, non possono acquistarmi approvatori , nè amici fra' miei ccetanei: mi procacceranno bensi l'odio o il disprezzo di molti. lo non me lo dissimulo, e protesto fin da questo punto che non per questo ricambierò di rancore i malevoli, nè forse di risposta gli schernitori. Ringrazio la Providenza di avermi, fra'miei molti difetti di natura e di fortuna,) conceduto due beni ; cioè una qualche fermezza per attepermi a ció che credo vero e buono, e un animo, che può bastare a se stesso, può vivere non inselice, senza l'approvazione e la lode della moltitudine. Perciò, se per far professione d' nomo cattolico, jo verrò tassato di spirito debole, idiota, alieno dalla civiltà del secolo, amico de' vecchiumi e de rancidumi, inello ad apprezzare la squisilezza del saper moderno, lo porterò con pazienza. Se sarò accusato di non amare la libertà, perchè odio la violenza nell'acquistarla, e la licenza nel possederla; o di essere un cervello torbido, perchè detesto il dispotismo, e desidero alla mia patria una condizione più degna della sua grandezza. non mi stupirò nè dorrò gran fatto dell'accusa. Se le mie speculazioni filosofiche saranno sprezzale, come astrattezze inutili, quisquilie scolastiche, indegne pur di essere chiamate ad esame, non ne sarò eziandio molto turbato (7). Di queste e simili imputazioni, mi consolerà sufficientemente la coscienza, che ho, di non meritarle. Un solo sospetto mi peserebbe assai, nè basterebbe forse ad addolcirlo la considerazione della sua ingiustizia; ed è, se altri credesse che alcuno de' miei sentimenti sia non sincero, non deltato da un vivo affetto verso la patria. lo posso errare per vizio d'intelletto; non posso per colpa di volontà e di cuore. Mi adopero di esprimere agl'Italiani ciò che credo esser vero ed utile, senza cercare se sia anche grato, se conforme all'opinione di tutti o di molti. Lo dico, senza esitazione, senza sutterfugi, senza velo, con quell'ardore e quella franchezza, con cui lo sento, e con cui dee parlare ad uomini generosi chi si stima non indegno del loro commercio. Se io erro, altri mi corregga; ma niuno m' imputi di poco amore verso la patria, perchè parlo sinceramente, perchè non rifuggo dal dire cose anco acerbe e spiacevoli, quando le credo utili. La menzogna sola è un' ingiuria; e fra i peggiori nemici che altri abbia, i piaggiatori sono pessimi.

E io mi crederei di esser peggio che adulatore, se condiscendessi all'opinione di quelli, che per felicitare l'Italia vogliono insinuarvi l'amore delle cose e degli usi forestieri. Contro i quali ho scritto altrove e non taccio nel presente libro; e parlerò, se piace a Dio, finchè io viva; perchè questo è uno di quei capi, intorno ai quali non posso temer d'ingannarmi, più che possa dubitare d'essere italiano. I forestieri hanno sempre nociuto all' Italia; non meno cogl'influssi morali, che colla forza e colle armi. Nacque nel secolo passato, e fiorisce tuttavia, una setta di ltalogalli, i quali vorrebbero trar da Parigi, come le fogge degli abiti, i tre componenti della civiltà, la filosofia, la religione, la lingua. Nessun cibo gradisce al gusto di costoro, se non è di sostanza, o almeno di condimento, gallico. I Francesi sono certamente una nazione molto illustre: produssero uomini, e fecero cose grandi: posseggono alcuni trovati e instituti, che potremmo saviamente appropriarci: sono in parte benemeriti della libertà civile e politica di Europa: paiono destinati ad essere gli alleati d'Italia, quando l'Italia sia di nuovo una nazione; ma il loro genio nazionale è differentissimo dal nostro; e in tutto ciò che concerne, non i vincoli politici, non il materiale e il positivo della vita esteriore, ma il morale, e si attiene alla tempra degli spiriti e degli animi, dobbiamo cautamente guardarci dalla loro imitazione. Altrimenti ne piglieremmo il cattivo e non il buono; perchè essendo impossibile il dismettere la persona propria, per assumere l'aliena, e il mutar natura, chi si ostina a volerlo fare, riesce solo a copiare gli altrui difetti. Come accade agl'Italogalli, i quali scambiano l'oro di casa all'orpello forestiero. La qual cosa è piena d'indegnità, e sommamente ridicola; e dee far ridere gli stessi Francesi, se non è credibile che, trattando con noi altri, amino di trovar scimmie, invece d'uomini. Il commercio civile delle nazioni, non che richiedere che l'una deponga la propria indole, e prenda quella di un'altra, vuole che ciascuna mantenga gelosamente il proprio genio; perchè altrimente i popoli perdono l'individualità, e con essa ogni loro valore. La Francia e l'Inghilterra sono amiche; tuttavia i Francesi deridono con molta ragione gli anglomani: e noi Italiani applaudiremo ai gallizzanti? I quali non piacciono ai medesimi Francesi; e il Sevelinges 1, se ben mi ricordo, concia assai male quegli scrittori italiani, che ignorano la propria lingua, e intarsiano il loro stile di gallicismi. Ma che maraviglia, se altri preferisce il parlare e lo scrivere francese al nostrale, poiche questo non si studia? Quanti sono gl'Italiani, che leggano i nostri classici? E pur si divora in Italia ogni romanzuccio stampato sulla Senna. Quanti studiano filosofia in sul Cousin, e non hanno aperto un volume del Galluppi, che fu pure il primo tra' suoi coctanei a trattar la psicologia con senno italiano! Quanti non conoscono il Vico, fuori del cattivo sunto di uno scrittore francese! Quanti ammirano la prosa poetica o frenctica dei nostri vicini, e disprezzano il puro e verecondo dettato del Botta, del Leopardi, del Giordani! Quanti si dilettano della prosa rimata, con cui il Lamartine va inilla traduzion francese della Storia d'America del Butta.

correggendo la sua fama di poeta, mentre vilipendono il Monti, non curano l'Arici e il Niccolini! Cicerone, che parlava una lingua assai meno perfetta del greco, afferma che dopo aver letta nell'originale una tragedia di Sofocle, godeva a rileggerla nella cattiva traduzione d'Attilio 1; ed io ho incontrati in Italia più di un Italiano, che non conosceva il Manzoni ed il Pellico altrimenti che per le versioni francesi. Questa incredibile follia si potrebbe ancora comportare, se non si stendesse fuori delle lettere, o di qualche ramo secondario della filosofia; ma ella ha invase le parti più nobili e più importanti delle cognizioni, e infetta nelle sue fonti la civil sapienza. Da un secolo in qua gl'Italiani si ostinano a voler cercare in Francia la filosofia e la religione; quando appunto da un secolo e più, i Francesi hanno perduta la religione e la filosofia! Ciò verrà dimostrato in questa Introduzione; e qui lo accenno, per aver occasione di ammirare la nostra saviezza, che andiamo cercando i beni, di cui potremmo abbondare, in un paese dove non si trovano. Molti si lamentano che i libri italiani sono vuoti d'idee, di cose buone ed utili, sono picni d'inezie e di frasche. Ciò è falso, se si parla di tutti: di una gran parte, il concedo. Le nostre lettere sono veramente insterilite, avvilite : seccata è quasi del tutto nei cervelli italiani la vena del ritrovare e del produrre. Ma da che tempo? Da che perdemmo l'indipendenza nazionale, e cominciammo a servire i foresticri. Dovremmo oggimai persuaderci che la fecondità dell'ingegno deriva dalle stesse cause, che partoriscono la grandezza politica di una nazione, che un popolo civilmente schiavo non può esser moralmente libero e pensar da sè proprio. La fede religiosa e il vigor dell' ingegno nel filosofare dipendono dalla forza dell'animo; la quale permette difficilmente che una nazione sia soggiogata e divisa dai barbari. Ma d'altra parte, una nazione divisa ed oppressa non può sperar di riacquistare e conservar la sua unità e indipendenza, se non

<sup>1</sup> De fin., 1, 2.

ricupera l'energia morale, se non si avvezza a procacciarsi colla propria industria quei nobili pascoli, onde si nutrono il cuore e lo spirito. lo terrò per redenta civilmente l'Italia, quando la vedrò posseditrice di una filosofia, di una letteratura veramente propria; quando la vedrò affezionata e diligente coltivatrice della sua lingua '8, delle sue arti, delle sue intellettuali ricchezze; quando la vedrò cattolica, e superba di possedere la sedia della religione e la gioria del pontificato cristiano. Quegli antichi Romani, quando veneravano la maestà del senato, erano liberi dentro, e fuori padroni del mondo; ma come prima cominciarono a vilipendere quella paternità civile, caddero sotto il giogo imperiale, da cui passarono sotto quello dei barbari. Gl' llaliani dei bassi tempi fiorirono pure di libertà, di commerci, d'arti, di lettere, d'armi, e furono gloriosi, mentre adoravano la paternità spirituale del primo cittadino italiano; ma col disprezzo di essa sottentrò la servitù. I Chibellini antichi furono la causa principale della ruina d' Italia: i Ghibellini moderni, senza volerlo e saperlo, continuano la loro opera. E non mi si alleghino i difetti degli nomini: io non guardo agli uomini, ma alle instituzioni: quelli passano e si mulano; queste durano e sono immortali. Volete correggere quei mancamenti? Cominciate ad abbracciare le instituzioni, a venerarle, a proteggerle con ardore di carità e di fede: fate che la vita morale, la vita dello spirito circoli di nuovo nel gran corpo del'a nazione, e vedrete le membra più nobili partecipare all' universal movimento, farsi più belle e più vive. Come può essere che quando il corpo è compreso da letargo, il capo talvolta non languisea? Toglictevi d'inganno, questa è l'unica via di redenzione: la salute d'Italia non può venir d'altronde che da Roma. Per un decreto eterno della Providenza, Roma ha sertito il privilegio di esser la metropoli e la dominatrice del mendo: l'antica repubblica, l'antico imperio prepararono la via all'unità cosmopolitica del pontificato. Questo è la scopo: quelli furono i mezzi. Chi non è capace di que-

37

sla gran verità, non ha occhi da leggere la sloria. Ma sapele, donde dipende la forza di Roma, eziandio nelle cose civili? Dall'ossequio de' suoi figli. Crescenzio, Arnaldo da Brescia, Niccolò di Lorenzo, Francesco Baroncelli, Stefano Porcari vollero operare l'instaurazione di Roma, risuscitando una larva di libertà gentilesca, e perirono. Nè la loro impresa poteva sortire altra fine: instaurare Roma cristiana col rinnovare le instituzioni del gentilesimo, era un anacronismo troppo grande. Volete l'unione d'Italia? Volete sottrarla ai travagli della tirannide interna, all'ignominia del giogo forestiero? Cominciate a riscattarla dal giogo delle false opinioni, a riunirla nella professione e nella fede santa del vero: cominciate a ripudiare quelle folli teoriche di una libertà licenziosa, madre del dispotismo, che vennero procreate dalla fellonia di Lutero, e educate dai sofisti d'Inghilterra e di Francia 1. Se invece di combattere e di spiantare queste infauste dottrine, voi le consacrate, qual maraviglia che l'autorità conservatrice del vero si mostri infesta ai vostri disegni? La sapienza, onde il capo della Chiesa diede esempio, alcuni anni sono, nel ripudiare un pestifero consiglio, potrebbe parer dubbiosa a certuni, se il consigliero infelice non avesse preso assunto di giustificarla e di ammaestrare il mondo, col più inaudito traviamento, di cui sia spettatrice questa età. L'errore di molti sta nel credere che la vita possa nascere dalle sole membra, senza il concorso e l'influenza del capo. La vita, cioè la libertà, la potenza, l'unione, la civiltà di un popolo dipendono dal vigore del suo spirito; e il vigore spirituale dell'individuo, dello stato, della società in universale, ha le sue radici nella religione. La redenzione d'Italia, lo ripeto, dee nascere principalmente da quella fede, che ha in Roma il supremo suo seggio. Ma se si stima ch'essa debba venir da Parigi, e si tragittano di là quelle povere idee, di cui dee vivere l'intelletto e il senno italiano, la nostra

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Prego i lettori impazienti a non adirarsi di queste mie sentenze, che saranno dimostrate nel decorso dell'opera.

infamia sarà clerna. E, per Dio, di che valore sono coleste idee, di cui gl' Italogalli inondano la penisola? Di che sugo, di che nerbo sono le composizioni filosofiche e letterarie, che escono dalla loro scuola? Quando si leggono queste miserie, le parole vengono meno per esprimere la vergogna e il dolore di chi serba una favilla degli spiriti antichi. Non lagniamoci adunque, se manchiamo d'idee, quando si ricorre per averne a si melmoso fonte. E non meravigliamoci, se quei pochissimi de'nostri, che meritano il nome di pensanti, sono appunto coloro, che abborriscono di abbeverarsi ai rigagnoli francesi. Qual è il più grande, o dirò meglio l'unico filosofo italiano della età passata? Giambattista Vico; che solo, o quasi solo, fra i pensatori suoi coctanei, si serbò intatto dalla labe gallica, e seppe pensare italianamente. Qual è per altezza di pensieri, forza di sentimenti, dignità di vita, costanza e robustezza d'animo, il più gran poeta dello stesso secolo, il solo pari all' italo nome, e il più degno di riposare in Santa Croce presso l'Alighieri? Vittorio Alfieri, il più illustre avversario dei Francesi dopo esso Dante, Giulio secondo, e il Machiavelli. Se da questa altezza si discende nelle regioni inferiori delle lettere e delle scienze, e si cercano i nomi più benemeriti d'Italia, s'incontrano quelli del Gravina, del Metastasio, del Goldoni, di Gasparo Gozzi, del Maffei, del Marini, del Muratori, del Tiraboschi, del Zanotti, del Parini, e di alcuni altri, che furono del tutto immuni dagl'influssi gallici, o ne vennero infetti meno dei loro coetanei, e solo per necessità di tempi e di fortuna.

Non creda però il lettore che io sia ingiusto verso i Francesi, negando loro la debita lode, e ingiurioso verso coloro, che gli commendano di quanto è veramente lodevole. Nemico come sono di ogni esagerazione, credo che v'ha del buono e dell'ottimo in tutti i paesi: credo che ve ne ha in Francia; benchè per ordinario non sia quello che vi si cerca. Nè i savii, che sanno vantaggiarsi degli esempii,

e imitare le virtù altrui purgate da' vizii, senza dismettere la persona propria, sono quelli, contro cui ragiono. Io grido contro quegl' Italiani bastardi, che calpestano la patria. mentre chiamano Parigi la capitale del mondo civile; che levano a cielo tutte le inezic, che ivi si spacciano in letteratura, in filosofia, in politica, in religione; che ammirano solamente le cose altrui, senza conoscersi e curarsi delle proprie; che antepongono alle gioie e alle dovizie domestiche le ciarpe forestiere. Costoro sono ragazzi, che trastullandosi coi balocchi, si credono di esser uomini; ci echi, che si stimano vicini all' età dell'oro, e non veggono che l'Italia è in procinto di cadere in una barbarie più folta, più incurabile, più orribile di quella del medio evo. Ma come convincere costoro, come anco esserne intesi? Si può rimediare al poco sapere colla instruzione: non si può riparare alla mediocrità dell' ingegno, alla trivialità dei pensieri, alla tempra meschina e volgare dei sentimenti. V' ha e vi sarà sempre una folla di gente, (ed è tale tutta la folla, ) per cui ogni vero pregio, ogni merito, ogni viriù, ogni grandezza consistono nel far romore (9). Costoro amano il frastuono sopra ogni cosa, e somigliano gli uomini di villa, che danno la palma della eloquenza a chi ha maggiore capacità di polmoni e grida più forte. E veramente, se i progressi della civiltà si dovessero misurare dal travaglio della gola e delle orecchie, non si potrebbe disdire ai nostri vicini quel privilegio, che loro si ascrive; giacchè il fracasso, che menano i Francesi da un secolo in qua, assorda ed intenebra ogni paese civile. E niuno vorrà negare che i loro influssinon siano universali ed efficacissimi; ma solo per distruggere. Religione, morale, letteratura, lingua, costume in ogni parte del mondo culto, sono corrosi, alterati, ridotti al niente dagl'influssi gallici: e se a ciò si allude, quando Parigi vien chiamata metropoli della civiltà universale, non si può contraddire. Se non che, la civiltà non è cosa negativa: edifica, non atterra: non si compiace delle rui-

ne: la sua opera somiglia quella dell' architettore, che non colloca la sua maestria nello smantellare gli antichi edifizii, ma nel ristorarli e tornarli a perfezione. L'ingegno francese, inetto alla sintesi e destituito di virtu creatrice. mostra nell'abbattere una valentia da gigante, e nel fabbricare una forza da fanciullo; tanto grette, deboli, puerili sono le sue opere! Perciò, se riesce maravigliosamente ad appropriarsi e talvolta perfezionare i trovati degli altri, non se ne può forse allegare un solo, di cui egli sia veramente autore nei campi dell' immaginazione, della política e dell' intelletto. Gli stessi errori, che signoreggiano in Francia, sono d'origine straniera. Il Descartes tolse il suo metodo filosofico da Lutero. Giovanni Locke esercitò un imperio assoluto sulla filosofia francese per lo spazio di un secolo, e regna ancora sulla politica dei di nostri: il Condillac e il Rousseau furono suoi discepoli. Ora si è cominciato a copiare i Tedeschi, e a trarne il panteismo, il razionalismo teologico, e simili mostri. Dico mostri, perchè tutte queste dottrine non sono meno esiziali nella pratica, che assurde nella speculazione. I due sistemi dominanti presso il volgo degli scrittori, cioè la sovranità del popolo, e la teorica del progresso, (com'è intesa dai più,) sono due forme del sensismo, che annullano ogni potere politico, ogni vero speculativo, ed ogni tradizione sociale e religiosa; giacche l'uno ponendo il diritto nella forza, e l'altro il vero nella moda, quello introducendo un governo materiale, riposto nel maggior numero, e questo una verità mutabile, sottoposta alla vicenda dei tempi, distruggono l'assoluto nel doppio ordine della società e della scienza, e spianano la via a un aleismo teoretico e pratico, privato e pubblico, che è il più largo e pestilenziale che immaginar si possa. Destituita di ogni consistenza logica, di ogni fecondità civile e scientifica, la sovranità del popolo è la barbarie nella società, come la dottrina eterodossa del progresso è la barbarie nel sapere. Ora non mi sarebbe difficile il provare che quasi tutte le opinioni, che corrono in

Francia al di d'oggi circa la politica, la filosofia, la religione e la stessa letteratura, appartengono all' uno o all'altro di quei due sistemi, e spesso ad entrambi; tanto chè se ne può conchiudere che la cultura francese al di d'oggi è sommamente distruttiva.

Dunque l'opera della Francia è affatto inutile? dirà taluno. Dunque la Providenza ha permesso che da più di un secolo questa nobilissima provincia, e dietro di essa quasi tutta Europa si sviassero senza compenso dal diritto cammino? Guardiamoci anche qui dall'esagerare: ricordiamoci che il Cielo non permette il male e i disordini eziandio gravissimi, se non a contemplazione di qualche bene. Se si considera in tutta la sua ampiezza il ciclo della eterodossia moderna, onde la Germania, l'Inghilterra e la Francia sono i principali strumenti, vedesi che fu permesso dal supremo disponitore a correzione e ad ammaestramento degli uomini, secondo la profonda e divina sentenza, che le eresie sono necessarie 1. Il medio evo, che conservò molti disordini antichi e ne introdusse de'nuovi, non fu innocente. L'arbitrato civile dei Papi, utile e santo in sè stesso, fu talvolta abusato: popoli e principi, infimi e sommi peccarono egualmente. Ora secondo una legge universale e sapientissima, quando i corpi misti delle società umane infermano, il rimedio dee nascere dallo stesso male. Il periodo della eterodossia moderna fu permesso dalla Providenza per purgare l'ortodossia, e sterminare gli abusi introdotti nel pensiero e nell'azione degli uomini. In tal caso il colmo del disordine, che per effetto del suo medesimo eccesso diventa un principio d'ordine, e come una crisi salutare, che salva l'infermo, è uno di quei cambiamenti, che chiamansi rivoluzioni. Le quali, sia che abbiano luogo negli ordini politici o negli ordini intellettivi e religiosi, sono sterminatrici, e giovano negativamente, nettando il campo dalla zizzania, che lo ingombra ed insterilisce. Ma esse sterpano il buon grano col loglio; onde, passata la tempesta, fa

I Corint. XI. 19.

d'uopo riseminare. L'età nostra è propizia a questa santa opera; e tutti gli uomini di alto ingegno e di gran cuore dotati dovrebbero concorreryi, consacrando tutte le loro fatiche al sublime intento d'instaurare l'ortodossia europea distrutta da tre secoli. Ma certo a tal effetto non bisogna ricorrere colà, dove l'opera della demolizione fu recata a compimento (10).

L'imitazione dei Francesi è pericolosa sopra lutte le altre, benchè torni meno conforme al genio italiano. In che modo queste due condizioni, che paiono repugnanti, si accordino insieme, farebbe uopo per dichiararlo di un lungo discorso. Ma tale imitazione non è certamente la sola, da cui ci dobbiamo guardare; perchè, quando una nazione è caduta al basso, si genera in molti una diffidenza di sè, una rimessione d'animo, una viltà, una dappocaggine, che gli rende disposti a prendere l'imbeccata da chiunque si affaccia; come que' mendichi di professione, che uscendo il maltino ad accattare, stendono la mano al primo sconosciuto, che incontrano sul loro passaggio. Così oggi molti nobili figliuoli d'Italia vorrebbero sforzare la loro madre a vivere di elemosina; e non sapendo esser buoni Italiani, si fanno scimmie dello straniero. Non mi stupirebbe, se di qui a poco sottentrasse l'usanza d'imitare, verbigrazia, i Russi, e si cercasse di addolcire la nostra lingua, ritraendo giudiziosamente dall'idioma moscovita. Fratlanto alcuni ci consigliano a pigliar dai Tedeschi la filosofia; e siccome questo articolo s'attiene più specialmente al mio proposito, ne dirò due parole. Niuno apprezza più di me la nazione germanica, così per la sua indole, come per li suoi meriti in molte parti del sapere, e specialmente nell'erudizione, dove ella ha pochi pari fra' popoli moderni. Anzi si può dire generalmente, i Tedeschi essere per alcuni rispetti i soli Europei, che sappiano ancora studiare, e non abbiano dismesse quelle laboriose abitudini, che due secoli fa erano comuni a tutte le nazioni letterate d'Europa. Però, se alcuno ci consigliasse di emulare i Tedeschi nella diligenza e nel-

l'ardore, con cui abbracciano e proseguono gli studii, nel fare acquisto di una soda e vasta erudizione, non che ripugnare, io vorrei unire alla sua la mia voce. Ma aggiungo francamente che non credo i Tedeschi in grado di esserci maestri di religione e di filosofia. E ciò, perchè hanno perduta l'una e l'altra, e si trovano, come ho già accennato, in condizione simile a quella dei Francesi. Non dispiaccia ai Tedeschi questa mia sentenza, la quale non fa alcun torto alla loro dottrina, nè al loro ingegno; anzi per qualche rispetto, come toccherò altrove, onora l'animo e la mente loro. Imperocchè essi hanno smarrite le loro religiose credenze in virtù della logica; e per lo medesimo fatto hanno ridotto la filosofia allo stato, in cui si vede al presente. La filosofia non è possibile, se non è fondata e presidiata dalla religione: questa è la base, quello il tetto dell'edifizio. Lutero colla sua ribellione spiantò le fondamenta, e i Tedeschi suoi coetanei furono molto colpevoli nel lasciarsi sedurre all'infelice facondia di quel monaco forsennato. Ma dappoiche alla sola fede possibile venne sostituita quella larva ingannevole, che si chiama protestantismo, le succedenti generazioni sono degne di scusa, se lavorando sulla mobile arena, tutto il loro ingegno e tutti i loro sforzi valsero solo ad innalzare edifizii soggetti ad andare in fascio, dinanzi agli occhi medesimi degli edificatori. La filosofia tedesca fino ai tempi di Emanuele Kant fu in gran parte cattolica, benchè coltivata da protestanti, perchè la sciensa razionale essendo in apparenza separata dalla teologica, egli era naturale che nel primo periodo della nuova eresia, i suoi seguaci filosofassero più o meno, secondo il metodo antico. Laonde il luterano Leibniz 1 si mostra cattolico speculando, come il cattolico Descartes è protestante nelle sue meditazioni. E dal Descartes appunto nacque l'applicazione dell'eterodossia religiosa alle cose filosofi-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Scrivo Leibniz (e non Leibnitz, come oggi si usa dai più), perchè, se ben mi ricordo, tal è l'ortegrafia usata da quel valentuomo, il quale è probabile che sapesse scrievere il proprio nome.

che: da lui la prese il Kant, che introdusse la riforma razionale nella sua patria, donde il seme ne era uscito; giacchè il Kantismo è il Ca: tesianismo condotto alla sua perfezione. Fra i filosofi che fiorirono dopo il Kant, gli uni combatterono la dottrina critica: filosofarono da sè: rinmovarono sistemi antichi: tentarono di crearne de' nuovi; ma produssero effetti poco notabili: e la prova si è, che in quella nazione studiosissima, dove ogni idea feconda germina e fruttifica, non fecero scuola, e rimasero isolati. Gli altri all'incontro, movendo dalla psicologia dei Kantisti e proponendosi di creare una ontologia a rovescio, riuscirono al panteismo; il quale, modificandosi successivamente e pigliando varie forme, partorì quel ciclo panleistico, che incominciato col Fichte, e tultavia durante, è ciò che per ordinario s'intende sotto il nome di filosofia germanica. Ora se si esamina il valore scientifico di questi varii periodi, si troverà grandissimo quello del primo tempo, e della scuola leibniziana; imperocchè io tengo per fermo che la vera filosofia, considerata nella sua sostanza e non negli accessorii, finisse in Europa col Leibniz e col Malebranche. Perciò chi voglia rinnovare la scienza può muovere dal punto, in cui que' due grandi la lasciarono; ma dee limarla ed accrescerla; perchè l'antico capitale del vero non può tornare in credito, se non arricchito di nuovi augumenti; nè la vecchia filosofia sarebbe perita, se non fosse stata difettuosa. Emanuele Kant è un grandissimo psicologo; ma la sua dottrina teoretica è radicalmente viziosa; anzi, rigorosamente parlando, non è dottrina. Quanto ai panteisti, non si può negar veramente che non abbiano fallo prova di molto ingegno, e non si trovi qualche cosa di buono nelle loro opere. Ma il panteismo, che le informa, oltre all'essere esnenzialmente falso, è la sostanza della eterodossia filosofica; la quale non merita a rigore il nome di scienza, come l'eresia non può vendicarsi quello di religione. La verità sola ha il privilegio di esser filosofica, cioè ideale: l'errore è una mera negazione, che non può vestire le apparenze

del positivo, se non sostituendo vuote negazioni o frivoli fantasmi alle idee. Perciò il sistema dei panteisti è piuttosto una poesia o un'algebra di concetti, che una dottrina filosofica. Dal che nasce la corta fortuna di tali sistemi, come si vede oggi in Germania, che dopo avere sciupato un immenso ingegno nel fabbricarne, ed esausta in quest'opera una ricca immaginativa, si trova ora poverissima nella sua opulenza, e fra venti o trenta teoriche filosofiche ch'ella possiede, non si può quasi dire che abbia una mezza filosofia.

Gl' Italiani, se vogliono essere filosofi, se aspirano alla gloria di restituir la vera filosofia all'Europa, che ne manca da gran tempo, debbono confidarsi in Dio e nel proprio ingegno, non negli ammaestramenti e negli esempii forestieri. Io ho molta fiducia nel valore dell' ingegno italiano; dico dell' ingegno dei pochi, poichè la moltitudine è in ltalia come altrove, e osserva il costume delle pecore, che camminano alla cieca, addossandosi le une alle altre, senza inchiedersi, se la via eletta conduca alla meta o in precipizio. Il culto della vera filosofia ricerca che si rappicchi il filo della vera scienza, che se le dia maggior precisione di principii e di metodo, che il patrimonio degli avi si arricchisca di nuove deduzioni e di applicazioni utili. Esporrò il mio modo di vedere su questi varii punti nel corso del presente Irattato. Dal quale apparirà che la scienza ontologica, in cui consiste la sostanza della filosofia, è perduta, e bisogna rifarla di pianta, pigliandone i principii da chi solo può darli. Ma se ella non può logicamente fondarsi altrove che in sè stessa, l'ingegno vi può essere preparato fino ad un certo segno dalle ricerche psicologiche. Intorno alle quali, se si eccettua il Leibniz, e per qualche parte il Kant, credo che i giovani italiani troveranno aiuti più sicuri e più efficaci in casa loro, e nella scuola scozzese, che presso i Tedeschi. Si avvezzino anche a pigliare dimestichezza coi nostri filosofi del medio evo e dei secoli appresso, fino al Vico; non per seguirlo in tutto, ma per inspirarsene, per dare fecondità e calore al loro pensieri, accostandoli alla viva fiamma dell' antico ingegno italiano.

Il quale si manifesta non solo nella verità e nella bontà delle cose che si dicono, ma eziandio nel modo, con cui vengono espresse. La geometria e la scultura dello stile filosofico non si trovano, credo, presso alcun popolo moderno in grado così perfetto, come ne' nostri scrittori; dico quelli che sono veramente nostri, pel loro modo di pensare e di sentire, non per la sola desinenza dei vocaboli. Perciò è tanto più da farne stima e da esserne geloso, che questa dote è quasi un nostro privilegio. Aggiungasi che in ogni genere di dottrina, la lingua e lo stile, di cui il parlante e lo scrivente si servono, importano assaissimo; e più ancora in filosofia che nelle altre materie. Aprirò adunque il mio sentimento intorno a questo soggetto, benchè il parlare di lingua nel preambolo di un'opera scientifica possa dar meraviglia ad alcuni, e far loro augurar poco bene dell'opera stessa. L'occuparsi delle parole al di d'oggi fa segno di poco spirito, di scarsa dottrina: non è uomo di conto, non merita il nome di erudito e di filosofo, se non chi parla e scrive da barbaro. E ciò si dice da taluni dei nostri compatriotti, che non apprezzano fuori d'Italia, se non gli artefici di parole. Ma io non mi vergognerò mai d'imitare, secondo il mio potere, i migliori antichi, diligentissimi cultori del loro idioma, e di seguir l'esempio di Cicerone, che nei prologhi e nel corso delle sue opere tocca spesso della lingua, e mostra che assai se ne curasse. Il vezzo contrario non mi sbigottisce. Quando credo di aver la ragione e gli uomini più illustri, più giu-^ diziosi da mia parte, non mi pesa l'aver pochi compagni, · e l'andare a ritroso della corrente.

Il negare una verità, in grazia di un'altra, è la pecca solita degli spiriti superficiali. Che le cose importino più che le parole, è un vero così evidente, che par quasi ridicolo il dubitarne; benchè l'opinione e la pratica contraria non sia troppo rara, come avrò occasione di toccare altrove. Gli scrittori, che vanno a caccia di frasi, fanno pompa di stile, sot-

topongono i pensieri agli artificii rettorici, sono, non che vani, nocivi, e pregiudicano al vero sapere, spacciando, in cambio di cose, sogni e frivolezze. Segue forse da ciò che non si debba fare alcun caso della elocuzione, e sia bene il trascurare lo studio della lingua? No, certamente: questo eccesso, senza pareggiare gl'inconvenienti dell'altro, sarebbe pur molto dannoso; perchè se l'eleganza indotta non è di alcun pro, la dottrina inclegante non porta a gran pezza quei frutti, di cui è capace. Se per difetto di educazione letteraria, e ludibrio di fortuna, un uomo dotto non ha potuto acquistare l'arte malagevole dello scrivere ornatamente, sarebbe ingiusto e ridicolo l'accusarnelo: dica solo cose vere e nuove con semplicità e chiarezza, se non può con purità ed eleganza; egli avrà tuttavia largamente pagato il suo debito verso la patria. Chi oserebbe biasimare il Vico, per le imperfezioni del suo stile? Ma se l'uomo anche dottissimo vuol convertire in pregio il suo difetto e vantarsene, invece di dolersene, egli è degno di censura. Se altri, senza pur possedere il vantaggio di una squisita dollrina, vuol mettere in regola, che si dee scrivere come viene, che ciascuno può modificar la lingua a suo talento, che il dettare è un'arte, che manca di leggi stabilite e dipende solo dal capriccio dell'artefice, egli è degno di riso. Io ho sempre notato che gli sprezzatori della lingua in teorica, se ne mostrano ignoranti nella pratica; e che all'incontro chi la sa, ne confessa agevolmente l'importanza. Or se la lingua è di gran momento, egli è necessario che in ogni paese culto si trovino letterati, che ne facciano special professione, e la trattino come oggetto principale, o unico, dei loro studii. L'opera di costoro è onorevole e utilissima; e io li giudico tanto benemeriti della patria, quanto importa a questa l'avere uomini, che le preservino intatto il nobile patrimonio della lingua. Quanto non si è gridato, alcuni anni sono, contro Antonio Cesari? Tuttavia, malgrado i clamori levati contro quest'uomo, io lo reputo per uno de' più benemeriti Italiani, che siano vissuti alla nostra età. Egli rimi-

se in onore lo studio dei trecentisti: cavò dalla polyere e ci diede corrette alcune preziose scritture: ci diede nell'imitazione e nel Terenzio le due più belle versioni di prosa italiana, onde possiamo vantarci dopo quelle del Cavalca, del Caro, del Firenzuola, del Segni, dell' Adriani, del Davanzati: arricchì quel Vocabolario, che con tutti i suoi difetti sarà pur sempre la base di ogni buon lavoro in questo genere: combatte colle armi del buon giudizio i corruttori della lingua tanto più biasimevoli, quanto più sogliono coprirsi col mantello della filosofia, e renderla agli occhi dei semplici complice della loro barbaric. Che il Cesari abbia esagerato alcune opinioni; che, come scrittore originale, manchi spesso di scioltezza, di brio, di quella vita, che viene dai pensieri e dagli affetti; che sia talvolta affettato, niuno sarà che il neghi. Ma che giustizia è questa di tener conto solamente dei difetti, di non guardare allo scopo principale di un autore, e all'effetto durevole de'suoi lavori? La gloria del Cesari è di essere stato in un secolo depravatissimo il restitutore della lingua italiana, ritirandone lo studio verso i suoi principii, cioè agli scrittori del trecento, e di avere spesa la vita a far quello, che il Gozzi, il Parini, l'Alfieri avevano desiderato, e fu poscia dal Botta, dal Giordani, dal Leopardi e da altri felicemente proseguito. Ancorchè fra gli scritti del Cesari non ve ne fosse un solo degno di passare ai posteri, non pertanto poche vite furono così bene spese come quella di quest' uomo, a cui da trent'anni in qua non v' ha forse un Italiano, che scriva mezzanamente bene, il quale non debba tenersi in qualche modo obbligato, e riconoscere che senza le fatiche di lui, el'indirizzo provenutone agli studii, egli forse scriverebbe da barbaro.

Si dirà ch'io non m'intendo d'idee, che rinnovo dottrine rancide, che sono incapace di conoscere e di apprezzare i progressi del secolo. Se io abbia qualche idea o no, potrà giudicarlo chi avrà la pazienza di leggere i miei scritti. Questi amatori d'idee non considerano che i concetti fal-

si o volgari volgarmente espressi, secondo la consuctudine moderna, non hanno nessun valore; ma che i concetti veri, benchè volgari, (e tanto più se nuovi e reconditi,) quando siano vestiti di una forma elegante e pellegrina, hanno sempre molto pregio; perchè la verità li rende utili, e la facondia efficaci. In ciò consiste il solo merito odierno di molti libri antichi; la cui dottrina è divenuta così famigliare e domestica a ciascuno, che non ci s'impara più nulla; tuttavia li leggiamo con piacere e profitto per la bellezza della forma, che dà a quelle scritture vetuste una freschezza di gioventù perpetua. E quelle verità notissime così bene espresse fanno una impressione più viva, entrano meglio nell'animo, e fruttano da vantaggio a chi legge. Chi crede le parole non essere che parole, erra di gran lunga. L'idea non ha accesso alla riflessione, se non in quanto è vestita di una forma; e la sua evidenza, precisione, adequatezza ed efficacia dipende dalla perfezione del suo abbigliamento. Fra le innumerabili maniere, con cui un concetto può essere significato, ve ne ha una o poche, che sole hanno virtù di esprimerlo acconciamente, e in modo atto a produrre sullo spirito e sull'animo altrui quell'effetto che si desidera. Ogni lingua contiene in potenza queste tali forme, come ogni forma possibile; ma il saper eleggere le più perfette e metterle in atto è privilegio degli scrittori grandi; i quali senza mutar la natura della lingua, ma esplicando le sue virtù recondite, la perfezionano e l'arricchiscono. Ora ogni qual volta alla verità dei concetti si arroge la bellezza dell'espressione; questa non si può già avere per cosa non appartenente ai pensieri espressi, giacchè richiedendosi a estrinsecarli in modo adequato, e a dar loro la luce e i contorni opportuni, s'immedesima colla loro natura. Quindi è che quando s'incontra questa rara felicità di espressione, il concetto s' imprime nella mente di chi legge come da sè e senza fatica; e con esso la forma che lo veste; e la forma e il concetto s'incorporano talmente insieme nella memoria degli uomini, che l'una non si può infine più separare dall'altro. Tanto è vero

che la parola, quando è perfetta, fa parte integrale e indivisa dell'idea! Ma oggi non si fa caso della elocuzione, che ritrae i concetti pienamente e fedelmente, senza annebbiarli, nè alterarli; come quella, che in virtù della sua stessa perfezione entra inosservata, fermando l'attenzione del lettore o dell'udiente sulle cose stesse, che si esprimono. Quasi che, se lo stile non fosse eccellente, si potesse aver delle cose perfetta notizia. Ma all'incontro, se la dicitura è strana, oscura, intralciata, leziosa, il lettore è costretto suo malgrado a porvi mente; come uno, che volesse penetrare in una casa, e fosse astretto di fermarsi in sulla porta per difficoltà di aprirla. Se costui è dolce di sale, ammirerà per avventura le forme massicce di essa porta, i suoi intagli, e gli altri ornamenti; senza avvertire che tali pregi sono accessorii alla natura dell'uscio, che per esser buono dee sovrattutto essere scorrevole sugli arpioni, e porgere un adito facile a chi ha da entrare nell'edifizio. Nello stesso modo i lettori milensi fanno le meraviglie de' libri difficili per difetto di chi scrive, e disprezzano le dottrine rese agevoli dalla maestria degli espositori. Potrei citare esempii di libri italiani e moderni, contenenti poco o nulla di squisito, che procacciarono a chi li dellò fama di gran pensatore, solo perchè scritti con oscurità affettata e barbaramente. Il neologismo può talvolta coprire concetti nuovi e grandi, come nel Kant e nel Vico, ma per lo più è solo un lusso barbarico, con cui lo scrittore orpella la povertà e la trivialità de' suoi pensamenti.

Molti dolgonsi che agli scrittori italiani manchi la copia dei concetti e la squisitezza della dottrina. Ogni qual volta io sento fare questa querela da uomini dotti e giudiziosi, mi guardo dal contraddirla; perchè essa è in parte fondata. L'Italia certo si rammarica che taluno de'suoi scrittori più squisiti e più eloquenti non abbia applicato l'animo a qualche lavoro, che per la grandezza e l'importanza della materia sia degno del suo valore e della sua fama. Si rammarica, e non poco, che in alcuni lo studio del ben dire prevalga a quello del ben pensare; che in altri la purezza e l'elegan-

za traligni in affettazione, e le leggi immutabili del buon gusto siano confuse colle pretensioni dei pedanti. Si rammarica che siano così scarsi i poeti forti e pensanti altamente, in cui l'estro ideale non si scompagni dal magisterio de' versi; che il Manzoni sia più ammirato che imitato nelle parti che lo rendono sommo; che si sappia poco grado a Silvio Pellico di avere aggiunto dolcezza alla nostra lira e santificato il coturno italiano; che il nobile esempio dato da Giovanni Berchet di far la poesia lirica banditrice di civil sapienza, educatrice del popolo a carità patria, e fierezza e dignità nazionale, abbia così pochi seguaci. Ma quando odo far queste lagnanze da chi non vede nulla di bello e di buono fuori di ciò che si scrive in Francia; da chi fra le cose francesi preferisce quello che v'ha di più cattivo, di più frivolo, di più falso; da chi ammira quelle folli teoriche di un nuovo Cristianesimo, di una nuova letteratura, di una nuova lingua, di una democrazia schietta, di una mutazione assoluta degli ordini sociali; da chi si diletta di leggere quel torrente di ciance inesausto, che si spaccia in su' giornali e nella maggior parte de'libri parigini, e chiama idee quelle insulse generalità, quelle sentenze senza sugo, quelle astrattezze senza sostanza, quelle declamazioni ampollose e sonore, quelle parodie de'libri sacri, a cui si dà nome di filosofia, di prosa poetica, di cloquenza; da chi infine, quandovuole, o dirò meglio, crede di scrivere in italiano, (giacchè il dettare in francese è al parer di costoro più conveniente e fa prova di gentilezza, ) usa il nostro dolcissimo idioma in guisa da sbigottire le orecchie degli stessi Goti, e far parere la lingua degli Ottentotti una soavita e una benedizione; io mi sento inclinato a preferir la nostra povertà, ancorchè grande, alla opulenza oltramontana. Preferisco di gran lunga poche pagine italiane, in cui un saputo scrittore circoscriva nitidamente un fatto, quanto-che sia minuto, o esponga alcune verità utili dedotte dal comun senso con semplicità ed eleganza, a molti volumi di quelle sterili dicerie, dove la verbosa trivialità dei concetti è resa insopportabile dai

lezii e dalla ostentazione. La notizia dei fatti anco meno importanti ha sempre qualche pregio, e le verità più comuni nol sono mai tanto, che non importi il ripeterle spesso, nè si debba saper grado a chi facendolo acconciamente le rende più persuasive. Solo gli errori e le generalità vuote sono sprezzabili, perchè inutili e dannose; e chiamo generalità vuote quelle, che si fondano in aria, che sono opera dello spirito, della fantasia, di un'induzione imperfetta, che non son precedute e legittimate dallo studio delle realtà corrispondenti, sia che queste appartengano al giro delle cose sensibili, o agli ordini superiori della ragione. E tal è quasi tutta la suppellettile odierna di molti libri francesi, specialmente filosofici; dei quali non puoi nemmeno dire se insegnino il vero od il falso, perchè da quei loro generali vaghi, insignificanti, pieghevoli ai contrarii, non si può cavare alcun costrutto. Ma i nostri sapienti lettori, quando hanno digerita una fagiolata di questa sorta, strabiliano ed esclamano: oh questo si che è filosofo! Quasi che si possa dir tale chi astratteggia, senza notizia competente dei concreti, come algebrista chi ignorasse le figure ed i numeri. Io trovo che i valenti Francesi sono del mio sentimento, e si ridono di nove decimi della loro moderna letteratura. E quando sorge fra essi un raro scrittore, che senza compor libri di vasta mole e di recondita erudizione, si faccia elegante interprete di verità utili, e ritiri le lettere verso la purità antica, lo lodano, lo esaltano, lo antepongono alla turba degli autori volgari. Paolo Luigi Courier acquistò nome di primo scrittore francese del secolo, per alcune operette, nelle quali esprime le opinioni del suo tempo, che non sono tutte ugualmente lodevoli, senza quasi altro pregio che la forma. Ma questa è bastata a renderlo famoso; e con ragione; perchè il suo artificio, come scrittore, è veramente de' più rari, e non ha da far nulla colla facondia declamatrice, che oggi ottiene l'onor del campo. Se il Courier fosse nato in ltalia e avesse scritto in italiano, sarebbe stato schernito e chiamato parolaio (11). Dunque noi soli Italiani non sapre-

mo apprezzare la bontà, quando è rara? E ci guarderemo dall'imitare i Francesi solo in quello che hanno di buono, qual è la stima dei valorosi, che onorano la patria?

Ma prima dote dello stile è la chiarezza. Io mi sono studialo di esser chiaro al possibile, e spero che niuno si dorrà ch' io abbia mancato a questo debito, per ciò che spetta all'elocuzione; l'oscurità propria delle materie non essendo in mio arbitrio il cessarla o il diminuirla. Oltre che, non iscrivendo io un' opera elementare, ma esponendo un nuovo sistema di filosofia, suppongo che il lettore conosca lo stato, in cui è presentemente la scienza, e le vicende anteriori di essa. Ne credo che alcuno vorrà oppormi la concisione, come difetto di perspicuità; giacchè uno scritto, per essere conciso, riesce solo oscuro a coloro, che lo scorrono, non a quelli che lo leggono accuratamente. Stimo anzi che per costoro la concisione, purchè non sia disgiunta dalla precisione, conferisca alla chiarezza, e che all'incontro la prolissità verbosa offuschi i concetti (12). Ho dovuto ristringermi, non già per far la satira di questo secolo ciarliero, e degli Aterii, dei Tracali, che fanno bello il mondo, ma sia per evitar lunghezza, atteso la copia delle materie, sia per gustare ai lettori di polso, se la mia huona sorte me ne procaccerà alcuno 1. Non ho però evitato di ripetermi, ogni qual volta mi parve assolutamente necessario alla chiarczza, o trattandosi di alcune considerazioni, che mi sembrano importantissime, e da poter essere replicate, non senza frutto.

<sup>\* «</sup> Gli scrittori utili alla repubblica delle lettere si riducono a due sorti. Una è di coloro che vogliono giovare alla gioventù; ed a costoro è necessario esplicar le cose da' primi termini, esporre spianatamente le altrui opinioni, e rapportarne tutte le ragioni appuntino, o per fondarsi in quelle o per confutarle; indi addurre alcuna cosa del loro in mezzo, e farne vedere tutte le conseguenze, e raccorne sino agli ultimi corollarii. E questi sono i voluminosi; e in rapportarli è lecito, anzi debito trasondare moletissime cose, rioè dire tutto l'altrui. Altri sono che non vogliono gravare l'ordine de' dotti di più fatica; nè obbligarli che per leggere alcune porhe lor cose, abbiano a rileggere le moltissime che hanno già lette in altrui; e costoro mandan fuori alcuni piccioli libricciuoli, ma tutti pieni di cose proprie. lo sonmi studiato essere in questa seconda achiera; se l'abbia conseguito, il giudizio è de' dotti. » Op. lat. Mediol. 1833, tom. 1, p. 102.

La semplicità è la seconda dote, che dee proporsi chi scrive; senza la quale è anco difficile il conseguire la prima; giacchè la ricercatezza falsifica ed anuebbia i concetti. Ella varia, secondo i diversi generi di stile, e può es-. sere maggiore o minore, proporzionatamente al tema, che si ha per le mani. Nelle composizioni didascaliche, com'è in gran parte l'opera presente, vuol esser somma: lo stile loro dee scorrer piano, facile, naturale, e sfuggire ogni ornamento disdicevole al tenore ordinario del conversare. lo mi sono adoperato di essere semplicissimo, e ho studiato nella proprietà dei vocaboli; nella quale consiste gran parte di quella eleganza, che è conceduta, anzi prescritta, allo stile insegnativo. Non ho uccellato ai fiori e agli artifizii rettorici, che piacciono oggidi, non perchè io non abbia potuto, ma perchè non ho voluto. Posso dirlo, senza temerità, nè arroganza; giacchè ciò che oggi chiamasi eleganza, ed anche eloquenza, è un magisterio, di cui ciascuno è capace, ed è spesso men facile il cansarlo, che il metterlo in opera. Metafore mal prese, iperboli sperticate, imagini triviali, arguzie, epigrammi, romori, gonfiezze, stiracchiature, sdolcinature, capriole, salti, capitomboli, niuna proprietà nelle voci, niuna sobrietà negli ornamenti, niuna aggiustatezza nelle figure, stile poetico in prosa e prosaico ne' versi, cioè prosa rimata o furibonda, sono i pregi, che rendono caro chi scrive, e lodato dai più. Lo scriver semplice, oltre all'esser disprezzato per sè stesso, fa parere le cose, che si esprimono, comuni e volgari, ancorchè siano pellegrine e nobilissime: tanto che si può dire che lo scriver bene al di d'oggi in Italia nuoce assaissimo alla fama. Chi vuole rimanere oscuro, usi uno stile semplice e puro, rimoto da ogni affettazione: adoperi quell'arte pellegrina, che non si scuopre; e per quanto siano del resto pregevoli le sue opere, potrà averle per morte prima che nascano. Quanti sono, verbigrazia, gl'Italiani, che conoscano, e fra' pochi conoscilori, che apprezzino, le Lettere di Pamfilo a Polifilo? Le quali, per la dottrina, sono

forse l'opera più giudiziosa e profonda che siasi divulgata, onde vendicare alla Toscana il giusto possesso, e le origini della nostra lingua; per la forma, risplendono fra le prose italiane più perfette di questa età. Trovi in esse una semplicità tale, che non si può immaginar la maggiore; un sapor tutto greco; una facilità inimitabile: puoi applicarvi ciò che Cicerone diceva dei Comentarii di Cesare: « Nudi sunt, recti et venusti, omni ornatu orationis, tan-« quam veste detracto. Sed dum voluit alios habere para-« ta, unde sumerent.... ineptis gratum fortasse fecit, qui « volunt illa calamistris inurere; sanos quidem homines a « scribendo deterruit 1. » Onde non è meraviglia, se il disadorno e semplicissimo Cesare fosse chiamato da Tacito summus auctorum<sup>2</sup>. Ma s'egli è credibile che pochi ai tempi di Tacito concorressero in questa sentenza, io non so se oggi in Italia si trovino dieci letterati, che siano in grado di misurar l'altezza del Biamonti o del Leopardi, maravigliosi scrittori, che in un secolo scorrettissimo e leziosissimo seppero porgere, scrivendo, una imagine della forte e schietta antichità. L'uso odierno di poetare e scagliare filosofando, non pur nei concetti, ma eziandio nella dicitura, è venuto a noi di Francia, dove fu recato dalla Germania. Non voglio definire, se cotal foggia di stile sia buona o rea nelle lingue teutoniche, il cui genio, tenendo più dell'orientale, può forse accomodarsi di tali modi, frequenti negl'idiomi di Oriente, ed ivi comuni a ogni genere di dettato. Ma certo essa è affatto contraria all'indole delle lingue nate dal latino, e specialmente della nostra, dove il proseggiare in tal modo, sovrattutto nelle materie scientifiche, e filosofiche, è ridicolo e insopportabile a chi non ha affatto perduto il giudizio. Parti essenziali dello stile scientifico sono la semplicità, la chiarezza, la precisione. Quei concetti vaghi, aerei, intangibili, inetti ad essere contornati, scolpiti, espressi con distinzione e chiarezza, e non possibili a rendersi con una formola schietta e precisa, sono co-

sa poetica, non suppellettile dottrinale, e debbonsi cessar dalla scienza. L'idea filosofica vuol essere delineata schiettamente, vuol essere incarnata, posta in rilievo, e mostrata di faccia; non accennata solo come gli abbozzi, nè messa in iscorcio e sfumante, come i profili e i lontani delle pitture. L'Alighieri nelle sue opere dottrinali, il Cavalca, il Passavanti, il Machiavelli, il Gelli, il Caro, il Casa, il Castiglione, lo Speroni, il Vettori, Bernardo Segni, Marcello Adriani, Torquato Tasso, Giambatista Doni, il Galilei, il Bartoli, il Pal'avicino, il Redi, lo Spallanzani, il Gravina, Francesco Maria Zanotti, Gasparo Gozzi, e altri, che sarebbe troppo lungo l'annoverare, ci lasciarono buoni modelli, talvolta stupendi, di stile insegnativo e scientifico, applicabilissimo alle coce di filosofia, nel quale non trovi un'ombra delle moderne eleganze; trovi bensì quasi sempre una mirabile proprietà, e talvolta il grazioso atticismo, la nobile urbanità degli antichi, e un sentore di quella divina fragranza, che si respira negli scritti di Tullio e di Platone. E con questa patria ricchezza di sommi esemplari, tu ricorrerai ai Tedeschi e ai Francesi, per aver modelli di elocuzione filosofica, quasichè la nostra lingua, facondissima in ogni genere, sia mula o balbellante per le sole verità razionali? E dirai, come usano alcuni, ch'essa non si piega alle dottrine scientifiche, non è capace di quella facondia, che sta bene alle volte eziandio nelle filosofiche e civili composizioni? Che non ha i vocaboli e le frasi opportune? Che non ammette la precisione e la limpidezza? Che rifiuta la semplicità dell' andamento analitico, quando occorre, perchè sa innalzarsi, se vuole, al processo artificioso della sintesi? Che infine un idioma così potente e moltiforme non è suscettivo di quei pregi, che si ammirano nel francese. e che è degno di essere scacciato dalle accademie e dalle scuole, come innanzi all'Alfieri molti volevano sbandirlo dalle tragiche scene?

La terza dote richiesta in qualsivoglia genere di scrittura è la purità, che consiste non tanto nelle voci e nelle frasi, quanto nel loro collegamento, nel giro delle clausole. nel colore totale dell'elocuzione, e rende tutte queste parti conformi al genio nazionale e proprio della lingua. Ogni idioma ha la sua indole particolare, cui non può dismettere, senza corrompersi, senza lasciar di essere quello che è, e diventare un altro. Non ne segue però che sia immobile e incapace di ampliarsi e di perfezionarsi; ma bensì che dee farlo in modo conforme alla propria natura. Al quale effetto bisogna, che ogni aggiunta che vi si fa, ogni nuova forma che vi s'imprime, nasca dal didentro e non dal difuori, sia un' esplicazione interiore, anzichè un' accessione estrinseca, e rampolli spontaneamente dalla sua essenza. Se una voce o frase nuova è veramente necessaria, sarebbe pedanteria l'escluderla: si può pigliar donde occorre; purchè sia tale, che per la sua indole e per la consuetudine delle orecchie degli uomini, possa incorporarsi coll'antico idioma, come le particelle nutritive, che s' immedesimano col corpo umano, e diventano la sua propria sostanza. Dicasi altrettanto delle varie e nuove forme di stile, di cui la favella è capace. Ogni lingua contiene potenzialmente una infinità di maniere, che si vanno successivamente esplicando, per opera del popolo e degli scrittori. Il trovare nelle viscere dell'idioma corrente una forma novella, stata finora nascosta a tutti i parlanti e scriventi, e produrla e metterla in atto, è privilegio de' sommi scrittori; l'eccellenza dei quali consiste nell'attuare successivamente le potenze di una lingua. Se all'incontro chi detta vuole imprimere nella favella una forma, che virtualmente non vi si contiene, invece di riuscir ottimo, diventa pessimo; e quando al suo tentativo prevalga il buon giudizio dei dotti e del pubblico, egli è ben tosto sprezzato, come accadde ai secentisti e ai gallizzanti del secolo scorso: dove che accadendo il contrario, e l'innovazione passando in uso, l'idioma perisce. Insomma la lingua è un tutlo organico, che non può ampliarsi e abbellirsi, se non per un moto interiore e conforme alle proprie leggi: non può giovarsi delle aggiunte, se non in quanto consuonano al suo genio e fanno con esso tutto un corpo. Queste considerazioni, come ognun vede, sono generali: nè possono adattarsi ai particolari, onde dar sentenza sul merito degli scrittori, e sulla qualità delle innovazioni, se non per un giudizio pratico, che presuppone in chi lo porta molta perizia della loquela, intorno a cui si discorre. I quali sono oggi pochissimi; e la condizione d'Italia non è gran fatto disforme per questo rispetto da quella di parecchie altre provincie d'Europa. Paolo Luigi Courier, ottimo giudice, stima che fra' suoi coelanei non si trovassero cinque o sei autori, che possedessero il francese 1. Il Leopardi, che non è secondo nel suo genere a nessuno dei nostri prosatori più eminenti, non credeva che ce ne fossero più di due o tre a'suoi tempi, che sapessero bene scrivere l'italiano<sup>2</sup>. Onde si vede, che opinione si debba avere di quegli amatori generosi della lingua nostra, che vogliono arricchirla, facendone un guazzabuglio di tutte le loquele di Europa, nel quale la minor parte dovrebbe esser quella del parlare d'Italia. Costoro affermano il nostro sermone esser povero, senza conoscere un millesimodelle sue dovizie; e nell'antiporre i cenci stranieri ai proprii tesori, somigliano quei selvaggi, che per alcuni gránelli di vetro o altre bazzecole, davano a disertare il loro paese ricco di oro e di gemme, onde ignoravano il pregio, alla cupidigia dei trafficanti forestieri.

Se io prédico la necessità dello scrivere italianamente, e me ne sono sforzato, secondo il mio potere, sono però lungi dal credere d'averlo conseguito. Coloro fra'miei compatriotti, che posseggono quest'arte difficile, troveranno per avventura molto da riprendere nello stile del mio libro. Quanto alla purità dei vocaboli, che è un negozio di memoria, non credo di aver molto da temere le critiche ragionevoli; giacchè non mi sono mai dilungato dai ricevuti e legittimi, (protestando di non appartenere al novero di quei filosofi, che ridono del vocabolario,) se non qualche volta,

<sup>3</sup> Lett. à M. Raynouard.

<sup>2 1/</sup> Parini, cap. 2.

costretto dalla precisione e perspicuità, più importanti della purezza. E anche in questo caso la maggior parte delle voci non registrate che adopero, si trovano in antichi scrittori, specialmente del secolo sedicesimo e del seguente, le cui dovizie sono ancora in gran parle sconosciute. Ora l'innovazione dei modi, quando è necessaria, conforme all'indole della lingua, o protetta dall'autorità degli antichi, io la tengo per lecita, anzi lodevole. Ma quanto allo stile, ogni novità, che non si connaturi al genio della favella, è al tutto illecita, e la necessità non può scusarla, perchè non ha luogo a suo riguardo. Niente è più malagevole, che dare all'elocuzione, oltre le qualità suddette, la naturalezza, la disinvoltura, la varietà, il nerbo, l'eleganza, l'armonia, il colore nativo, e le altre virtù, da cui dipende la perfezione del dire. Alla quale non potendo io aspirare senza temerità avrei tuttavia sperato di poter esserne meno lontano; se la fortuna non avesse turbato l'indirizzo e rotto l'ordine de'miei studii. Imperocchè diviso dall'Italia e dagl' Italiani; costretto a parlare, dettare, insegnar del continuo in una lingua, che fra le forestiere è forse la più nociva al genio della nostra; privo quasi di libri scritti nell'idioma patrio, e di tempo per tenere colla lettura vive e fresche nella mente le forme native del nostro sermone; io mi trovo aver perduto in parte il capitale acquistato, e mi veggo lungi da quel segno, a cui sarei forse potuto giungere. Arrogi la difficoltà della materia astrusissima, dove gli ornati essendo quasi al tutto interdetti, è opera più malagevole il saper sostenere e variare lo stile, senza danno della semplicità e della precisione; oltre le specialità dello scrivere didascalico forse meno facile del genere oratorio e descrittivo. Io indirizzo queste scuse a quei pochi, ai quali è degno parlar di lingua, perchè l'apprezzano e se ne intendono; a quelli, che non confondono, come si fa dai più, i difetti coi pregi, e le colpe coll' innocenza. Imperocchè . molti cercando nei libri italiani il secco, e il rotto, e lo scolorito, e i singhiozzi, e lo sdrucciolare, e le altre doti del69 **?9**.**(18**)

la lingua francese, appuntano gli scritturi di quello, onde questi dovrebbero essere lodati o almeno scusati. A siffatti critici e a tutti coloro, che non sanno e non si curano di apprendere la lingua nostra, che amano il parlare e lo scrivere poligiotto, che vorrebbero rinnovare in Italia il portento di Babele, non si ha da chiedere perdono di barbarismi ne di solecismi. Avrei piuttosto da scusarmi o giustificarmi, perche non iscrivo affatto come loro.

lo mi stendo forse troppo intorno a queste considerazioni, perchè le credo opportune principalmente a una classe di lettori, che desidero di avere: cioè ai giovani miei compatriotti; voglio dire a quelli, che hanno candore e modestia, abborriscono dalla frivolezza e corruttela del secolo, si sentono nati a cose grandi, e disposti a collocare negli studii austeri quell'ingegno e quella sovrabbondanza di forze e di vita, che gli antichi polevano spendere nelle imprese oggi vietate della libertà patria e della gloria cittadina. La gioventù ha naturalmente l'animo aperto al buono ed al vero: non è impedita dalle preoccupazioni: non è vincolata dal freddo e turpe egoismo: può dare ai sentimenti, agli studii ed al vivere quell' indirizzo che vuole, trovandosi immune dalle inveterate abitudini, e promettendosi ragionevolmente un lungo avvenire. I rivolgimenti sociali, così in bene come in male, accompagnano il variare delle generazioni; essendo impossibile che la moltitudine dei pensanti e degli operanti cangi natura in sul mezzo, o in sul declinare degli anni. Se lo stato morale della società non variasse col succedersi di quelle, la specie umana sarebbe immota, e la perfettibilità, che la privilegia e distingue dai bruti, dovrebbe riporsi fra le chimere. Ora nulla è più certo di questa nobile prerogativa; dal che s'inferisce che la generazione dei giovani si disforma sempre più o meno negli affetti e nei pensamenti da quella de' suoi padri. Quindi ne nascono le vicissitudini morali e civili delle nazioni. La quale disformità in ciò consiste, che ogni, nuova generazione tira nuove conseguenze dalle dottripe

professale dianzi; perchè il genere umano è logico, ma non si affretta nelle sue deduzioni. Se ci rappresentiamo l'esplicazione di una dottrina, come una lunga serie di sillogismi insieme connessi, quasi anella di una catena, ogni elà ci può rendere imagine di uno o pochi di questi sillogismi: formali i quali, ella si arresta; lasciando la cura di dedurre gli altri alle generazioni succedenti, finchè siasi giunto all'ultima conseguenza. Quindi è che la logica dell'individuo è sempre imperfetta: il layoro dialettico si compie soltanto nella specie ed è duraturo al pari di essa. Perciò i progressi del genere umano si riducono alla successiva esplicazione delle conseguenze contenute potenzialmente nei principii, onde prese le mosse; come uno svolgersi graduato di semi racchiusi in un germe primitivo. Dalle dottrine provengono le mutazioni sociali di ogni sorte; giacchè l'azione umana deriva sempre dal pensiero, e il mutarsi delle operazioni esterne e libere degli uomini ha la sua radice ne' cambiamenti correlativi, che di mano in mano succedono negli spiriti. Tanto che ogni vicenda sociale è l'effetto, e come dir l'uso pratico, di un nuovo sillogismo, e la storia tutta quanta ci si rappresenta, come l'attuazione universale della dialettica. Da questa nozione della perfettibilità umana risulta, che se il lavoro deduttivo fosse rigorosamente eseguito in tutta la serie delle generazioni succedentisi, il migliorarsi della società e degl' individui sarebbe continuo, senza soggiacere ad alcun traviamento. Ora il contrario ha luogo; e non dispiaccia a certi fautori del progresso, se la cosa mi par si manifesta da tornar inutile il provarla. Dirò bensì che il regresso succede ogni qual volta la generazione nuova, che riceve dalla precedente la notizia dei principii e del lavoro già operato, la altera in quel modo e per quelle cagioni, che dichiarerò altrove. L'alterazione dei principii corrompe di necessità tutte le loro dipendenze; onde l'età che ha la sventura d'introdurre questa gran mutazione nella dialettica sociale, invece di prolungar la catena, la rompe: invece di

trarre innanzi l'opera deduttiva, la ricomincia; ma la ricomincia con falsi principii, le cui conseguenze successive sono diverse e spesso opposte a quelle, che avrebbero avuto luogo nel caso contrario. Eccoti la spiegazione filosofica del regresso. Per tal modo al corso deduttivo della verità sottentra il corso dell'errore; il qual corso, applicato alle azioni esteriori, produce la seguenza di quei mali moltiformi e di tutte quelle morali calamità, ond'è piena la storia delle nazioni.

Ciò posto, volgendomi a quei giovani, cha hanno già delibate le prime nozioni della filosofia, e sono capaci di un forte e virile pensare, io parlerò loro in questa sentenza: « Voi componete la generazione novella, che dee acerescere l'eredità dottrinale, lasciatavi dai vostri padri, e aggiungere un nuovo anello al processo discorsivadell'umano consorzio. Le sorti dell'avvenire, le sorti dei vostri figli e dei vostri nepoti, dipendono in gran parte da voi. Se l'età, che corre, è sulla buona via, se la dottrina, che i vostri padri vi consegnarono, è vera e salutare, l'opera vostra riuscirà agevole, trattandosi solamente di conservare e di aumentare il deposito intellettuale, che avete ricevuto. Ma se all'incontro noi fossimo in istato di fegresso; se in alcuna delle generazioni precedenti si fosse scambiato l'errore col vero, e abbandonato il diritto cammino; se molte idee, sulle quali oggi si lavora, fossero sostanzialmente false, o talmente imperfette, da non poter somministrare una salda base per l'avvenire; se, dico, le cose fossero in questi termini, non occorre dimostrare l'obbligo che avreste di abbandonare la strada in cui siete, e scegliere un nuovo sentiero. Il dubbio è si grave e di tanta importanza, che la cosa merita di essere esaminata. Qual è il retaggio intellettuale e civile, che i vostri maggiori vi lasciarono? Eccovelo in due parole: in religione, la miscredenza; in politica, le dottrine di una libertà licenziosa o di un dispotismo tirannico, che possono peggiorare, distruggere, ma non fondare, nè migliorare gli stati; nelle lettere e nei costumi, la nullità di ogni spirito patrio

e l'imitazione forestiera. Ciò rispetto alle opinioni; nel fatto poi, l'applicazione di esse, e per colmo del male la debolezza, la disunione e la servitù d'Italia. Se consultate il retto senso, e porgete orecchio ai generosi sentimenti, che albergano negli animi vostri, non potete ragionevolmente presumere che le dottrine per cui la patria nostra è divenuta a tanta bassezza, siano buone e legittime. D'altra parte, se volgete gli occhi addietro, troverete che l'Italia, quattro secoli fa, era non solo di professione, ma di mente e di cuore religiosa e cattolica; fiorente di commercii, d'industrie, di potenza; avente una letteratura e una civiltà sua propria; ferace d'uomini grandi in ogni genere; ricca di civil sapienza; imperante e non serviente all'opinione del resto di Europa; possedente una libertà non infame per alcuna delle enormezze moderne; indipendente dai forestieri; non unita, (e questo fu il suo gran male,) ma tale almeno, che per conseguire la sua unità avea bensì da combattere contro le proprie passioni, ma non contro le arti e le armi straniere. Che vi pare di questo paragone? Potete credere che il cammino fatto da allora in poi sia stato di bene in meglio, o non anzi il contrario? Potete credere che a quel ragguaglio noi siamo in via di progresso? Non affrettate la risposta: il problema è troppo grave e complicato da poter essere risoluto su due piedi. Vi chieggo solamente, qual vi paia più probabile a prima fronte delle due contrarie risposte, che si possono fare a questa domanda. Certo il parere di quelli, che stimano la stagione presente a petto della passata essere l'età dell'oro, non è il più verosimile. Or bene, se vi dà l'animo di seguirmi attentamente nel mio discorso, vi proverò che l'apparenza in questo caso non si discorda dalla realtà, nè il verisimile dal vero. Vi proverò che l'Italia e seco l'Europa sono da tre secoli in istato di regresso intorno a quelle cose, che compongono l'essenza, e non gli accessorii, del progresso civile: vi proverò che la filosofia, di cui l'età nostra si vanta, e che da molti si vorrebbe sostituire alla religione, non merita pure il nome di scien-

za: vi proverò che questa religione sì negletta e vilipesa è la base di tutto il sapere umano, e di ogni filosofia, che non voglia smarrirsi negli assurdi e nelle chimere: vi proverò che le teoriche moderne della libertà politica sono false nei loro principii, funeste nelle loro conseguenze, e si distinguono più al sembiante che in effetto dalle teoriche del dispotismo nate dalla stessa fonte; vi proverò che la dottrina della libertà vera, stabile, ordinata, pacifica, incivilitrice, ha eziandio per base le religiose credenze; le quali essendo il puntello della filosofia e della politica, del pensiero e dell'azione degli uomini, costituiscono il principio supremo del'a civiltà umana. Le mie prove saranno, spero, di un rigor matematico; e ve lo dico, perchè avendole meditate molti anni, credo di poterlo, senza temerità, promettere. Ve lo dico, non per influire anticipatamente nel vostro giudizio, ma per destare la vostra attenzione; per rimuovere la presunzione sfavorevole, che potrebbe nascere contro la verità delle mie ragioni dalla novità e dalla difficoltà loro. Imperocchè consistendo esse in una serie di formole, la cui evidenza dipende in gran parte dalla virtù riflessiva e dal processo sintetico dello spirito, per esser bene afferrate hanno d'uopo di tutta la vostra attenzione, di un animo libero e disposto a ricevere il vero. Ben sapete che niente pregiudica tanto alla cognizione della verità, quanto le false preoccupazioni, che ingombrano lo spirito, e fanno velo al giudizio. La vostra età è più libera che le altre datali lacci; tuttavia non ne è affatto sciolta, perchè la conversazione, i libri, l'esempio, il parere dei più, hanno già formata in voi una spezie di persuasione, la quale nel caso presente non mi può essere propizia, come quella, che essendo opera della generazione trascorsa, dee consuonare colle sue dottrine. Scioglietevi adunque da questi impacci: porgetemi l'animo vostro, aperto al vero, e interamente vacuo da ogni preconcetta opinione. Se voi aveste la buona ventura di essere ben radicati nelle vere credenze, non potrei parlarvi così, senza contraddirmi. Imperocchè dal mio discorso, fra le altre conclusioni, inferirete che la

fede cattolica, essendo la vita dello spirito, e la base assoluta di ogni ragione, versando intorno ai principii. e formando la condizione primaria di tutto lo scibile, può essere rivocata in dubbio, senza contraddizione; e che la più grande sciagura che possa incontrare all'umano intelletto, posseditore di questo gran dono, è il rigettarlo per un solo istante, e mettersi a rischio di perderlo eternamente. Ma siccome io m' indirizzo specialmente a coloro di voi, che non hanno avuto il beneficio di ben ricevere la dottrina religiosa, o sono incorsi nella disgrazia di perderla, percio vi è d'uopo spogliarvi delle preoccupazioni, che ostano al racquistarla. Il che veramente non è facile: ma voi potete farlo e dovete; e non solo siete capaci e degni di tentar l'opera, ma avete l'obbligo di recarla a compimento. Imperocchè, se troverete ch' io abbia ragione, avrete a imprendere dal canto vostro un lavoro più difficile; dovrete disfare l'operato di tre secoli, e rinnovellare la condizione morale della società. Un volere tenacissimo, un'indomita risoluzione e immensi sforzi si richieggono alla grande e gloriosa impresa. Addestratevi a darvi opera, cominciando da uno sfor-20 minore, e nettando il vostro spirito dalle opinioni, di cui è imbevuto. Non vi chieggo poco, lo confesso. Si tratta di mettere in dubbio l'infallibilità filosofica di quasi tutti i pensatori del secolo passato, che menano sì gran romore nel mondo: di sospendere quel fervore di fede tenacissima, con cui l'età vostra ha abbracciate le dottrine correnti sulla filosofia, sulla religione, sulla libertà dei popoli. Non abbiate però timore che il mio discorso debba condurvi ad estinguere o comechessia menomare l'affetto e lo zelo vostro per la libertà e la filosofia. L'amore, che portate a queste due cose, è legittimo e santo: non che indebolirlo, la dottrina esposta nel mio libro è destinata ad avvalorarlo. Distinguete il concetto generico, che avete dell'oggetto di que' vostri due amori, dalla sua specifica determinazione: l'errore sta in questa, e non in quello. La confusione di una idea generale, verissima in sè stessa, con falsi par-

ticolari, è ciò che genera la forza e il prestigio dell'errore, specialmente negli animi vostri, candidi, schietti, inclinati ad amare il vero ed il bene, ad odiare la falsità ed il male, ogniqualvolta li veggano nella loro nativa condizione. Il lenocinio del falso deriva sempre dal vero, con cui è mescolato: ad annullarlo, basta il farne la cerna. Io v'invito a quest'opera sacrosanta, esortandovi a recarvi quella libertà e pacatezza di spirito, fuor delle quali, le altre qualità dell'ingegno tornano inutili. Accingetevi adunque animosamente a seguirmi, e se l'esito sarà quale io desidero, non avrete a dolervene per voi stessi, nè a scusarvene colla patria. »

La filosofia è sempre utile, ma oggi si può dir necessaria alle colte generazioni italiane. Piglio il nome di filosofia con una certa larghezza, intendendo per essa tutte le discipline, che si attengono all'uomo individuale e sociale, che sono atte a muovere, a nobilitare i suoi affetti e ad accrescere le forze dell'ingegno inventivo. Quando una nazione è divenuta schiava di cattive abitudini, e smarrita ogni vena di concetti, ogni vigore di spirili, dorme in un sonno profondo. tutto ciò che può ridestare il sentimento del suo antico valore, è utile e non pericoloso. La libertà del pensare male intesa nocque altra fiata alla causa del vero: ora non può altrimenti che giovargli, giacche la verità è perduta, e l'uomo dato in preda all'errore, languisce sotto il suo giogo. Perciò i buoni governi non debbono aver paura della filosofia, quasichè avvezzando gli spiriti a libertà, e a cercare le ragioni delle cose, essa favorisca la licenza e le ribellioni. Certo que' principi, che amano di esercitare tirannicamente la loro potenza, e da ogni legittimo freno abborriscono, ragionevolmente s'inquietano delle speculazioni e di ogni culto dell'umano ingegno. Fuor delle lettere molli ed oscene, l'uso del pensiero e della parola dee dar loro gelosia di stato, e parer formidabile. Ma io voglio sperare che non vi sia in Italia alcuno di questi principi: voglio sperar che niuno dei dominanti italiani ami il dispetismo e la tirannide: voglio

sperare che ricusando di dare ai popoli instituzioni più confacenti ai progressi della civiltà e all'indole dei tempi, siano mossi, non da mal animo, ma dal temere le improntitudini degli uomini, le violenze e gli errori delle rivoluzioni. Essi hanno presenti alla memoria le scene spaventevoli della passata rivoluzion francese, e il naufragio di una monarchia potentissima: hanno dinanzi agli occhi l'esempio di quella folle setta repubblicana, che colle migliori intenzioni del mondo, mette a strage ed a fuoco le città inglesi, insanguina di tempo in tempo le vie di Parigi, e s'adopera gagliardamente a distruggere la libertà in Francia e a renderla impossibile in Europa. Io non credo che i repubblicani ci riescano; ma tengo per fermo che siano i migliori appoggi del dispotismo vivente, e che, senza l'opera loro, non vi sarebbe forse in Europa una sola provincia, che non godesse di una libertà temperata, che è la sola libertà possibile. Nè posso immaginare che, quando fosse tolto via questo timore, i nostri principi sarebbero di animo così tristamente imperterrito, e così avido di una breve potenza, da non voler soddisfare al giusto desiderio dei popoli, e rendersi colpevoli dinanzi a Dio ed ai posteri di quelle calamità, che, siano rimote o propingue, ricadono sempre sul capo di chi avrebbe potuto antivederle e ripararvi. Ma chi governa suol cacciare il timor futuro col timor presente, e stima di far gran senno a seminare un'ampia messe di mali inevitabili e lontani, per non incorrere in mali più vicini. È egli sensato e prudente questo consiglio? Nol eredo; perchè agli abusi della libertà si può facilmente rimediare finchè la radice del potere sovrano è intatta, e la sua maestà inviolata; laddove niuna forza del mondo potrà impedire che il dispotismo, se dura, adduca di que' rivolgimenti insuperabili, che troncano inervial principato, e rendono la libertà succedente debole ed inferma. Così alcuni principi, per non voler farsi autori di sagge instituzioni, cui potrebbero facilmente preservar da ogni eccesso, spingono i popoli a usurpar colla forza i diritti loro negati, e per conservare una signo-

ria ascoluta, rendono ai posteri impossibile o almeno difficilissima la libertà e la monarchia. Ma qui non è mio proposito di entrare in questa materia: voglio solo inferire dalle cose dette, essere credibile che i nostri principi siano avversi alla libertà moderata, perchè temono la libertà eccessiva. Imperocchè le dottrine, che oggi corrono in politica, essendo appoggiate a principii falsi, conducono a conseguenze assurde, che dalla teorica passando nella pratica, producono le esorbitanze delle rivoluzioni; le quali sono la logica operativa dei popoli allucinati da false promesse. I nostri governi adunque non dovrebbero abborrire da una dottrina contraria, che mescendo insieme res olim dissociabiles, (noi dovremmo dir oggi, ) accordi la libertà col principato, e volga a favore del secondo que' sentimenti generosi e magnanimi, che sono adoperati contro di esso. Giacchè lo spegnere questi sensi non è possibile; e il tentarlo, come alcuni principi fanno, abbiettando gli animi, prostrandoli di forze, corrompendoli, studiando a renderli. vili, cupidi, effemminati, egoisti, è impresa tetra e abbominevole. Lasciarli come sono, è pericoloso, perchè sono ostili all'autorità pubblica. Fra i difensori dei re si trovano certo uomini virtuosi; tuttavia non si può negare, generalmente parlando, che gli animi più nobili, più eccelsi, più illibati, stanno dalla parte dei popoli, e procacciano, senza volerlo, un'autorità grande ai motori di rivoluzioni. Che fare adunque? Non veggo altro partito possibile, che il custodire, osservare, promuovere quegli affetti santissimi; ma bene indirizzarli, ed educarli in modo, che possano essere soddisfatti sensa rischio. Or questa è l'opera della filosofia; direi della religione, se questa non fosse perita negli animi dei più, e non abbisognasse di essere instaurata non meno che il potere politico. La filosofia è oggimai il solo mezzo atto ad emendare, a promuovere la civiltà del secolo; e perciò è degna che i principi savii non la temano, ma piuttosto la favoriscano 1. Essi paventano la falsa

La favoriscano, non già col proteggerla, ( perchè in tal caso correrebbono pericolo di guastarla, ) ma col non impedirla.

69

filosofia: ci oppongano la vera; perchè le dottrine possono solo essere combattute con frutto dalle dottrine. I cannoni e gli sgherri non provano contro di esse. Nè credano che le massime atte a vincere gli errori correnti siano quelle del dispotismo; le quali messe in campo più volte per opera di uomini ingegnosi, dall' Hobbes fino al Bonald, avvalorarono l'opinione contraria, invece d'indebolirla. Il che non è da stupire; perchè le dottrine del dispotismo sono assurde e peslifere, e la disfalta dell'errore non può nascere da un altro errore, ma dal vero. Non temano anche i principi che la filosofia, adusando gl'ingegni ad esser liberi, li renda indocili e licenziosi. La licenza non può nascere dalla libertà, di cui e la maggior nemica; ma bensì da quei falsi principii, da quegli affetti perversi, che si coprono col suo mantello. Toglicte a tali principii la maschera, mostrateli nella nudità loro; niuno potrà più confonderli colla libertà vera e legittima. La licenza non è libertà, ma servitù; servitù verso i sensi, servitù verso le passioni, servitù verso l'egoismo, l'orgoglio, l'ignoranza, le preoccupazioni di un falso sapere. Niuna età fu più schiava della nostra, che pur si vanta di liberi spiriti; e da quest' indole servile nasce quella mollezza e prostrazione degli animi e degl' ingegni, che è così universale. Come può consistere la libertà, se non è generosa e forte? Il fatto sta, che il mondo presente non è già diviso, come si dice, fra la libertà e la tirannide, ma fra due tirannidi contrarie c pugnanti fra loro; da un lato quella dei despoti, e dall'altro quella dei popoli. Le quali si fondano su due false dottrine dipendenti dallo stesso principio, e aventi uno scopo unico, cioè il predominio della forza sul diritto; poco importando, se questa consista negli eserciti o nella moltitudine. E ciascuna di esse cerca di onestarsi con massime vere: i despoti invocano il buon ordine, la stabilità, la sicurezza, il dolce riposo; i popoli, la libertà. Volcte, o principi, emendare la falsa opinione dei popoli? Cominciale a dismettere la vostra: riconoscete che l'inviolabilità del po-

tere sovrano e la servitù dei sudditi, il principalo civile e la monarchia assoluta, sono cose differentissime. Favoreggiate la vera scienza; la quale renderà gli uomini veramente liberi, sottraendoli al dominio delle false preoccupazioni, che li tiranneggiano, e farà loro toccar con mano che la felicità dei popoli e quella dei principi hanno bisogno l' una dell'altra. Questa sola concordia può metter fine a quel doloroso travaglio, che da tre secoli agita l'Europa. Non abbiate paura, che avvalorando gl'ingegni, dando loro la coscienza di sè medesimi, e riscattandoli dal giogo dell'errore, il sapere li renda inquieti e torbidi. Non è già il sapere, che cagiona questi luttuosi effetti : il sapere, e sovrattutto la filosofia, occupando utilmente gli spiriti, accostumandoli ad usare un giudizio pacato e severo, a investigar le cagioni e gli effetti delle cose, a pensare prima di operare, a consigliarsi col passato e col presente dell'avvenire, divolgono gli animi dalle sconsigliate e violente mutazioni, antivengono gli effetti della esperienza, indirizzano al bene l'ardore dell'età fervida, e imprimono in essa una virilità precoce. Platone stimava ottimo quel governo, che fosse amministrato dai filosofi; sentenza difficilmente ripugnabile, secondo la mente di quel gran savio, che discorreva dei filosofi antichi, e non di quelli dell' età nostra.

Se il sincero filosofare non può dar gelosia ai buoni principi, esso non dee tampoco generare alcun ragionevole sospetto nei sinceri amatori della religione. E come potrebbe dar loro materia plausibile di timore, essendo fondato nella religione medesima, e non potendo senza di essa, non che durare e fiorire, ma sussistere per un solo istante? La conseguenza del sillogismo non può ritorcersi contro le sue premesse. Distinguasi il capriccio di filosofare dalla filosofia, e dall'abito veramente filosofico. Quello può volgersi al bene od al male, come ogni inclinazione spontanea del cuore umano; questi non possono mai portare cattivi frutti. Se non che, lo stesso talento di speculare può essere at

di d'oggi più profittevole che pericoloso alla causa della religione. Imperocchè, se nei tempi pietosi e forti sviò talvolta gl'ingegni che ne abusarono, e gl'indusse a empietà, nei tempi deboli, come i nostri, e quando le religiose credenze sono spente e debilitate nell'universale, può ricondurre gli spiriti, e talvolta gli riconduce, alla fede. L'uomo si stanca e s'infastidisce dell'errore; e compiutone l'intero corso, conosce per prova e assapora il tristo ed amaro esito a cui mena, s'accorge di essersi fuorviato e desidera di tornare al vero. A tal effetto egli si volge alla filosofia, cioè all'uso della ragione; ma siccome i sistemi dianzi abbracciati con troppa fiducia si chiarirono falsi dai frutti che partorirono, egli è disposto a provare, se il sentiero opposto può scorgerlo alla meta. Per tal modo l'abuso stesso della filosofia spiana la strada alla sua emendazione, e favorisce il risorgere della vera scienza. Laonde nella stessa guisa, che Clemente d'Alessandria considerava la filosofia dei Gentili, come una preparazione al Cristianesimo; le scienze speculative possono riputarsi al di d'oggi, come la restituzione di esso. La falsa filosofia dopo un lungo circuito di errori, cacciò l'idea di Dio dallo scibile umano, e divenne intrinsecamente e sostanzialmente atea, ancorchè i suoi cultori a buona fede parlino di Dio a ogni pagina. La filosofia vera ha per iscopo di ritrovare il Dio scientifico, di riappacificare, mediante il sapere, gli spiriti colla religione, e può essere definita l'instaurazione dell'idea divina nella scienza.

Siccome la vera filosofia è essenzialmente religiosa, ogni scienza alleata dell' empietà può solo avere a comune con quella il sembiante e i vani titoli, di cui si fregia. Ciò solo basterebbe a chiarire che il vero e legittimo filosofare non si trova quasi più al mondo; e che quello, che ne usurpa il nome, è il suo maggior nemico, come ogni falsa scienza è una negazione della vera, e il più grave ostacolo che si frapponga al suo acquisto. Che v'ha di più augusto e di più venerando della morale? La quale è la santità stessa.

E pur non v'ha dottrina, che possa gareggiare di bassezza e di sozzura coll'etica degli egoisti e degli Epicurei. Il principato e la libertà civile rendono sicuri, lieti, fiorenti gli stati ed i regni: il dispotismo e la licenza gli mettono in fondo. Le buone lettere e le buone arti esprimono il bello nella sua perfezione; ma si può forse dar la stessa lode ai cattivi pocti ed artefici, che pongono tutto il loro studio nell'idoleggiare l'idea del laido e del deforme? Che maraviglia adunque, se la sapienza moderna è pestifera ed empia, poichè annulla la vera sapienza, ed ha con essa quella convenienza medesima che l'ipocrisia colla virtù, e l'impostura colla religione?

La religione dee esser cara a tutt' i cittadini, ma principalmente ai chierici, destinati dal loro nobile ministerio alla sua custodia. Quando i filosofi stancavano la lingua e la penna a bestemmiare le cose sacre, niuno si dec stupire, se il sacerdozio commosso al sacrilego attentato, potè credere che la scienza ne fosse complice, e si recò ad orrore, o almeno a sospetto, i nomi stessi di filosofia e di tilosofo. Ma ora, che da una parte la rabbia è sedata, e dall'altra si è avuto spazio di far più mature considerazioni; ora, che tocca alla filosofia il ristorare la religione in coloro che l'hanno perduta, e agli uomini religiosi il ristorare la filosofia; ora, che l'opera dei filosofi non ha più nulla da demolire e molto da edificare; non sarebbe ragionevole, che il sacerdozio cattolico perseverasse ad inimicare e sfavorire le scienze speculative. Egli è anzi chiamato a porgere efficacemente la mano alla loro restituzione: egli vi è invitato dal suo medesimo instituto, come dimostrerò altrove. Io indirizzo adunque in modo speciale la presente scrittura a que'miei compatriotti, che si consacrano agli studii ecclesiastici e agli ufficii del santuario. La filosofia non fu mai negletta dai chierici d'Italia, eziandio ne'tempi meno propizii al suo culto; e quella preoccupazione scusabile, di cui ho testè toccato, invalse assai meno presso di noi, che in altre provincie d'Europa. Tali sono la mode-

razione, e il senno del nostro sacerdozio, ch' egli si è quasi sempre guardato da ogni eccesso; che senza segregarsi dalla parte seria e grave della società, si ha saputo cautelare dalla frivola e corrotta. Il prete italiano, (parlando generalmente,) non è un eremita, che vive solo in chiesa o nella solitudine: è un cittadino che sa partecipare con decoro alla conversazione degli uomini e alla gentilezza del secolo: che conversa per le università, per le accademie, per le biblioteche, pe' musei, per le adunanze dignitose e costumate : egli è solo assente da quei luoghi, dove chi lo stima non bramerebbe di trovarlo. E tale mi penso io che debba essere la vita del prete; nè mi pare approvabile la sentenza di coloro. che lo vorrebbero sequestrato dalla società e chiuso fra le pareti del tempio. Il prete non è un monaco: egli dee affratellarsi co'suoi concittadini, per quanto la decenza e la santità del suo ministero il comportano; dee esercitare negli animi coll'autorità e colla stima procacciategli dalla virtù e dal sapere quell'influenza, che giova al costume e alla religione, che è la sola legittima, la sola dignitosa, la sola convenevole agli uomini di chiesa, la sola approvata dall'opinione universale, non essendo usurpata nè ottenuta colle brighe, ma da essa opinione spontaneamente conceduta. Da questa decorosa partecipazione del nostro clero alla vita pubblica, si dec ripetere l'amore ch'egli ha sempre dimostro verso i progressi civili, e la prontezza a cooperarvi dal canto suo, senza uscire dai termini del proprio decoro. Parlo in generale, e non guardo alle eccezioni; le quali per buona ventura non sono molte. L'Italia, (se si eccettua forse una sola provincia.) non vide e non vedrà mai, spero, i pastori delle anime dimenticare la dignità e lo spirito del sacerdozio, difendere i vecchi abusi, ostare alle ragionevoli riforme, diventar briganti, sofisti, faziosi per risuscitare le instituzioni morte, muover guerra nelle cose civili all'indole dei fempi, disdire l'omaggio ai governi stabiliti, approvare, lodare, santificare, infiammare i furori delle cittadine discordie, e mescere il loro nome a opere di ribellione e di sangue, la cui

sola memoria spaventa. Accenno con dolore questi deplorabili eccessi, perchè tutta la Chiesa è patria dell'uomo cattolico, che sente come proprie le ferite di essa in qualsivoglia parte accadano del suo gran corpo; ma trovo qualche conforto pensando, che di tali enormezze non abbia da arrossire il clero della mia nazione.

Il sacerdozio francese fino dai primi tempi fu per virtù, per dottrina, e per ingegno uno de' più ragguardevoli d' Europa. Come tosto il Cristianesimo venne introdotto nelle Gallie, i suoi ministri vi s'illustrarono col sapere, colla facondia, colla purezza della loro fede; vi s'illustrarono colla virtù eroica nei cimenti lunghi e faticosi dell'apostolato, nei cimenti più brevi, ma più terribili, della confessione e del martirio. Se, durante il medio evo, la Francia non avesse dato alla Cristianità altri uomini famosi che san Bernardo e Gersone, e altro aiuto agli studii sacri che l'università di Parigi, dovrebbe pur essere annoverata fra le provincie più degne e più benemerite della Chiesa. Chi ignora le glorie del clero gallicano nel secolo diciassettesimo? Chi non ammira quella copiosa e splendida eletta d'uomini insigni, usciti dai varii gradi della gerarchia ecclesiastica, che coltivarono con frutto tutte le scienze del loro tempo, promossero del pari l'instruzione alta e recondita che conduce innanzi il sapere, e l'instruzione elementare che lo comunica ai giovani e agli indotti, innalzarono l'idioma francese al grado dilingua nobile e degnadelle scritture, crearono una letteratura nazionale, e la recarono a tal grado di perfezione, che le generazioni seguenti tentarono in vano di pareggiarla, non che di vincerla? Imperocchè, semolti scrittori laici cooperarono efficacemente a questa impresa, egli è da notare che pensavano e sentivano e scrivevano quasi tutti sotto gl'influssi morali del sacerdozio, a cui si debbono senza alcun dubbio le prime parti nella creazione delle lettere francesi, come ai tempi più antichi, nella ordinazione del francese consorzio. Il che veramente non fu avvertito o creduto dal secolo seguente; il quale avendo ricevuto dalle mani del chiericato una lettera-

lura bellissima e ricca, se ne valse ingratamente e scelleratamente contra coloro, che l'avevano creata, contro quella religione medesima, che l'aveva educata e nudrita. La guerra del secolo diciotlesimo contro il precedente mi dà l'imagine di una insolente scolaresca ribellata e tumultuante contro il venerabile concilio de' suoi educatori e maestri. A che termine questa rivolta abbia condotte le lettere e la filosofia francese. ognun sel vede, e qualunque discorso fora meno eloquente dello spettacolo, che sta innanzi agli occhi nostri. Nel corso di queste dolorose vicende, il clero francese non dimenticò mai i suoi gloriosi principii e le sue antiche virtù : serbò intatta la fede de' suoi maggiori: produsse apostoli zelanti, paroci e vescovi santissimi: e se l'uso invalso che gli uomini di Chiesa potessero divenir uomini di corte, diede luogo ad alcuni scandali, e oscurò, come accade, la riputazione di tulto il corpo; queste macchie furono cancellate in quel terribile rivolgimento di ogni cosa umana e divina, dal quale il sacerdozio francese uscì, come oro dalla fornace, terso da ogni ruggine, e degno dell'antico nome. Non l'abbiam noi veduto in un tempo poco lontano, quando un morbo funesto infleriva nella Francia e struggeva le misere popolazioni, mescersi alla folla degl' infermi e dei derelitti, soccorrerli nell'anima e nel corpo con tenerezza di madre, e morire con essi? E qual più bella, più forte prova di virtù, che dar la vita pel prossimo; dar la vita per quelli, che forse abbisognano del tuo perdono, senza compenso di amore, senza speranza di graditudine?

Ma se il clero francese è tuttavia ai di nostri un modello di ogni virtù dicevole allo stato sacerdotale, non è forse paridal canto del sapere agli antichi esempii ed alla sua fama. Egli cominciò a scadere per questo rispetto nel secolo passato, quando si lasciò tòrre da'laici il patrimonio intellettuale della scienza; la quale è come una fiaccola, con cui la luce si dee comunicare agli altri, senza scemarne per sè proprio e perderne il possesso. Il clero francese serbò sempre sulla nazione il primato della virtù; ma si lasciò toglie-

re quello della dottrina e dell'ingegno. Nella scorsa età, mentre una folla di scrittori infimi o mediocri, a cui alcuni pochi grandi facevan tenore, movevano contro la religione una guerra varia e feroce, egli non seppe opporre un sol uomo eminente all'arte e alla rabbia degli assalitori. Il Bergier, il Guénée e altri pochi fecero quel che poterono, combatterono felicemente, e acquistarono alla benedi zione dei posteri un diritto immortale; ma soli non bastavano. E certo dal silenzio o dalla scarsa difesa del sacerdozio fu aintata la diffusione della falsa filosofia, e l'imperio ch'essa acquistò nell'opinione; quando un sol uomo veramente forte, che si fosse trovato sulle soglie del santuario, avrebbe potuto mellere in fuga quella turba di molestissimi insetti, resi più insolenti dalla pazienza intempestiva di coloro cui assalivano. Nè la vena poetica del Voltaire, e la facondia del Rousseau sarebbero bastate a palliare la loro ignoranza, se questa stata fosse da qualche valente ingegno e pellegrino filosofo smascherata. Dappoichè la rivoluzione ebbe disertate le fortune del clero, e dispersi i suoi membri, questi penarono a ricomporsi, nè poterono in quel travaglioso intervallo attendere gran fatto alle dottrine e agli studii. Ma ora che per benefizio de'cieli sottentrò alla burrasca una calma bastevole, perchè il clero francese indugia a profittarsene, onde ricuperare per ogni verso il pristino splendore, e rendersi per sapienza anmirabile, com'è venerando per la pietà e pei costumi? Io non oserei, per la riverenza che porto a una porzione così eletta della Chiesa aprire questi miei sentimenti, se non si conformassero al parere di alcuni rispettabili membri di quella, e corroborati dalle loro querele 1. Nè voglio con ciò negare che la Francia abbia anche oggi dei preti dotti e ingegnosi, autori di opere pregevoli; iquali basterebbero forse all'onore e al bisogno di un'altra provincia cristiana; alla Francia non bastano. Perdonimi cotesto illustre sacerdozio, se dico che non bastano; poichè esso ci ha talmente avvezzi nei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vedi Fonichon, Examen des quest. scientif. de l'age du monde, etc. Paris, 1837, pp. vii, seqq.. xxxii, seqq.

tempi andati a vedere uscir dal suo seno in gran copia gli uomini segnalati in ogni parle della umana e divina sapienza, che se bene al di d'oggi non sia sterile, ci fa parere scarsa la messe.

Quella parte del clero francese, che attende indefessamente agli studii, malgrado l'uso contrario invalso nei più, è quindi tanto più degna di essere commendata. Se non che, alcuni di questi benemeriti, non mi sembrano avere scelta la via più acconcia per sortire l'effetto. Dirò francamente il mio parere, senza nota di temerità, quando in ciò che spetta al bene della religione e della Chiesa, è lecito all'uomo cattolico, qualunque sia il suo paese, il manifestare la propria opinione. senza ch'egli possa essere lassalo ragionevolmente d'intromettersi nelle cose forestiere. Io penso adunque che alcuni chierici francesi s'ingannino a credere che il culto superficiale delle lettere, come piace al di d'oggi, sia gran fatto proficuo alla religione: penso che le loro fatiche sarebbero spese con maggior frutto in istudii più sodi e profondi, in lavori di più vasta mole e più proporzionati ai bisogni dell'età corrente. L'ingegno e il tempo di due terzi di coloro che oggi scrivono, se ne va nelle gazzette e nei giornali. Io non ripudio già del tutto questo genere di composizione: stimo anzi che un giornale ben fatto giovi al sapere; e per non uscire dei giornali ecclesiastici, so che se ne stampano alcuni in Italia ed altrove, che sono meritevoli di molta lode. Ma quelli all' incontro, che vogliono stendersi più oltre che non comporta la lor natura, e far le veei dei libri, sono, non che inutili, pregiudiziali. Il giornale dee aiutar la scienza, ma non può contenerla, nè costituirla: è un accessorio, non il principale: serve ad indicare di giorno in giorno i progressi che si vanno facendo nel sapere, ed è destinato non a supplire alla dottrina dei libri, ma ad agevolarla. Laonde, quando in un paese si stampano pochi libri o mediocri, e lo scrivere dei giornalisti sovrasta di copia, frequenza, celebrità a quello degli autori, si può credere che il vero sapere sia in istato di declinazione. Non mi pare adunque che a ristorare le scienze religiose sia sapiente consiglio il metterle per la via de'giornali, e lo sciupare in tali componimenti gl'ingegni, che le coltivano. Certo in un secolo chiaccherino, in cui l'uso delle pubblicazioni periodiche è invalso generalmente, e molti studiano a guastare per questa via gli animi e i cervelli degli uomini, i giornali buoni sono un antidoto opportuno; ma non debbono, lo ripeto, preoccupare il luogo dei libri, non esercitare gli ufficii del più alto e difficile insegnamento. Egli è vero che questa pessima usanza regna altresi nelle lettere profane; che coll' alchimia dei giornali si pretende d'insegnare ogni disciplina eziandio più austera, e di rendere con essi superfluo ogni volume di maggior mole, non che le intere biblioteche; che i fautori del progresso sperano non lontano un tempo, in cui non si stamperà e non si leggerà più altro che fogli volanti; ma questi bei disegni e queste liete speranze si vorrebbero lasciare alla sapienza dei profani. Mal vi consigliate a difendere il vero e combattere la miscredenza con quei mezzi frivoli ed indegni, che l'hanno prodotta. Lasciate le armi imbelli ai nemici della religione: procacciatevi di armi forti, che sole proyano nelle vere battaglie, e conferiscono la vittoria. La scienza dee essere soda e gagliarda, come la religione ed il vero: la leggerezza e la debolezza sono condizioni proprie dell'errore. Il falso sapere mise in fondo la fede, e non potrà farla rivivere. I giornali, che hanno efficacemente conferito a rovinare la religione, non potranno mai instaurarla; imperocchè tal è la debolezza e la corruttela dell'animo umano, che lo scrivere superficiale può bensì pervertire, ma non convertire nessuno. Si raccontano esempii d'uomini sviati dal vero, e ricondottivi dalla lettura attenta di un buon libro; laddove non so che questo miracolo sia giammai stato fatto da una gazzetta o da un giornale. Il quale potrà aiutare dalla lunga le buone disposizioni, ma non mai sortire l'effetto, se mancano opere sode, profonde, accomodate al bisogno della civiltà e del secolo. Ora per ottener tali opere, cominciale a persuadervi che i giornali non fanno la scien-

za. E perciò toglietevi dal voler chiudere l'enciclopedia in pochi volumi, dal voler ristringere nello spazio di dodici quaderni annui non so quante scienze. Credete forse che chi vuol acquistare una cognizione sufficientedi tali materie, si appaghi di corsi improvvisati? Ciò avvilisce le nobili discipline, e non fa alcun pro alla religione. In vece d'impicciolire il sapere, e chiuderlo fra limiti così angusti, dateci dei buoni libri, dateci de' libri che si facciano leggere e studiare anche da'laici, per la novità e la profondità delle materie. Nè giova il dire che i grandi ingegni sono mancati, che ogni età non può dare de Bossuct, degli Arnauld, dei Fénélon, dei Malebranche, dei Petau, dei Gaubil; che gl'ingegni moderni non bastano, se non a quei piccoli lavori. Primieramente, l'ingegno non manca in Francia: vi manca bensì il buon uso di esso, vi mancano quegli studii forti, quella volontà tenace. quell'applicazione indefessa, senza cui i doni di natura tornano inutili. E poi, se non potete darci di quegl' ingegni straordinarii, dateci almeno dei Tillemont, dei Mabillon, dei Nicole, dei Thomassin, dei Fleury; uomini resi sommi da lunghi ed eletti studii, cui ogni ingegno sufficiente, purchè pieno d'ardore e falicante, può promettersi di somigliare o pareggiare. Persuadelevi che i nomi più illustri, onde si vanti il vostro ceto e la patria, dovettero la loro celebrità e grandezza, non meno alle fatiche dell'arte, che ai privilegii della natura. A ogni modo, dateci dei libri buoni e durevoli, e poi accetteremo eziandio, se volete, le enciclopedie e i giornali (13). Non credo pure che il voler creare una scienza propria dei cattolici, e distinta da quella che è comune retaggio della civiltà, sia un concello troppo savio e favorevole alla concordia di essa scienza colla religione. La scienza è una, ed è sempre cattolica, quando è vera: l'error solo non è cattolico, nè cristiano. La scienza cattolica è la scienza vasta, imparziale e profonda; che penetra addentro nel suo oggetto, e non si appaga della superficie; che nel considerare un lato delle cose, non dimentica gli altri; che deduce con rigore,

e induce con riserva; che non allarga le conclusioni, oltre i termini delle premesse; che non ispaccia il probabile per certo, le conghietture per verità dimostrate, le semplici ipolesi per assiomi o per teoremi. So che voi non negale che tutto ciò sia vero; ma schiccherando certi abozzi scientifici, e intitolandoli scienza cattolica, mostrate di credere che il sapere insegnato nelle università d' Europa sia eretico o pagano: il che è un errore gravissimo. Sapete qual è la scienza cattolica? È quella dei Cuvier, degli Ampère, dei Rémusat, dei Sacy, e de'loro pari, per non uscir del secolo, nè della Francia; quella che s'insegna da Filadelfia a Calcutta, e che otticne il consenso di tutti i dotti del mondo civile. Tale scienza non è mai infesta alla religione; imperocchè i suoi cultori, ancorchè per avventura infetti dalla malattia del secolo ed irreligiosi, se veramente valgono nelle loro proprie discipline, non ne trarranno mai alcuna conclusione sostanzialmente avversa ai dettati cattelici: perchè il vero non può mai ripugnare al vero. La scienza superficiale, la scienza temeraria, la scienza che cammina sulle congetture e sulle vane ipotesi, è la sola che contrasti bene spesso alla fede. Ma tale non suol essere il sapere de'sommi; se già loro non incontra di pagare un tributo alla umana natura. Non troverete ai di nostri un valente geologo, che affermi risolutamente i risuliati positivi della disciplina da lui coltivata ripugnare alla storia mosaica; nè un profondo antiquario, che contraddica alla cronologia biblica; nè un fisiologo, un medico insigne, che tiri al materialismo le sue osservazioni e sperienze. Imperocchè il vero dotto è prudente e cautissimo, conosce il genio della scienza, onde fa professione, e non iscambia le apparenze colla realtà. Ho detto sostanzialmente, perchè se alcuno di que' valorosi parve talvolta non conformarsi affatto alla norma cattolica su qualche punto accidentale delle sue dottrine, ciò nacque, o dalla chiosa prepostera che si fece di quella, (come nel caso di Galileo,) o dalla debolezza dell'umana natura; giacchè anche i grandi uomini sonnecchiano qualche flata, e pigliano il verosimile per vero. Ben s' intende ch'io qui non parlo di scienze speculative; intorno alle quali confesso che il secolo non s'accorda colla religione. E che maraviglia, se intorno a questo articolo l'età che corre dissente da sè medesima? La filosofia non si trova più fra gli uomini, giacchè vi sono tanti sistemi filosofici, quante sono le scuole e i pensanti; onde da questo lato il mondo civile è come l'edifizio babelico. Ma certo se la vera filosofia dee risuscitare, ciò non avverrà per opera delle enciclopedie e dei giornali.

Il clero cattolico dee guardarsi cautamente da guanto sa di piccolo, di angusto, di gretto, di fiacco, di meschino; dee, mantenendo l'ortodossia più rigorosa, abbracciare sapientemente tutta la civiltà del secolo, sceverarla dalla mondiglia, che spesso la guasta, ed appropriarsela. I preti francesi, che per la purezza della fede e del costume sono degni di essere proposti ad esempio, non so se per qualche altro rispetto siano egualmente imitabili, e se la lodevole gelosia che hanno della santità clericale, non li faccia talvolta passare il segno. Lo stare ritirato dai romori, dalle brighe civili e politiche, è debito del sacerdote; ma perchè segregarsi dalle lettere e dalle scienze? Perchè sfuggire la conversazione degli uomini gravi e assennati? Perchè fare una società isolata, un ceto appartato, quasi come le caste dell' Oriente? Questo allontanamento del sacerdozio dalla società nuoce alla religione, la quale scapita assai nel concetto della moltitudine, ogni qualvolta il prete si dilunga troppo dagli occhi del pubblico, o non sa mantenere, mostrandosi, la dignità del suo ufficio. Da una gran parte degli uomini le credenze religiose sono avute in quella medesima stima, che i ministri, onde vengono rappresentate. La sola presenza del prete degno del suo ministerio, può talvolta richiamare e adescare gli animi alla fede; la quale da molti si dimentica colla persona de' suoi banditori. lo non so se m'inganni, ma sono inclinato a credere che in una città, come Parigi, molte oneste famiglie, che non si

curano di pietà e-di religione, vivrebbero cristianamente. se i preti non avessero dismesso l'uso di partecipar con decoro alla conversazione de'cittadini. Ma, per tornare alle scienze, gli ecclesiastici dovrebbero ripigliarne l'antico possesso, e toccarne la cima, proponendosi di emulare con nobil gara e di vincere i progressi del loro tempo. Il che non dovrebbe esser difficile, rispetto alle scienze speculative, in un paese, dove si onorano al dì d'oggi come primi nella cultura di quelle, alcuni nomi, che meriterebbero appena un grado secondario in ogni altra condizione di età e di studii. Laonde tutto ciò, che tende a rinchiudere la dottrina del clero e degli uomini cattolici in un giro troppo ristretto, dee saviamente evitarsi. E nella filosofia specialmente, dove la scienza vuol essere rinnovata di pianta, e gli ecclesiastici sono tenuti di cooperare a questa grande opera in virtù del loro medesimo ufficio, si dee recare quella libertà e forza d'ingegno, che all'altezza dello scopo è richiesta. Dico questo, perchè in alcuni lavori del clero francese, d'altronde pregevoli e dettati da buone intenzioni, mi par di ravvisare una eccessiva timidità di spiriti, una debolezza intellettuale, una paura di entrare in certe quistioni, una ripugnanza di abbandonare i sentieri trili e comuni, (eziandio quando il soggetto lo richiede, e la cristiana prudenza il comporta, ) che nuoce all'effetto di tali libri, alla profondità e agli incrementi del sapere. Il cattolico dee esser cauto, ma non pusillanime; timorato, ma non timido: dee maturar bene i suoi pensamenti, ma non lasciarsi spaventare dalle difficoltà: dee essere studiosissimo del rigore ortodosso, ma libero dagli scrupoli: dee penetrar nelle viscere del suo tema, senza fermarsi alla corteccia; nè ha cagion di temere ancorche errasse, a malgrado di ogni savia cautela, perchè la sua soggezione alla Chiesa, e il suo proposito di ubbidire al menomo cenno di essa, sono senza misura e senza limiti. Questa libertà cattolica dà agli scrittori una grandissima efficacia di spirito, abilitandoli singolarmente a far avanzare le scienze, e scoprir nuovi mondi nel gran cerchio dello scibile. Il credere al proprio ingegno è necessario in ogni caso, per tentare e compiere cose grandi; ma può farsi dal solo cattolico con perfetta tranquillità di coscienza, perchè egli subordina i suoi pensamenti, per quanto gli paiano fondati, all'autorità suprema di quel magisterio, che solo non può fallire (14).

Il promuovere e far fiorire la scienza nel clero, non è opera difficile in sè stessa, ma non dipende solo dall'arbitrio dei privati. Uopo è che i primi pastori vi concorrano efficacemente, e vi adoprino quei mezzi, che loro abbondano, essendo preposti all'ecclesiastico reggimento. Se quei venerabili prelati, di cui la Francia ammira la pietà e la virtù, scegliessero ne lor seminarii i giovani di maggiore espettazione, e liberandoli dalle pastoie di certi studii troppo elementari e ristretti, somministrassero loro i sussidii opportuni per attendere a quelle scienze, a cui sono maggiormente inclinati; se fondassero una instituzione, dove l'eletta del clero nelle dottrine più squisite si ammaestrasse, e la perfezione della disciplina scientifica si aggiungesse a quella del tirocinio clericale; se per quest' opera sacrosanta, che vorrebbe molta spesa, richiedessero del suo concorso il governo, che non dovrebbe negarlo, trattandosi di cosa utilissima, nè potrebbe generare alcun sospetto, quando l'indirizzo di tale educazione dipendesse dal corpo dei vescovi, e i laici v'intervenissero, come consiglieri, non come arbitri, non passerebbero due generazioni, che la Chiesa francese avrebbe dei teologi, dei filosofi, degli eruditi, degli orientalisti, dei fisici e dei matematici insigni, capaci di gareggiar nobilmente e fruttuosamente col fior dei dotti nazionali e forestieri. Imperocche importa molto l'avvertire che la scienza del clero non può portare condegni frutti, se non pareggia, od avanza, quella dei tempi: la dottrina mediocre, quando è sola, reca piccolo o nessun profitto. Se il Bossuet e il Malebranche non fossero stati pari o superiori, ciascuno nel suo genere, ai sapienti della età loro, vogliam credere che gl'ingegni d'allora sarebbe84 PROFINO

ro stati, come furono, signoreggiati dalla religione? Perciò i chierici nel dedicarsi alle scienze, eziandio profane, non che contravvenire allo scopo primario del loro ministero, si procaccerebbero il mezzo più efficace per ottenerlo, riconciliando la fede colla pubblica opinione, e mettendola in credito all' universale, come osseguio ragionevole. Or qual modo più acconcio a renderne capace la moltitudine. che il poterle additare nei ministri e nei maestri della religione il fiore e la cima della civil sapienza? Un sol uomo insigne per dottrina congiunta a virtù, che sorga nel clero moderno, giova forse meglio per riconciliare le classi colte alla fede cattolica, che le missioni e le predicazioni ordinarie. I quali mezzi sono certo utili, necessarii, santi, purchè bene adoperati; ma soli non bastano. Speriamo non lontano un tempo, in cui tutti i pastori delle anime saranno convinti che la scienza eminente del clero è al di d'oggi richiesta, per ispianare la via alle opere e alle maraviglie dell'apostolato.

La chiesa odierna di Francia, benchè non sia più agitata dal furore delle tempeste e delle persecuzioni, è lungi tuttavia dal godere uno stato tranquillo e felice: nemici interni ed esterni la turbano e travagliano, dai quali potrà solo liberarsi, mediante nuovi incrementi di sapienza e di dottrina. Una setta ostinata e perturbatrice, pigliando la maschera della religione, trapelò nel santuario, e riuscì a procacciarvisi alcuni ardenti patrocinatori. Voglio parlare di quei faziosi, che si chiamano legittimisti; fra'quali si trovano certamente, (come in tutte le sêtte,) uomini buoni e leali, che sono mossi da un sincero affetto verso la linea del principe espulso, verso l'inviolabilità del potere monarchico, che credono offeso dal nuovo stato delle cose, verso la religione, a cui stimano gli antichi ordini più conformi, verso la quiete e la sicurtà pubblica, che veggono scemate dai preteriti rivolgimenti. Ma i più intendono solamente alla ruina delle libertà pubbliche, e alla restituzione del potere dispotico, che amano, non per sè stesso, ma per gli abusi

ed i vizii, che lo accompagnano. Costoro, per lo più, sono nobili, che sospirano lo splendore e le prepotenze del patriziato, avanzi dello stato feudale; preti, (mi duole a dirlo,) che lamentano le perdute ricchezze, e la profana ingerenza nelle brighe secolari; oziosi di vario genere, scarsi di moneta e avidi di dissolutezze e di piaceri, ai quali non arrivano o non bastano i favori di una corte civile, e che desiderano quei tempi beatissimi, in cui i sudori del popolo alimentavano i vizii dei cortigiani e del principe. Fazione più avversa all'Evangelio, e agli spiriti generosi della Chiesa cattolica, non si può immaginare di questa. Nè le giova, per coonestarsi, l'ostentare sentimenti di fedeltà cavalleresca, ancorchè fossero sinceri. L'idolatria verso i principi è cosa moderna, e specialmente francese 1: essa non ha mai allignato per buona ventura, e non allignerà nei petti maschi degl' Italiani. La fedeltà verso i poteri legittimi è un dovere; ma l'adorazione di un uomo e di una famiglia, il metterla in cima a ogni affetto e ad ogni debito, il posporle quanto v'ha di più sacro, la nazione ela patria, e insomma il far del monarca un idolo, e della sudditanza un culto, sarebbe un' esagerazione ridicola, se non fosse sovente calamitosa. Sia pure, che tali sentimenti non muovano da privato interesse. Non ogni istinto, ancorchè scevro di viltà, merita il nome di eroico, O vero, se si vuol chiamare eroico, diciamo che v'ha un eroismo folle e falso, e che gli eroi forsennati non sono quelli, che vengóno celebrati dalla storia. Chi suscita una guerra civile, turba un paese, sacrifica migliaia d'innocenti, occasiona crudeltà che fanno, non che altro, inorridire chi legge, per riporre sul trono un uomo, non è scusato, perchè operando mezzi detestabili, sia non curante della propria vita. L'eroismo dee conformarsi alla ragione, alla giustizia, al bene generale degli uomini, legge suprema degli ordini sociali; altrimenti è follia, delitto, scelleratezza, e merita, non il tempio, ma il carcere, o, alla men Irista, il manicomio. L'idolatria verso il principe è una re-

<sup>&#</sup>x27; MAGHIAVELLI, Discorsi, III, 41. Ritr. di Franc.

liquia di quegli ordini cavallereschi, che possono aver fatto qualche bene in tempi barbari, ma che sono scomparsi con onore e vantaggio della specie umana. Quando un governo è stabilito, quando è riconosciuto dai varii poteri della nazione, e dal complesso degli altri popoli inciviliti e cristiani, èlegittimoper ogni verso, qualunque possa essere stato il difetto della sua origine; perchè, supponendo eziandio questa origine viziosa, la legittimità gli è conferita dal concorso degli altri poteri sovrani, interni ed esterni, che lo riconoscono 1. Tal è la dottrina cattolica così nella teorica, come nella pratica: tal è la sola dottrina, ches' accordi coi principii della diritta ragione. Se le massime dei legittimisti fossero fondate, e una dinastia riconosciula da tutti i poleri interni della nazione, da tutti i potentati esteriori, senza escludere il capo supremo della Cristianità, fosse usurpatrice, non vi sarebbe forse un solo governo legittimo in Europa, e la giustizia politica non potrebbe conciliarsi colla quiete degli stati. Imperocchè contro un potere assolutamente illegittimo la ribellione non può essere interdetta. Egli è vero che per una logica pellegrina, alcuni di questi settarii si coonestano insegnando, che si dee in ogni caso ubbidire all'usurpatore. Ma come vi può esser dovere da un canto, se non v'ha diritto dall'altro? Non si creda però che la loro sommissione sia sincera: non si ribellano, perchè non han forze da tanto; ma non si fanno scrupolo di lacerare e di calunniare chi governa, di seminare la diffidenza, di suscitargli de'nemici, di attizzare contro di esso la pubblica opinione, di cercare ogni verso per rendere impossibile l'amministrazione della cosa pubblica. Ora se non è lecito il ribellarsi colle armi, come si può credere onesto il rivoltarsi colle parole? Se la violenza è proibita, come possono essere conceduti gl'intrighi e la frode? La legge umana e divina, vietando la ribellione, interdice i mezzi in ordine al fine, e mira alla conservazione del pubblico potere; che sevoi intendete allo scopo contrario, e volete distruggere quel potere medesimo, gioverà assai poco alla vostra cosciou-

<sup>2</sup> Questa dottrina verrà dichiarata a suo luogo.

za il farlo colla lingua e colla penna, invece di adoperare i tumulti e le armi. E posto che ci sia divario morale fra'due mezzi, la nobiltà e la generosità non sono certo dal canto vostro. A chi regge uno stato dee dispiacere assai meno il venire assalito qualche volta francamente colle armi, che l'essere ogni giorno insidiato, malmenato, straziato, calunniato dai giornali e dai libelli, con ipocrita malignità. E se costoro sinceramente procedessero, come potrebbero lodare altrove ciò che biasimano in casa propria? La Spagna, dopo aver valicato un lungo corso di calamità, dopo essere stata afflitta or dalle discordie e licenze cittadine, or da un dispotismo ignobile e corruttivo, era giunta ad avere un governo, che accoppiava i vantaggi della monarchia alle antiche libertà nazionali, e che, se non era ottimo, era certo al migliore, che secondo i tempi si potesse ordinare. Ogni animo bennato desiderava pace e quiete a quel nobile e infelice paese, acciò gli ordini nuovi si consolidassero, e le vestigie degli antichi mali svanissero. Sventuratamente si trova un uomo, che pretessendo certi diritti, veri o falsi in origine, (non rileva il cercarlo, ) crede di potere umanamente e cristianamente accendere nella sua patria il fuoco della guerra civile, ed è seguito nella sacrilega impresa da un piccol numero di preti stolti o sciagurati, che stimano di far cosa grata a Dio, a macellar con una mano i lor cittadini, mentre coll'altra benedicono il macello. L'Europa inorridita vede da quest'empia guerra uscire tali atrocità, che sarebbero degne dei tempi più barbari e feroci. Che fanno i legittimisti francesi? Applaudono alla scellerata rabbia, aiutano, incoraggiano con ogni lor potere le armi omicide, pregano che la strage duri eterna, anzichè la vittoria favorisca la parte avversa alla loro fazione. Un prete francese, ( uomo del resto rispettabile, ) accecato dallo studio delle parti, si fa interprete di questi delirii, e attizza ogni giorno colla sua penna quel funesto incendio; senza por mente, quanto ciò sia indegno alla mansuetudine del cristiano sacerdozio; senza por mente che chi loda o favorisce in

qualunque modo le opere di sangue, dee risponderne dinanzi agli uomini e dinanzi a Dio. Mi affretto di soggiungere che la parte più colta e più savia del chiericato francese disapprova questi trascorsi; ma egli è pur doloroso che si trovi in quel corpo illustre un sol uomo, che osi farsi lodatore innanzi all'Europa di una guerra, che fa onta alla civiltà del secolo, e sarà l'orrore della posterità.

Nè giova in questo caso l'invocare la religione; quasichè torni a suo favore il farla complice del dispotismo e del furor civile. Chi vuole giovarle veracemente, dee mostrarsi amatore dei progressi sociali, non dee ripugnare a quelle mutazioni, che furono portate dalle vicende politiche, o volute dall'indole dei tempi. Se fra'nuovi reggimenti ve ne sono alcuni, che non si mostrano troppo amici alla religione, non è tanto colpa di essi, quanto degli nomini in generale e della età. Ancorchè mutaste i governanti, non potreste mutar le nazioni; e se quelli sono esosi, e pigliano il patrocinio della religione, invece di vantaggiarla, le comunicano l'odiosità loro. V'ha tal uomo in Europa, che se fosse principe, mostrerebbe certo molto zelo per la fede e la Chiesa, e farebbe tuttavia più danno alla Chiesa e alla fede, che i Cesari persecutori dell'antica Cristianità. Il più gran nemico della religione è un re odioso o sprezzato, che pigli a proteggerla. Volete riconciliare alle credenze cattoliche le sviate popolazioni? Accettate francamente i progressi della civiltà moderna: accomodatevi ai fatti e agl'instituti portati dal tempo: combattete gli errori, difendete il vero e i suoi principii; ma guardatevi dal puerile sofisma di credere che un fatto sia un principio. Il consenso degli uomini non potrà mai cangiare il falso in vero; ma il consenso degli uomini può legittimare un fatto dianzi illegittimo, quando la natura morale di esso dipende da quel medesimo consenso. Il credere che l'inviolabilità del potere sovrano astringa a considerare come legittimo un principe scaduto in virtù della sovranità stessa divisa nel gran corpo delle nazioni, è un paralogismo ridicolo. A ogni modo

io tengo per fermo che la più grande scingura, che potrehbe accadere alla religione in Francia e nella spagnuola pepisola, sarebbe la restituzione dei principi espulsi. Non già per l'indole personale di essi principi, nella quale non entro; ma perchè la fazione signoreggiante, in virtù del cangiamento, farebbe esecrare la religione, di cui veste il mantello. Fra le profanazioni, che questa ha dovuto sostenere ai di nostri, si dee annoverar l'ardimento di chi osò levare ad insegna di un' empia guerra l' effigie più amabile e più venerata dopo quella del Redentore; quella effigie, che esprime ai Cristiani quanto l'amor di Dio e degli uomini ha di più puro, di più nobile, di più tenero, di più mansueto, di più lontano dal furore e dal sangue. E in nome di Maria un pugno d'insensati straziavano la patria e trucidavano i loro fratelli! La posterità più lontana ricorderà con riverenza la religione di que generosi Polacchi, che assaliti e non assalitori, per difendere la libertà, la religione propria e non per occupare o distruggere l'aliena, per salvare il paese natio e non per opprimerlo, per mantenere i patti violati dalla perfidia di un principe, innalzarono una bandiera cristiana; perchè la loro guerra era santa e pietosa. Ma fare di un pio vessillo il segno di un parricidio! Questo sacrilego ardimento dovrebbe aprir gli occhi a chi crede di vantaggiar la fede, procacciandole l'appoggio delle fazioni, che l'adorano in sembianza, e la bestemmiano in effetto. Sia data somma lode a quella parte del clero francese, che si mostra sinceramente e dignitosamente devota agli ordini civili della sua patria; che conosce utile alla religione il consacrarli, dando loro quella suprema sanzione, che non possono ricevere altronde; che rende, senza pericolo, anzi con profitto della fede e del proprio decoro, ai governanti presenti un omaggio, cui non potrebbe forse porgere ad altri, senza avvilirsi, senz' essere acerbamente calunniata.

ll crescere della soda e varia instruzione nei chierici francesi, purgherà eziandio la religione da un altro verme, che la rode. Voglio dire dall'insolenza di certi scrittorelli, (di cui v'ha in Francia una gran dovizia.) che presumono di parlare e di sparlare delle cose sacre, senza saperne nulla. Da che la setta degl'increduli rabbiosi è passata, si levò su una turba di teologi da gazzette, che invase la sacra letteratura, facendo a chi peggio può discorrere de'più severi e delicati argomenti. Misteri cristiani, morale, Bibbia, tradizione, concilii, Padri della Chiesa, storia ecclesiastica, gerarchia, culto, disciplina, tutto serve di materia a costoro; e come concino questi venerandi soggetti, solo accessibili a un sapere forte e maturo, Iddio vel dica. Non che biasimare i laici, che studiano addentro nella religione, e ne scrivono, io lo reputo utilissimo; e tengo che la modestia di Renato Descartes in questo proposito pizzichi d'ipocrisia 1. Quando uomini valorosi, che aggiungono all' ingegno la rettitudine dell'intenzione e la sodezza della dottrina, come il Manzoni, il Pellico, il Balbo, il Montalembert, il Tommaseo, discorrono di cose sacre, non possono se non giovare; e la voce loro riesce tanto più autorevole, quanto meno si può supporre che parlino per mestiero, come alcuni cortesi dicono dei preti. Ma che altri con mediocre ingegno, e dottrina men che mediocre, entri nei penetrali del tempio, e tratti i misteri sacerdotali, non si vuol tollerare; e coloro che sono preposti a guardia del santuario, debbono farlo ricredere, non già cogli anatemi, ma colla vergogna. Se il clero avesse un certo numero di scrittori ingegnosi e veglianti, che parte colla logica e parte col ridicolo facessero buona giustizia di tali profani guastatori della teologia, crediam noi che il cicalio di costoro sarebbe così incessante e molesto, il numero così grande? Certo, se il Bossuet, o il Fénélon, o l'Arnauld, o qual altro di que' valorosi fosse ancor vivo, la Francia avrebbe manco qualche centinaio di teologi, ma la religione e la letteratura ne starebbero assai meglio. Lascio stare che niun libro irreligioso di qualche apparenza, dovrebbe passare senza risposta; doveché potrei citare l'esempio di parecchi, speciosi per l'ingegno e la fama dell'autore, che non trovaro-

<sup>1</sup> V. la nota 19 di questo volume.

no contraddittori nel clero francese; quasi che fossero stampati non in Francia, ma nella Cina. E pur la difesa pubblica della fede contro i sofismi dell'errore è uno degli ufficii più principali del sacerdozio. Quando il clero è assalilo ne' suoi diritti o calunniato nel suo procedere, il suo silenzio può essere dignità; ma diventa inopportuno ogni qual volla possa essere recato a debolezza. Un oratore illustre sgrida il clero francese dalla ringhiera del parlamento, come un maestro farebbe i discepoli, si vanta di essere sostegno e difensore della fede e della Chiesa, accusa un venerabile prelato di un atto di disciplina ecclesiastica, che non dipende per nessun modo dalla giurisdizione laicale '. Non s'aspetta a me il giudicare, se quest'atto sia stato degno di approvazione o di biasimo, secondo quelle regole di opportunità, di prudenza e di carità cristiana, a cui si dee conformare l'applicazione di ogni canonico statuto. Non nego pureche trattandosi di cose estrinseche al dogma, i laici possano interporre il loro parere, quando il facciano colla debila riverenza e modestia; nè i chierici rifiuteranno mai nelle cose giuste la correzione amorevole, e l'ammonizione eziandio dei secolari. Ma oltrechè nel caso accennato non si trattava di mera disciplina, correndoci controversia di assoluzione e di sacramenti : la riprensione laicale non è decente e opportuna, se chi la fa non è membro della Chiesa. Imperocchè, ciò occorrendo, i chierici possono dire al censore: « Chi siete voi? Non vi conosciamo. La comunione a cui appartenete, (se pure in religione fate parte di una società qualunque,) non è la nostra. Per entrare a discorrere della disciplina ecclesiastica, vuolsi prima di tutto sentire eristianamente e cattolicamente. I Gentili non erano ricevuti a intronictersi negli ordini della Chicsa primitiva, e tampoco a sindacare e a riprendere i vescovi, trattaudosi di confessione, di sacri riti, di sepoltura cristiana. Voi c'imputate di ambire la dominazione, di voler rimettere in piede l'imperio dei sacerdoti. Accusa ridicola, trattandosi

<sup>1</sup> Cousin, Dise, sur la renaiss, de la domin, ecclésiast. Paris, 1809.

di un ordine meramente sacro, e spettante propriamente alla giurisdizione ecclesiastica. Voi vi vantate di aver protetta la religione e la Chiesa. Sappiate che la Chiesa e la religione non sono più sollecite della protezione, che paurose delle accuse e delle caluunie de'lor nemici. E chi siete voi, che pretendete di aver tutelata la religione, e vi fate ora accusatore de'suoi ministri? Siete un uomo, che malgrado la nobiltà e la dirittura morale del vostro animo, che ci facciamo un debito di riconoscere, malgrado certe mostre patetiche di Cristianesimo e di cattolicismo, da cui niuno verrà sedotto, fate negli scritti vostri professione non equivoca di mero deismo e di panteismo, e infettate con queste dottrine le scuole e le cattedre della vostra patria. Or seciò non ostante voi osate denunziarci ridevolmente come aspiranti ad un ingiusto ed abborrito dominio, noi accuseremo voi con miglior ragione di sviare la gioventù coll'insegnamento e di attossicare la fonte della sapienza pubblica. Bel protettore della religione, che rinnova i delirii di Celso, di Porfirio, di Proclo, onde si vanta di essere discepolo! Se non che tra voi e quegli antichi avversarii del Cristianesimo corre questa differenza, ch'essi lo combattevano a viso aperto, e miravano a spiantarlo, quando lo vedevano pieno di vita; laddove voi, reputandolo in punto di morte, gli tirate l'estremo colpo, mentre con ossequio bugiardo fingete di adorarlo (15). Il che in vero non ci spaventa: ci danno bensì meraviglia lo zelo e la saviezza di certuni, che si fanno protettori della fede e censori in teologia, senza credere al Catechismo. » Io mi guarderò dall'accagionare un corpo così illustre come il clero di Francia, se in tali e simili congiunture, egli stima più dignitoso il tacere che il parlare: ben mi sarà lecito il dolermi che da questo silenzio si accresca l'audacia di molti, i quali usano insolentire per l'altrui modeslia, nè si possono frenare, se non si dà loro gagliarda. mente su la voce.

S'egli è desiderabile che i secolari s'instruiscano appieno nella religione, non manco rileva che i chierici si rendano pe-

riti nelle scienze profane; onde s'introduca una nobil gara, e un amichevole commercio di sapienza fra le due classi, in cui si parte la società civile. A tal effetto mi par conducente il mostrare l'intima unione della religione e della filosofia; lo scoprire, come credo di aver fatto, fra l'una e l'altra alcune attinenze finora non avvertite, che rendono quelle due discipline al tutto inseparabili, benchè distinte fra loro. Finora si è voluto per lo più immedesimare la filosofia colla religione, o sequestrarnela affatto; eccessi equalmente nocivi, che le snaturano entrambe, e sospirano ad annullarle. A me pare di aver cautamente schivato questo doppio scoglio; ma avendo pur trovato che la ragione e la rivelazione sono due rivi, che rampollano dalla stessa fonte, l'unità del principio mi ha dato verso le basi del mio sistema una sicurezza e fiducia, che non potrei avere altrimenti. lo stabilisco la filosofia sopra una formola antica quanto il mondo; la quale da un lato è il fondamento e la cima di tutto lo scibile; dall'altro si trova espressa nel monumento più vetusto della rivelazione, ed è uno splendido argomento della verità di essa. lo invito coloro, che non tengono il Cristianesimo per una chimera o un mero probabile, a occuparsi del tema nobilissimo di una instaurazione filosofica: gl'invito ad esaminare i concerti ch'io propongo, per correggerli, se inesatti, confutarli, se erronei, e proporre una via migliore, che io sarò il primo ad abbracciare, quando mi sia mostrata; perchè qui non si tratta, per Dio, di quistioni letterarie, o accessorie, dove l'amor proprio può essere più scusabile, ma di verità capitalissime, dei problemi più importanti, che si possano proporre ai cultori del sapere. Quanto ai semidotti, io non isdegnerò nè anco di essere corretto da loro, giacchè la verità è un dono prezioso e accettabile, da qual mano provenga. Ma forse non tornerà loro così facile come credono l'esercitare a mie spese quella censura, onde sono cotanto vaghi, e il provar con ragioni plausibili ch'io abbia il torto 1.

<sup>&#</sup>x27; Queste parole, e molte altre simili, non sono indirizzate, come egnun vede, a colo-

A ogni modo jo tengo la religione cattolica, non solo per una dottrina comportabile, secondo la benigna condiscendenza dei moderni eclettici, ma per la sola dotata di valore scientifico nelle materie speculative, la sola filosofica, la sola capace di aiutare i progressi civili; e non che considerare come vieti, rancidi, esausti i principii della teologia antica, gli reputo più nuovi, freschi e fecondi di quelle teoriche, che s'intitolano dall'anno, in cui si vive. Ne mi muove l'opinione contraria; come quella, che secondo il tenor della moda, farà luogo in breve a una opinione diversa; finchè di mutazione in mutazione, come si costuma, si torni all'antico, e gli spiriti vi si riposino, riconoscendo che l'usanza non ha imperio sul vero, e che il vero è tale appunto, perchè antico. Trenta o quarant'anni fa, si voleva anche pensare e credere alla moda: il catechismo del Volney era sottentrato in Francia al catechismo cattolico. Il Condillac, e i suoi degni continuatori, sedevano maestri della scienza: Platone, Aristotile, santo Agostino, san Tommaso, il Leibniz, il Malebranche erano avuti per visionarii e deliranti, indegni di essere studiati, indegni perfino di essere combattuti. Ora le veci sono mutate, e si ha Platone per assai più giovane e verde del Destutt-Tracy, benchè lo preceda di ventidue secoli nell'ordine dei tempi; nè vi ha scrittore si scioperato, che fuori dei libri elementari, spenda tempo e fatica a combattere il francese filosofo. E avvertasi che qui non si tratta di una semplice vicenda di fortuna, correndo fra i due casi questo divario, che i moderni sensisti non conoscono Platone, se non di nome, laddove i moderni Platonici hanno piena contezza dei loro avversarii; onde il filosofo ateniese venne teste ripudiato, perchè affatto ignoto, e i sensisti sono al di d'oggi dismessi,

ro, che ancorche non posseggano una grande erudizione, hanno moderazione, discretezza e cortesia. Ma al di d'oggi il numero degl'ignoranti e presontuosi è cosi grando, massimamente fra coloro, che avendo il privilegio di essere ricchi e lauti senza lavorare, credono di aver quello di esser dotti senza studiare, che ho stimato opportuno di aprire il mio sentimento in questo proposito. E ho parlato chiaro, e forse troppo, perchè in questo caso io non poteva dire, sopienti panca.

per esser troppo conosciuti. Similmente, se si avverte alla poca comistenza delle opinioni religiose che sono in voga, e alla impossibilità di trovarne altre più ferme, il ristabilimento futuro delle credenze cattoliche in tutto il mondo civile parrà, eziandio umanamente, indubitato. L'eclettismo religioso, il razionalismo teologico, il Cristianesimo umanitario, e simili chimere, destituite di salda base, svaniranno con quel prestigio di novità, da cui vennero avvalorate, e non avranno un giorno maggior peso e riputazione, che i sogni dei cabbalisti, e degli gnostici.

Ogni scrittore dec mirare al vero e al nuovo nello stesso tempo. Che la verità si ricerchi principalmente nelle composizioni dottrinali, par cosa troppo triviale a dire, ma non inopportuna oggidì, che si lavora d'immaginazione nei campi dell'intelletto, si poetizza a idee come dianzi ad imagini, si aspira all'appariscente, anzichè al sodo e al fondalo, si finge un sislema, come un romanzo e una commedia. Il vero è difficile a trovare: richiede lunghi lavori, costanza d'animo grande, faliche indicibili: è la sola via, che conduca a risultati giovevoli universalmente e a vera gloria; ma non mena del pari ai guadagni, e di rado alla riputazione dei circoli e delle selle. Non è dunque maraviglia, se nelle scienze speculative pochissimi oggi si curano di rintracciare le parti recondite, e di custodire le parti note e volgari del vero; anteponendo ad entrambe la falsità orpellata, più acconcia al gusto dei più, e al proposito di chi si val dello scrivere, come di un compenso speditivo, per far romore ed accrescere la sua fortuna. Il vero ideale poi è antico, o, per dir meglio, eterno di sua natura, ed esclude le novità conseguibili nel giro dei fatti e dei calcoli; non per tanto è capace di una pellegrinità sua propria, che consiste nel suo rischiaramento successivo, come mostrerò altrove. Se altri crede che ciò non basti all'onore e alla dignità delle scienze filosofiche, e preferisse que'trovati puerili, che oggi nascono e domani tramontano, egli mostra di non aver mai gustato il sapor del vero, di conoscere mol-

to peco le varie fortane dei sistemi, e gli annali della speculazione. La novità vagheggiata dagli spiriti superficiali non è positiva, ma negativa, non aggiunge alla somma delle verità note, ma la diminuisce, non tira innanzi il sapere, ma lo fa retrocedere. Nel che, come ognun vede, l'agevolezza dell'opera corrisponde alla qualità e all'importanza dell'effetto. La sola novità scientifica, che abbia del saldo, e non si lasci cogliere così facilmente, è quella che rischiara il vero, lo compie, lo amplifica, contrasta alle innovazioni dell' altro genere, accresce il patrimonio intellettuale dell'uomo, senz'alterarne l'indole e il valore. E tali non sono a gran pezza le innovazioni introdotte, dal Descarles in poi, nella filosofia, nella politica, nella religione; le quali innovazioni sono distruttive di lor natura, e scemano, non aumentano, il deposito delle cognizioni. Così, verbigrazia, i moderni novatori s' accordano a negare il sovrannaturale, e credono, rimovendo questo concetto, di vantaggiare la scienza, come chi stimasse di arricchir le fisiche, negando la realtà degl'imponderabili. In vece di ammodernare e ravvivare quella idea antichissima, rintracciandone ed esplicandone le origini, mediante una filosofia severa, si piglia il partito più comodo di rigeltarla, e si creano sistemi in aria, atti a servire di balocco ai pargoli, non di pascolo agli spiriti maturi. In somma la sola novità legittima è quella, che si conforma agli ordini cattolici, e non ripudia il passato in grazia dell'avvenire: intorno alla quale io mi affido di aver soddisfatto al debito di chi scrive. Ho tolto a studiare l'Idea, che fa l'essenza e il midollo di tutta la filosofia: l'ho colta ne'suoi principii. e accompagnata ne'suoi successi, tentando di aggiungere qualche grado di luce riflessa al suo proprio splendore. Se non ho risoluto alcuno de'problemi più importanti, ho qualche fidanza di non aver lavorato indarno ad accelerarne la soluzione. E cui questa mia fiducia paresse arrogante e presontuosa, avverta che ogni scrittore di opere non elementari è tenuto di averla; perchè chi si val solamente della

slampa per rifriggere le cose vecchie, è un barbogio e un importuno; e certi infaticabili ripetitori e acconciatori di tritumi mi paiono un flagello delle moderne lettere. Il solo divario da me ai più si è, che io esprimo aperto e chiaro ciò che ogni autor pensa, ancorchè non lo dica; parendomi che la mia sincerità non dispiacerebbe ai lettori di nerbo, e servirebbe agli altri di non disutile, nè intempestivo avvertimento. Imperocchè noi viviamo in tempi millantatori e pusillanimi, nei quali il confidar ragionevole è recato a presunzione, e la modestia tenuta viltà o debolezza. Ma nè in questa, nè in molte altre cose, io sono acconcio di servire alla moda, e di vedere in tutto cogli occhi, ovvero di giudicare col senno altrui. Chi ama la moda si appigli ad altro, e butti sul fuoco il mio libro (16).

Del quale sia oggimai detto a bastanza; e forse parrà ad altri che io ne abbia già detto troppo, e toltone con questo lungo preambolo il gusto al lettore, prima che l'incominci. Ora per conchiudere, aggiungerò ancora poche parole sulle scienze speculative in generale, indirizzando il mio discorso a tutti gl'Italiani, che amano la vera coltura, qualunque sia lo studio, di cui fanno special professione. La civiltà è uno dei beni, onde l'età nostra si mostra più lieta e gloriosa. Tutto il mondo ne scrive o ne parla: lodasi a cielo: popoli e principi fanno a gara per accrescerla e diffonder!a. Si ricordano con maraviglia quei tempi, in cui la barbarie invalse; ma non si ha paura che tornino; e se ne discorre, come di una calamità appartenente a un altro ordine di cose, quasi che si trattasse del caos o del diluyio. Ora io chieggo: questa sicurezza è ella ragionevole? Siam noi sicuri che la barbarie sia spenta per sempre? L'accrescere il capitale acquistato è cosa eccellente; ma egli rileva ancor più il conservarlo, il cessare ogni rischio di perderlo. Che direste di uno stuolo di naviganti, che s'intrattenessero pacatamente a favellare del modo più opportuno per aumentare le loro ricchezze, mentre la procella infuria, edè imminente il naufragio? Ora io credo che coloro i quali

98 PROEMIO

si confidano di troppo nella consistenza e stabilità del nostro incivilimento, non siano molto più savii; credo che l'Europa, testè uscita dalla barbarie, è volta a ritornarvi, se i savii non vi riparano, e che la nuova barbarie che ci minaccia è più formidabile dell' antica. A coloro che vivono sicuri, perchè non vi sono più Unni, nè Tartari, nè Teutoni, accampati sulle porte dell'Europa colta, pronti ad irrompere e a profondarla colle loro armi, si potrebbe rispondere che un terzo di quella e del prossimo continente è in mano ad una nazione, che durando l'incredibile oscitanza dei governi occidentali, sarà quindi a un mezzo secolo terribile a tutto il mondo. Che se gli antichi barbari numerosi e fieri vinsero la civiltà latina, perchè molle e degenere, e spiantarono quella vasta mole dell'imperio romano; non so come gli stati occidentali e meridiani della nostra Europa, non abbiano a temere di una nuova aggressione. Le condizioni morali sono al di d'oggi dai due lati presso a poco come in antico. Noi abbiam perduta la religione e con essa ogni virtù: siamo prostrati d'ingegno e d'animo. corrotti, avviliti, effemminati poco meno dei prischi abitanti di Roma imperiale. E benchè alcuni popoli abbiano ancora qualche valor militare: si vuol avvertire che questo non suole sopravvivere lungamente alla perdita del valor civile. D'altra parte i Russi non meritano a rispetto nostro il nome di popolo culto: la loro religione e pulitezza consiste solo nelle apparenze; pagani battezzati, e barbari attillati. Anche i Goti ed i Vandali erano cristiani; nè i riti scismatici di Russia, strumento e ludibrio di un despoto, possono sovrastar di efficacia all'antico Arianesimo, per mansuefare ed ingentilire gli animi degli uomini 1 (17). Ma nell'accennare al pericolo di una seconda barbarie, io non intendo parlare di Russi e di nemici esterni; parlo di nemici domestici, e di una barbarie intestina, che si va maravi-

Il letture, credo, non ha d'uopo di essere avvertito che qui si parla dei più e non dei pochi, e che il mio dire non si può stimare ingiurioso, giacche i migliori Russi detrano, quanto altri, il dispotismo feroce, che pesa sulla loro nazione e ne perpetua la marie.

PROENIO 99

gliosamente allargando nelle nostre contrade, e le avrà ben tosto affatto comprese, se non soccorre la medicina. La civiltà moderna non ha nulla tanto a temere, quanto la signoria della plebe; intendendo sotto questo nome, non già solo gli uomini rozzi e di bassa mano, ma tutta quella moltitudine, che per difetto d'ingegno e di soda cultura merita il nome ed esercita in effetto l'ufficio di volgo, qualunque sia la classe a cui appartiene. L'indirizzo intellettuale e morale delle società umane è in bal a della plebe: il che non ha d'uopo di prova, come un fatto manifesto, conceduto da tutti, e reputato da molti per un vanto della età nostra. Le dottrine, che sono più in voga, ripongono l'autorità suprema, l'infallibilità, l'inspirazione, il criterio del vero e del bello, la sovranità religiosa e politica, nelle masse ( come sogliono dire leggiadramente ), cioè nel popolo, nel maggior numero, nella universalità degli uomini. E non solo i cervelli torti e leggeri, ma anche gl' ingegni profondi, vengono spesso sedotti da queste syeciose teoriehe; di cui il panteismo in religione, la democrazia plebeia in politica, la superficialità nelle scienze, il cattivo gusto nelle lettere e nelle arti, sono effetto legittimo e non evitabile. L'elemento volgare domina in tulte le parli della vita civile: i mediocri e gl'infimi tengono il campo; e come in certe repubbliche dei bassi tempi i nobili soli venivano esclusi dagli uffizii politici, così ora accade hene spesso che il solo merito non ordinario sia rimosso dagli affari, e privo degli onori e dei vantaggi dell' umano consorzio. E ciò succede eziandio nei paesi, che si reggono a principe; onde si può far conghiettura di ciò che accadrebbe, se la plebe venisse in effetto a timoneggiare gli stati, e si stabilisse la democrazia schietta, secondo l'intenzione di molti, che professano un grande amore per gl'incrementi della civiltà, e pel bene del nostro genere. Se i demagoghi vincono, l'Europa avrà lo stesso esito dell'antica Italia e dell'antica Grecia: la libertà e la cultura saranno sterpate dalle radici; perchè il genio della plebe è sensuale e violento,

cioè tirangico e barbaro. Per ovviare a lal ruina imminente, non v' ha rimedio opportuno, fuorchè il riconoscere ed organare l'aristocrazia naturale degli uomini, secondo il concetto primitivo, serbato in parte dai Doriesi, rianovato e persezionato da Cristo, facendo predominare il principio aristocratico bene inteso nella religione, nella politica, nel sapere, e in tutte le parti del nostro incivilimento. Imperocche errano di gran lunga coloro, che credono gli ordini democratici conformi agli spiriti dell'Evangelio; il quale non introdusse già nel mondo il principio della eguaglianza matematica degli nomini, ma bensì quello della loro fratellanza e armonia. Laonde il cattolicismo, che è la sola espressione perfetta del Cristianesimo, non pareggia gli uomini,ma gli ordina a consorzio gerarchico; fuor del quale non v' ha organizzazione, nè comunanza possibile. Ed è appunto sull'idea cattolica, che si dee puntellare chi voglia rimettere in fiore il principio dell'aristocrazia elettiva nei varii ordini della civiltà umana, senza perdersi nelle utopia e nelle chimere. Sottraggasi adunque l'Europa culta al dominio inetto della moltitudine, si riconosca che ai veri ottimati, cioè ai pochi buoni, appartiene in ogni cosa l'indirizzo delle cose umane, e ne avrà prode la stessa plebe: la quale, rozza e misera, può solo essere migliorata ed ingentilita dai possessori di quei beni che le mancano. Certo la noncuranza di parecchi governi d'Europa, che si pregiano di libertà, intorno al miglioramento delle classi povere ed infelici, è empia, detestabile, e costerà forse loro molto sangue e molte lacrime per l'avvenire. Ma non si avverte, ed è tuttavia verissimo, che l'egoismo e l'incuria di tali governi ha luogo appunto, perchè azzimata vi domina la plebe.

Per ciò che spetta in particolare alle discipline speculative c alle più nobili lettere, io vorrei che tutti i buoni e valenti Italiani si accordassero insieme e facessero una lega per sottrarle alla tirannide degl'inetti e della moltitudine. La qual tirannide, se si eccettua forse la Germania e due o tre al-

tre provincie settentrionali, è comune a tutte le parti della civile Europa; ma imperversa sovrattutto in Francia e in ltalia. Una gran parte di coloro, che oggi s'intitolano filosofi, che giudicano e scrivono di filosofia e di religione. sanno tanto di queste due cose, quanto i dotti dei mezzi tempi sapevano di chimica e di fisica. Ne intendo parlare dell'intrinseco valor dei sistemi; potendosi abbracciare una dottrina paradossa ed essere dottissimo; il che succede tal volta fra gli Alemanni. Parlo della poca sufficienza, per l'ingegno e per la dottrina, onde un uomo è assolutamente incapace di portare un giudizio sulle cose di scienza. Apri a caso, se ti diletta, dieci libri fra quelli, che da un secolo in qua si sono stampati in Francia intorno a materie religiose o filosofiche, e se in nove di essi trovi che l'autore sappia parlare con precisione, e conosca bene gli elementi del suo soggetto, io vo' confessarti che il noverare i filosofi odierni a dozzine è poco, ma si debbono contare a centinaia. Nè il male è solo tra' Francesi, ma infuria eziandio fra noi Italiani, e non dobbiamo dissimularcelo. Troverai di molti, che quando abbiano letto qualche libercolo di filosofia, quando sappiano pronunziar le voci misteriose di obbiettivo e di subbiettivo, di materia e di forma, si credono pensatori di professione, filosofeggiano, Iddio sa come, col vento in poppa, fra' più ignoranti di loro, e riuscendo a non essere intesi nè da sè, nè da altri, stimano di aver toccata la cima della scienza. V'ha chi fa altrettanto intorno alla religione; volendo entrare nelle quistioni più ardue e più difficili, che richieggono acuto ingegno e maturo giudizio (oltre ad una erudizione estesa e profonda), senza forse sapere i primi rudimenti di quella. Che costoro s'illudano e si tengano da qualche cosa, non mi stupisce; essendo prerogativa degl' inetti l'ignorare la propria ignoranza; mache altri gli abbia in conto di buoni estimatori e di maestri, è follia e vergogna intollerabile. So che con queste parole, benchè io non intenda di toccar nessuno in particolare, susciterò un mondo di sdegni: so pure che io non ho l'autorilà richiesta per pubblicarle con profillo: ma vorrei che gli uomini riputati ed illustri si collegassero a sterpare una maledetta usanza, che presagisce rovina alla parte più eletta del sapere. Non si domanda in sostanza alcun privilegio per le scienze speculative: si chiede solo ch'elle siano trattate, come le altre discipline, dove gl'ignorantie i semidotti non osano sentenziare, senza tema del riso pubblico. I lettori di cose filosofiche sono da lodare altamente; purchè facciano come gli amatori di fisica, di chimica, di storia naturale, che si dilettano di questi studii, senza giudicar leggermente le fatiche di chi ne sa più di loro. Per lal modo procacceranno a sè stessi un innocuo diletto, senza pregiudizio delle dottrine. Altrimenti il propagarsi delle cognizioni così vantato oggidì, invece di giovare al progresso del vero sapere, gli sarà funesto; perchè le scienze muoiono, come gli stati, quando tutto il potere passa alle mani del volgo. I falsi dotti sono come i capipopoli, che sotto colore di libertà inducono la tirannide. Così essi fingendo amore agli studii, li disertano: allontanano i principianti dalle buone fonti: creano una falsa opinione: procacciano disprezzo e nemici a coloro, che potrebbono smascherare la loro ignoranza; e sotto colore di civiltà, sono vera peste delle scienze e delle lettere.

Per ovviare a questa peste, i possessori di una fama giustamente acquistata favoriscano i veri studiosi, gli preservino dal verme dell'invidia, che s'appicca alle piante tenere, promettitrici di buoni e copiosi frutti, gli guardino dal disprezzo e dalla noncuranza. Salvino almeno il santuario delle lettere da quella insolente mediocrità, che oggi è quasi padrona del mondo, gira gli stati e gl'imperii, e quando pervenga a porre il piede fra le scienze, ritornerà l'Europa alla primiera selvatichezza. L'Italia abbisogna sovra tutto della loro opera. Sorge spesso nella nostra bella penisola un ingegno, che porge non comuni speranze; che si annunzia con quell'incomposto fervore alle cose grandi, quella energia d'indole viva ed indomita, che precorrono

PROEMIO 103

per ordinario alla forza della mente, che mostra la tenacità e l'audacia necessarie alle grandi conquiste della fantasia e dell'intelletto, non meno che alle grandi imprese di stato e di guerra. Che si fa? In vece di favorire, educare, bene indirizzare il felice germoglio, si soffoca e si spianta. Se, a malgrado degli ostacoli, egli cresce e si svolge da sè, riuscendo a porgere un saggio proporzionato di ciò che potrebbe, si cerca di uccidere adulta quella virtù, che non si è potuta spegnere nelle fasce, di soffocarla perseguitandola o trascurandola, e togliendole perfino la fiducia delle proprie forze. Giambatista Vico, uomo non raro ma unico. visse e morì disprezzato da' suoi nazionali; e l'ingiusta noncuranza durò per lo spazio di un secolo. Certo la novità e l'altezza delle sue dottrine ne fu in parte cagione; ma sarebbe assurdo il supporre che in una nazione ingegnosa, che aveva un gran numero d'uomini colti e dediti alle lettere, non vi fossero molti capaci d'intenderlo e di apprezzarlo, se il giudizio degl'ignoranti non ne gli avesse impediti, o fors'anco non gli avesse sconfortati dal leggere le sue opere. Rimangono ancora a rimprovero e rimorso degl' Italiani alcune vestigia degli strapazzi fatti di quel sommo da penne indegnissime di pur nominarlo; e dell'affanno ch' egli provava, sentendosi calpestato dall'altrui dappocaggine, e vedendosi disdire quel tributo di affetto riconoscente e di stima, ch'ei sapeva di meritare. Questo è certo il più acerbo supplizio, a cui la Provvidenza condanni gli alti ingegni, per mettere a cimento la loro virtu. Io non so quanto tempo e forse quanti secoli dovrà aspettare l'Italia, prima che sorga un altro Vico; ma so bene che se silascia libero il campo alla petulante dominazione de'ciarlatani e degl'invidiosi, non vi sarà più un galantuomo. che osi levar la voce, se non è ben sicuro della propria mediocrità. Presso le altre nazioni, quando l'intenzione è pura, e gli sforzi assidui e sinceri, s'incoraggiano gli scrittori, e si loda almeno l'animo, se non si possono lodar le opinioni: si dà loro quel premio e quello stimolo, che si

the left there are the time \*--H 12 1contro 21manage was :: sana ... rvare .na pairia : المالكة والمنطقة المساور The state of the s Tarre al lain. talars is therea his to transfer in sima Art. Tail de draed. -OVEREN L. CERSEUR and the second resemble the multiwere the the personal to a suffer the spent-A SECOND TO THE TAXABLE PARTY OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PART and the second statement of the contraction of the the risk statement is the transferment fall server a le et traent natient list foi un connecto. with a company to the terror many The state of the contract of t office of promote themse because things ulenti i Eu-Total Commence of the Control of the يراد خيامتهاات imit ielle Programme and the interpretation of signal presonate to the common a reprezent ne memori semenziaro, alle and the same and the contraction of the second section of the the same and removed a manager of the car of interferon And history or as an immate. In . I mainteau a refere. received the an among arguments of some confirmal in the state of the arms in the userning, in the userning, inthe following the state of the te tent como la pentana funcial i nuevo, liscucrendo a proposition followith a til reignone. Hi reprio ii averadior considere the in thems minure in the consideration de a mon pel por portorne a matema il essere i asolo. Tan-A to a moral a fell forme to meanent fel sue more, ch'e-Y - 7 Was a Lagrania la rica il suo part mertio, e non si Army, son folia signer inde, se prin e impresure de princiosal indian, grana di collidere questi priesti, idempiere un Sente a 1819, Misse de teconoscenza. Perdonimi chi legge, er a sal centre partero del fatto mio per pochi istanti: il the three modellentiers per ogni altra cagione. Esule dal Promonte nel 1833 1, mi condussi in Francia, coll'intenreserve egie seman carne loccoi fu men grave udice i mali della patria loro che

zione di proseguirvi i miei studii, e valermi dell'agevolezza, che la libertà del paese e le sue letterarie ricchezze mi promettevano, per distendere alcuni lavori, e divulgarli colle stampe. Quatche vigor d'ingegno, ch'io aveva allora, e l'elà ancor verde, in cui mi trovava, nutrivano in me la soave speranza, che l'opera mia riuscir potesse non affatto inutile alla patria. Io mi proponeva, fra le altre cose, di penetrar più addentro che non si è fatto finora nella filosofia italiana del secolo decimoquinto e dei due seguenti; confidandomi che in Parigi avrei avuto copia di libri, e agio di consultare i manoscritti opportuni, onde sono doviziosissime le sue biblioteche. Anche i meno disposti a lodare i Francesi confessano che questa nazione è larghissima e compiacentissima ai forestieri de'suoi tesori in ogni genere di lettere e di scienze, e che l'oscurità del nome non impedisce che altri la si possa promettere facile e cortese di questi favori. Ben si ricerca, (ed è troppo giusto, ) che il chieditore, se è persona ignota, si presenti munito di sufficiente raccomandazione. Ora, durante un anno e più ch'io stetti in Parigi, le mie islanze furono inutili per trovar chi potesse o volesse farmi questo servigio; tanto che mi vidi interdetto ogni modo, e tolta ogni speranza, di poter colorire il mio disegno. Il che dovrà bastare per rispondere a certi benevoli, che mi accusano di non aver saputo mostrar qualche frutto della libertà e dell'ozio acquistato coll'esilio. Essendo poscia venuto nel Belgio, chiamatovi da un amico per un ufficio privato di studii, io aveva affatto deposto ogni pensiero di scrivere; imperocchè i ricordi e gli spogli che aveva meco, frutto di copiose letture, erano insufficienti da sè soli per intraprendere lavori di qualche considerazione; quando nel raccoglierli con quella brevità e rapidità che si usa in tali estratti, non avea preveduto che mi sarei trovato un giorno privo al tutto di libri. Non posso negare che

vederli; e cosa più gloriosa reputano essere uno onorevole tibello, che uno schiavo cittadino. » MACHIAVELII. Storie, IV. Nota, caro lettore, che nel secolo quindecimo un
onorevole ribello non era mica un rivoltoso o un rivoluzionario, come oggi si direbbe con
moderna eleganza.

l'interrempere i più cari studii, il dover dismettere i disegui che gli avevano indirizzati e animati per tanto tempo, l'accordermi di aver cittate le fatiche di quindici e più anni in sui nonte che speravo di compierle, il vedermi mancare affatto ogni degno scopo alla vita, non mi dolesse; ma in fine mi conveniva cedere e rassegnarmi a una necessità più forte del mio volere, che pur non è debolissimo. Quando essendomi toccata la huona fortuna di conoscere il sig. Adolfo Quetelet, direttore dell'Osservatorio di Brusselle, egli si offerse spontaneamente di fare a me straniero ed ianoto un servigio, che dopo le prese esperienze, non avrei osato sperare. Ottenni per opera sua, nel principio del corrente anno, facoltà e agio di disporre delle librerie pubbliches tanto che mi si destò il pensiero di riassumere gli studii interrotti, e d'imprendere il lavoro che ora comincio a dar fuori, per mostrare, che se di nulla ho potuto giovare alla mia patria, almeno l' ho schiettamente e ferventemente desiderato. lo non lodo il sig. Quetelet, parendomi vano e intempestivo il commendare un nomo, che gode di una fama europea, ed è modestissimo; ma dando alla luce un'opera che non avrei potuto fornire senza la sua corlese amicizia, mi credo in dovere di rendergli questo pubblico e sincero testimonio di gratitudine.

Di Brusselle, ai 3 di dicembre, 1839.

## LIBRO PRIMO

DELLE DOTTRINE



## CAPITOLO PRIMO

DELLA DECLINAZIONE DELLE SCIENZE SPECULATIVE IN GENERALE.

,

Se alcuno vuol conoscere in che grado si trovi ora la filosofia, la ragguagli colle scienze matematiche e naturali, che fioriscono in ogni parte del mondo civile. Queste sono culte con inestimabile ardore da una folla d'ingegni più o meno eccellenti; apprezzate da que' medesimi, che non vi attendono, invidiate da coloro, che per colpa di natura o di fortuna non possono attendervi; favorite dai principi e dai popoli; onorate e applaudite da tutti: e oltre il concorso spontaneo degl'individui. composte a società, e formanti una repubblica, che si stende da Pietroborgo al Capo di Buona speranza, e da Filadelfia a Calcutta, avente il suo governo, le sue leggi, le sue spedizioni, i suoi commerci, le sue colonie, i suoi ordini interni, e le sue attinenze esteriori e reciproche; piena di attività, di spiriti e di vita. I frutti che ne provengono sono degni della vastità della mole, del numero, e dello zelo che anima gli operatori: non passa quasi giorno, in cui qualche nuovo risultato non s'ottenga; e non v'ha risultato teoretico, che tosto o tardi non s'applichi alla pratica, e non arricchisca di nuovi vantaggi o diletti la vita civile: la scienza feconda l'arte, e l'arte abbellisce, trasforma la natura. I traffichi e le industrie, tanta parte della odierna civiltà, sono insieme la dipendenza e il sussidio delle dottrine, e porgono col loro concorso uno strumento di tanta efficacia all'attività umana, che negli ordini materiali ella supera sè stessa, e si mostra maggiore che non sia stata mai per l'addietro. E se i portenti, che abbiam sotto gli occhi, sono maravigliosi, l'immaginazione si spaventa a calcolare gli effetti futuri, quando i progressi di più secoli avranno

smisuratamente accresciuta la forza di questa leva, che creata, si può dir ieri, si affida già al dì d'oggi di sollevare il mondo.

Le scienze filosofiche, e quella specialmente che ne è il colmo, cioè la metafisica, ci porgono uno spettacolo affatto contrario. Squallide e neglette, o malmenate da una turba di spiriti superficiali, che si spaventano alla severità degli altri studii, e sperano la filosofia più arrendevole alla lor frivolezza, esse non trovano che pochissimi cultori degni di loro. I quali, dediti a uno studio che è poco di moda, sono costretti a vivere fuori del mondo, e a contentarsi di conversare coi loro proprii pensieri, nella solitudine; o se pure escono dai loro recessi, e si mostrano in pubblico, predicatori senza uditorio, e scrittori senza leggenti, trovano al più censori acerbi che gli frantendono, non giudiziosi estimatori, nè critici profittevoli. I principi non li curano, i popoli gl'ignorano, gli arguti spiriti gli deridono. Non sono riputati nè anco dagli altri dotti; anzi vengono quasi, nell'opinione, esclusi dal loro numero. E come potrebb'essere altrimenti, se in filosofia non v'ha unità di scienza, e ogni paese, ogni accademia, ogni individuo, che s'intrometta di filosofare, ha la sua propria? Se non v'ha società, lega, concorso fra' suoi cultori, nè i suoi progressi, se pur se ne fa qualcuno, nascono altronde, che dagli sforzi individuali? Gli studiosi delle altre discipline, benchè disformi, sono collegati insieme con reciproca fratellanza; il calcolatore, il fisico, il geologo, s'intendono fra di loro: ma se il metafisico si presenta ad un consesso erudito, vi è accolto come lo straniero, che parla una lingua sconosciuta, o come uno spirito bizzarro un fingitore di sogni, di ghiribizzi, di favole, acconcio a rallegrare le brigate. Le accademie filosofiche, che tuttavia sussistono, sono come quelle instituzioni vane, reliquie di una età passata, che durano ancora in forza della consuetudine. Ogni vita è spenta nel loro seno: nulle le loro opere: sarebbero affatto ridicole, come le accademie dei poeti, se non servissero a nutrire una classe di letterati, che benchè inutile al mondo, ha tuttavia diritto di vivere. Le dicerie, che vi si spacciano, non hanno maggior consistenza, che i versi dei sonettanti: e se talvolta ne esce qualche buon lavoro, non è apprezzato, e si perde colla folla degli scritti volgari. A ogni modo, la scoperta di un insetto, o l'invenzione di un ordigno è un evento più celebre e più importante nel mondo letterato d'oggidì, che la più nuova e più fondata soluzione di alcuno fra quei problemi rilevantissimi, i quali sono la cima e la sostanza della filosofia.

Egli è accaduto alle scienze filosofiche ciò che incontra agli usurpatori, i quali volendo occupare gli altrui diritti, perdono i pro-

prii. La filosofia ai tempi del Leibniz era tuttavia coltivata e in onore. armonizzava colle altre cognizioni, procedeva seco loro di conserva, le aiutava, e ne era aiutata. E veramente, se si considera la sua essenza, e non quello che è, ma quel che vorrebbe essere, si dee aver per ingiusto il dispregio, in cui è tenuta. Imperocchè per la sua natura ella è la scienza prima, la scienza madre, la scienza per eccellenza, e per qualche rispetto la scienza universale. Non che dover essere esclusa dalla enciclopedia, merita di avervi il primo grado: essa sola può dar ragione di tutto lo scibile: essa sola porge alle altre discipline i principii onde muovono, il soggetto in cui versano, il metodo col quale procedono: in lei son collocati il primo e l'ultimo termine, la base e l'apice di ogni sapere. Ma tutti questi privilegi le furono tolti, e le yenne conteso perfino il nome di scienza, quando non appagandosi de suoi limiti, essa volle ingerirsi nelle altrui appartenenze. Il che fece, usurpando da un lato i diritti della religione, e tentando dall' altro d'invadere il do. minio delle discipline, che circa le cose materiali si travagliano. Infatti la filosofia, versando nello studio dell' intelligibile, è collocata fra il sovrintelligibile e il sensibile, come fra due poli opposti, che non dee toccare, lasciandone la speciale investigazione alle scienze loro proprie. Se all'incontro, non volendo tenersi nel mezzo e contentarsi del campo larghissimo, che le è asseguato, aspira a stendersi sui due lati, appropriarseli, ed essere non solo la scienza principe, ma la scienza unica, si fa autrice della propria rovina. Come le avvenne, quando volle da una parte impugnare i dogmi religiosi o alterarli, e dall' altra spogliare l'esperienza di ogni base o farne le veci; negar la religione e la materia, o edilicare a priori i dogmi di quella, e le leggi di questa; creare il naturalismo e l'idealismo, il razionalismo teologico e la filosofia della natura, o altri simili sistemi, infesti alle credenze positive, e alle scienze sperimentali. Così ella diede al tempo medesimo nella empietà, e nelle chimere. L'empietà la rese esosa agli uomini pii ed ai popoli : le chimere la resero ridicola agli spiriti assennati ed ai dotti: amendue questi vizii la fecero disprezzare e sbandire, così dai conservatori della pietà e della bontà antica, come dai cultori e amatori della scienza moderna. È dissicile al di d'oggi il trovare un fisico, un chimico, un matematico, che non sogghigni al solo nome di filosofia, e fra gli uomini religiosi, chi non l'abbia in sospetto: questi la temono, perchè la fede è pericolante o scaduta ne' molti; quelli ne ridono, perchè le discipline coltivate da essi sono in vigore, e non hanno certamente paura dei filosofi. Lo stesso

nome di filosofia, in una età poco lontana dalla nostra, era diventato talmente ignominioso, che gli uni lo recavano ad empietà, e gli altri vi sostituivano quelli d'ideologia, di analisi dello spirito umano, e altri somiglianti, così vani, come le cose che rappresentavano.

Le esorbitanze dei filosofi, che furono la cagione immediata del dispregio, in cui è caduta la filosofia, arguiscono qualche vizio più antico negli ordini di essa, e nelle disposizioni di coloro, che vi attendevano. Se questi non avessero cominciato a guastare la scienza, a cui davano opera, non è credibile che sarebbero mai divenuti a tanto delirio, da volere irrompere nell'altrui giurisdizione, e mescere cose disparatissime. E se il fecero per errore, eredendo che l'altrui loro appartenesse; la sola ignoranza dei confini fa già presumere qualche gran disordine invalso nel cuore di quella scienza, che ha per ufficio di distinguere accuratamente e determinare le varie parti dello scibile umano. Giova però il risalire alle origini del male, e cercare con diligenza le vere cagioni di esso; chè altrimenti ci sarebbe impossibile trovarne il rimedio. E già in sulle prime ciascun vede che le cagioni, per cui le scienze speculative sono scadute dal loro splendore, debbono tutte ridursi a due classi, l'una delle quali rignarda il soggetto di quelle, cioè i filosofi, e l'altra l'oggetto, cioè la filosofia stessa. Imperocchè il soggetto essendo l'ingegno umano, che lavora a guisa di stromento sovra una certa materia, e l'oggetto essendo la materia medesima del lavoro, egli è chiaro che la perfezione dell'opera filosofica dipende così dalla hontà dell'instrumento filosofante, come da quella della materia, in cui l'instrumento si esercita. Prima però di entrare nell'inchiesta di questi due ordini di cagioni, che saranno il tema dei due capitoli seguenti, farò alcune avvertenze sul corso della filosofia moderna in Europa, non già per descriverne la storia, che dee esser nota al lettore, ma per accennare alcune proprietà generiche del suo andamento, e riassumerlo in brevi termini, in ordine al mio proposito.

Se si paragona la filosofia francese colla tedesca, si trova fra loro una grandissima differenza. Le scienze razionali sono così congiunte colle credenze religiose, che non possono star neutrali verso di esse, ed è giuocoforza che le abbiano per nemiche o per amiche. Quando nei tempi moderni risorsero gli studii speculativi, la religione era alterata in una gran parte d'Europa; ma Calvino fu men fortunato di Lutero; e la setta protestante, che divenne padrona della metà dell' Alemagua, non potè gittare profonde radici, e si-

gnoreggiare in Francia. Se l'indole naturale dei due popoli fosse prevalsa, sarebbe dovuto succedere il contrario; essendo il genio germanico molto più ideale, e però cattolico, del genio celtico: ma l'arte. (cioè le instituzioni e i costumi prodotti da inveterate abitudini.) vinse la natura. Imperocchè la nazion francese era stata composta e educata dal cattolicismo, che le aveva comunicata la forza della sua mirabile gerarchia, accordante l'unità più perfetta con una libertà temperata : la quale proprietà applicata agli ordini sociali, creò e compose la moderna Francia. Il che non succedette ai Tedeschi, i quali serbarono assai più dei costumi e degl' instituti gentileschi, connaturati agli antichi Germani, sia perchè la loro stirpe si mantenne più schietta, e perchè l'Imperio frappose ostacolo alle benefiche influenze del Papato. L'imperio. che per qualche rispetto fu il principio unificativo del paganesimo, divenne un fomite di discordia nel mondo cristiano, contrastando al Pontificato, che dovea farne le veci, tanto più salutevolmente, quanto il diritto è più nobile e fruttuoso della forza; onde Carlo di Pipino che il rinnovò, merita poco per questo verso il titolo di magno. Giovò alla Francia il perdere questo privilegio funesto colla linea degenera del principe, che l'avea creato : e nocque alla Germania l'acquistarlo, perchè l'Imperio perpetuò gli spiriti antichi di scisma e d'indipendenza, e le impedì il conseguimento dell' unità politica non ottenibile altrimenti, che per la virtù organatrice della gerarchia cattolica. Se l'Imperio non avesse trovato un rinnovatore, gli ordini feudali non sarebbero forse stati così tenaci: e forse la Germania odierna sarebbe una . come la Francia. Perciò in Francia la gerarchia cattolica partorì le instituzioni, che prevalsero sull'indole poco ideale del sangue celtico : laddove in Germania l'idealità dell'indole non potè vincere il difetto delle instituzioni: e quando sorse Lutero l'idea ortodossa venne meno, perchè la gerarchia del cattolicismo discordava dalle abitudini inveterate della nazione (18).

Renato Descartes, benchè francese, e di professione cattolico, era per inclinazione e di massime eterodosso, forse senza saperlo; propenso allo scetticismo, per lo spettacolo delle contrarietà religiose, resogli più evidente dalle sue peregrinazioni in varie parti d'Europa. I viaggi nocciono spesso alla fede degli uomini spiritori, ma di testa debole, mettendo loro innanzi agli occhi la varietà delle opinioni religiose; considerazione, che invece l'accresce negli animi di tempra forte. Si potrebbe citare qualche esempio illustre e moderno di credenti, che divennero increduli, pere-

grinando ai luoghi santi, e vedendo la magnificenza delle meschite, e la divozione dei Turchi. Che il Descartes fosse inchinato al protestantismo, la sua predilezione per l'Olanda e la Svezia, e parecchi luoghi de' suoi scritti, il dimostrano: ma principalmente il suo metodo dubitativo ed esaminativo, che è l'applicazione filosotica del processo religioso introdotto dai novatori (19). La speculazione francese fu adunque persino dal suo principio, e nella persona del suo capo, discepola di Calvino; ed ebbe verso il principio ortodosso, che le stava a fronte, una contrarietà, che dovea poco stante mostrarsi, e prorompere in manifesta discordia. Quindi è, che mentre in Germania la filosofia posteriore al Leibniz potè andar innanzi e vagare a suo talento, senza dissentire dal principio religioso ivi dominante, ch' era il suo proprio; nella Francia cattolica, seguì l'opposito; e la dissensione partorì in breve la guerra, prima sorda, e poscia aperta e trascorrente ad ogni violenza. Da questo diverso rispetto della filosofia verso la religione nelle due provincie, fondato sulla medesimezza del principio filosofico, e sulla discrepanza della fede religiosa, nacque la diversa fortuna della filosofia medesima. La quale viziata nelle sue fonti, fu ampia fra i cattolici, e si mantenne mezzanamente religiosa appo gli cretici, perchè venne dai primi adoperata come un'arma offensiva, e conservò presso i secondi il suo genio pacifico di scienza.

La filosofia francese, infesta per essenza alla fede, dopo esser ita a tentone per qualche tempo, prese l'indirizzo che conveniva ai suoi principii, diventò sensuale, negò l'Idea, e annullò con essa l'oggetto proprio delle scienze speculative. Dalla distruzione dell'oggetto provenne l'indebolimento del soggetto; imperocchè la virtù e la potenza dell'ingegno umano scaturisce in gran parte dalle dottrine, che lo informano: la forza di quest'arco dipende dalla elezione del bersaglio. Parrà strano a dire che il sensismo sia conforme ai principii cartesiani, e che il Locke, il Condillac, il Diderot, con tutta la loro numerosa e infelice progenie, siano ligliuoli legittimi del Descartes; quando questi pretese alle sue dottrine un teismo purissimo al sembiante, e volle stabilire sopra una salda base la spiritualità degli animi umani. Ma il teismo del Descartes è puerilmente paralogistico. Il suo dubbio metodico e assoluto, e il riporre ch' egli fa nel fatto del senso intimo la base di tutto lo scibile, conducono necessariamente alla negazione di ogni realtà materiale e sensibile. Chi muove dal dubbio, non può riuscire che al dubbio; perchè la cima della piramide scientifica dee rassomigliare alle fondamenta. Chi parte da un fatto, non può giungere al vero : giacchè il fatto è contingente e relativo, e il vero nella sua radice necessario e assoluto. Perciò il sensismo spogliato delle contraddizioni de' suoi partigiani, e ridotto al suo vero essere dalla logica severa di Davide Hume, riuscendo a un giuoco subbiettivo dello spirito, che, rimossa ogni realtà, è costretto a trastullarsi colle apparenze, è propriamente scettico, e si manifesta come l'ultimo esito di ogni dottrina, che metta nel sentimento dell'animo proprio i principii del sapere. Se il Locke e lo stesso Condillac non seppero avvertire questa conseguenza, si mostrarono però più accorti del Descartes, ripudiando quell'audace razionalismo, che il filosofo francese avea fabbricato in aria: e sa non furono troppo sagaci, parvero almeno giudiziosi. La filosofia francese del secolo decimottavo, rinchiudendosi tutta quanta nel giro delle cognizioni sensibili, e ristrignendosi allo studio dell'uomo, della società e della natura, secondo l'apprensione subbiettiva che se ne può avere, senza curarsi della loro obbiettiva entità. & la continuazione legittima del Cartesianismo; dico legittima, posto che vogliasi evitare a ogni modo il dubbio assoluto: giacchè il sistema cartesiano preso a rigore esclude ogni sapere. Ma se si fa buona questa contraddizione non evitabile, l'assioma del Descartes, che piglia le mosse dal pensiero, non già come intuito obbiettive. ma come modificazione subbiettiva, o vogliam dir sentimente, non poteva partorire altro risultato, che la scienza ipotetica dei sensibili, nella quale consiste veramente tutta la dottrina del secolo diciottesimo.

Fra gli antichi Cartesiani di professione, Niccolò Malebranche è il solo filosofo illustre, di cui la scuola francese possa vantarsi. Nel quale si trovano come due uomini distinti e contrarii, l'imitatore e l'autore, il discepolo e il maestro, il seguace di Cartesio, e il pensatore indipendente dalle opinioni dei suoi coetanei. Per buona ventura, le parti essenziali del suo sistema appartengono al secondo personaggio, e non al primo. Ciò che assicura al Malebranche un nome duraturo negli annali della scienza, è la teorica della visione ideale, coninamente contraria ai dogmi cartesiani; per la quale egli si fa continuatore della vera scienza, e per mezzo di san Bonavenlura, di santo Agostino, e degli Alessandrini, risale fino a Platone. Che se egli parteggiò per Renato, non che lodarnelo, si dee piutlosto riprendere, nè sarebbe difficile il provare che i suoi difetti, e gli errori, che provocarono la giusta disapprovazione dei romani censori, dell'Arnauld e del Bossuet, muovono almeno indirittamente dai principii viziosi del Descartes, e mostrano la leggerezza propria di questo filosofo. Ma fuori degli accessorii, il Malebranche non è cartesiano; salvochè, denominando un uomo da una setta, se ne voglia inferir fra loro, non una parentela intrinseca e reale. ma una semplice connessione storica. Le cose occasionali di un sistema differiscono dalle efficienti; e se un trattato del Descartes, come si racconta, rese conscio il Malebranche della sua vocazione a filosofare, qualunque altro libro di argomento speculativo avrebbe potuto svegliare il suo ingegno, e partorire lo stesso effetto (20). Nulla dirò dell' Arnauld, del Nicole, del Bossuet, del Fénélon, sia perchè non furono di professione filosofi, e perchè abbracciarono solo una piccola parte dei dogmi cartesiani, repugnante, non che estranea, ai principii di Cartesio, anzi riprovarono espressamente essi principii, e furono fedeli al genio e ai precetti dell'antica scienza.

I filosofi tedeschi, avendo nelle dottrine protestanti uno strumento docile e arrendevole ai capricci dello spirito apeculativo, non ebbero cagione di avversare espressamente il principio religioso, che d'altra parte ha per essi una grande e quasi invincibile attrattiva. E benchè per un effetto inevitabile dell'alterazione succeduta nei dogmi rivelati, per l'indole del metodo dubitativo ricevuto dalla Riforma, e del processo psicologico, (che presero dal Descartes,) contrarissimo al vero processo ideale, corrompessero le verità della ragione, tuttavia ne serbarono sempre una parte, mediante la radicata tradizione e la consuetudine, coltivandola con indicibile amore, a dispetto dei principii da lor professati, e del metodo filosofico che adoperavano. Accennerò altrove, per qual fatto di logica. le principali scuole posteriori a quella di Emanuele Kant siano precipitate nel panteismo. Il panteismo annulla in effetto il concetto di Dio, benchè in apparenza lo esageri, ne accresca l'estensione e l'importanza. Onde il panteista rigoroso è necessariamente atea: come si vede in Benedetto Spinoza, ch'è il più rigido dei panteisti moderni e sorse di tutti i tempi, tantochè farebbe meraviglia il trovare presso uno scrittor moderno la sentenza contraria, se non si potesse conghietturare che, secondo l'uso corrente, egli ha parlato del filosofo israelita, senza leggerne accuratamente le opere (21). Ma i moderni Tedeschi, fra i traviamenti del loro panteismo, serbarono all'idea divina una parte delle sue originali fattezze; mantennero in Dio e nell'uomo l'arbitrio e la moralità, e alcuni di essi perfino l'individualità umana; benchè tutti questi dogmi repugnino manifestamente ed assolutamente ai primi principii del panteismo. I quali con iscapito della severa logica, ma con utile della società, e ad onoro dei medesimi filosofi. furono temperati in Ger-

mania dalle verità ideali, custodite in parte per opera della religione. e vennero così spogliati delle loro conseguenze più orribili e funeste. Ragguaglia i filosofi francesi dell'età passata cogli alemanni, e troverai due dottrine, che benchè muovano da principii comuni, si diversificano affatto nel loro progresso. I primi non escono quasi mai dalle cose sensibili: trattano dell'uomo, della società, della natura come di oggetti posti davanti agli occhi: s'alzano di rado dall'ordine materiale all'ordine morale dell'universo: impugnano o trascurano l'idea divina, ovvero la confinano in un angolo, come un mero probabile a uso del volgo, o come un corollario di poco momento, come un dogma accidentale e secondario. All'incontro il concetto di Dio. benchè oscurato, spazia nelle scuole germaniche, ne modifica il lavoro dialettico, imprime in esse una grandiosità, che ti mostra pe' lor seguaci, fra gli errori più deplorabili, un nobile e robusto pensare, dove i sofisti francesi paiono barbogi o fanciulli. Conciossiachè.essendo Iddio il principio vitale della scienza.come della natura, il pensiero umano in tanto ha forza e vigore, in quanto riceve i benefici influssi dello spirito creatore e animatore dell'universo. L'ateismo negativo e positivo è l'agonia e la morte del sapere. Ora la Blosofia francese, generalmente parlando, è atea, in quanto impugna il concetto divino, o ne fa un semplice accessorio. La filosofia germanica, correggendo in qualche modo coi dogmi tradizionali, il suo processo scientifico, conservò un'ombra di religione, che si diffuse in ogni sua parte, e valse a procacciarle qualche spazio di vita.

Emanuele Kant che fece in Alemagna con rara profondità d'ingegno, degnissima di una causa migliore, ciò che il Descartes avea tentato in Francia con incredibile leggerezza, pare-a prima vista disforme dall'indole segnalata delle scuole tedesche. Nella Critica delh ragion pura, dove segue il processo cartesiano, la psicologia anaulla l'ontologia, per un effetto necessario del metodo protestante. applicato alle materie razionali. Ma le antinomie speculative furono corrette dall'imperativo categorico, che ristabilì sotto una forma morale l'Idea dianzi distrutta, e spianò la via ad Amedeo Fichte. le cui dottrine ontologiche si connettono strettamente piuttosto colla ragion pratica, che colla ragion pura del suo precessore. La pietà connaturata all'ingegno germanico, l'educazione austera, che il Rant ebbe in buona sorte di ricevere, e l'animo suo virtuoso, lo mivarono con felice incoerenza da un interno naufragio. Anche Cartesio volle mettere in sicuro la religione; ma le sue fallacie soso da scolare; i paralogismi del Kant non sono indegni di un gran maestro. E si noti che i successori dei due filosofi, abbracciandone

e modificandone le dottrine, si governarono in modo al tutto contrario, conforme al genio delle due nazioni. I filosofi francesi del secolo scorso si appigliarono al principio psicologico del Descartes, ma ne rigettarono le deduzioni ontologiche; laddove il Fichte, e gli altri, ripudiando la base scettica della psicologia del loro maestro, serbarono la sua morale, che ne è la vera ontologia.

Il Descartes è dunque il corruttor principale della filosofia nell'età moderna, l'autore de'falsi principii e del pessimo metodo, che la condussero a rovina; il che verrà chiarito altrove più largamente. Da lui attinsero i suoi compatriotti e gli strani : se non che, i Tedeschi mitigarono le suneste dottrine col residuo degl'insegnamenti cristiani, laddove i Francesi ne dedussero le conseguenze con una logica intrepida, che fa spavento. E pur la Francia possedeva col cattolicismo la verità ideale nella sua pienezza, mentre la Germania non la serbava altrimenti, che guasta e falsata dai novatori; e la fede cattolica avea trionfato nel primo di questi due paesi. perchè ne compenetrava le instituzioni, mentre che era perita nel secondo, perchè da loro discorde. Come adunque la falsa filosofia ebbe più rapidi e più logici incrementi, dove la verità riluceva in tutto il suo splendore, e trovò qualche ostacolo, dove questa era stata oscurata? Come nacque fra i popoli ortodossi, anzichè fra i protestanti? Cartesio tolse dalla Riforma, tedesca di origine, il germe infausto delle sue dottrine; il quale venne applicato alla filosofia da un uomo francese e cattolico, e fruttò assai meglio in paese ortodosso e forestiero, che nelle contrade, ove nacque, ove su da credenze conformi aiutato e favorito. Quest' apparente contraddizione si spiega distinguendo nel Cristianesimo le instituzioni dalle dottrine, e considerando che le relazioni di un popolo verso di quello possono essere differentissime, secondochè si pon mente all'una o all'altra di quelle due cose. Così nel caso presente, la convenienza della gerarchia cattolica coi costumi e cogl' instituti francesi non è meno evidente, che la discordanza di essa dalle usanze e dagli ordini anticati delle popolazioni germaniche. D' altra parte, trovasi molta conformità fra le idee cattoliche e il genio, o vogliam dire, la complessione intellettuale e morale, dei Tedeschi; poca, fra tali idee e la disposizione natia dei Francesi. I quali si possono chiamare naturalmente cattolici nel giro dell'azione socia. le, e protestanti in ordine al pensiero; dove fra gli Alemanni ha luogo il contrario. E siccome la gerarchia, secondo la natura delle cose, è la conservatrice del dogma; il cattolicismo dovette perir fra i Tedeschi, benchè inclinati alle ideali sue dottrine, e si mantenne, come religione, malgrado la guerra dei filosofi, fra i Francesi altramente disposti. Il che c'invita a considerare per qualche istante l'indole rispettiva delle due nazioni.

Molti moderni scrittori hanno screditato l'uso delle induzioni morali, cavate dalla varietà delle stirpi, maneggiandole leggermente e a capriccio, e valendosene a provare tutto quello che vogliono. Non si può negare che questi ragionatori a sproposito di razze siano molto fastidiosi. Ma l'abuso di una dottrina non prova ch' ella sia falsa: e se v'ha cosa certa al mondo, si è questa, che le varie conformazioni accidentali dell'organizzazione umana influiscono nella disposizione morale dei popoli e degl' individui. E siccome ogni stirpe ha qualche specialità organica, così ella possiede alcune qualità intellettive e affettive, che la differenziano dalle altre, come ha qualche cosa di proprio nelle fattezze del volto, e nell'abito di tutto il corpo. Non vi sono due nazioni europee, che moralmente e corporalmente si somiglino affatto, benchè le differenze possano essere maggiori o minori, e più o meno manifeste o recondite. Per ciò che spetta principalmente all'animo, l'indole dei Francesi è differentissima da quella dei Tedeschi. Nei primi, non ostante la mescolanza dei Franchi, prevale il genio celtico: intendendo principalmente, sotto questo nome, le qualità specifiche di quelle popolazioni, che fermatesi ab antico fra le Alpi, i Pirenei e il Reno, si mescolarono in successo di tempo. con. varie tribù d'altre stirpi, probabilmente germaniche, donde uscirono i Celti misti, cioè i Galli; qualità, che perciò si debbono attribuire, non tanto alle razze più vetuste, quanto alla loro comune e diuturna dimora in un medesimo paese. Come ciò sia, la mtura morale dei moderni Francesi si conforma a quella dei Galli, di cui gli antichi scrittori ci han lasciato il ritratto : il quale . se si ragguaglia colla descrizione fattane dal Machiavelli 1, e colla esperienza dei nostri giorni, ci mostra che gli abitanti della Francia furono simili ia ogni tempo. Ora, lasciando da parte quelle proprietà che non accennano all' ingegno speculativo, e discorrendo unicamente di ciò che lo concerne, se si paragonano insieme il genio celtico e il genio germanico, trovasi che l'uno è analitico, l'altro sintetico: l' uno è attissimo ad osservare i sensibili, l' altro a contemplare gl' intelligibili : l' uno è sagace nella considerazione dei fatti, l'altro sottile e profondo nell'intuito delle idee: l'uno ama di spargersi di fuori, e l'altro si diletta di concentrarsi in sè

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ritr. delle cose di Francia. — Della nat. de' Franc. — Disc. sulla pr. deca, III, 36.

stesso, ovvero di spaziare nelle regioni ideali, dove il sentimento non arriva: laonde il primo è inclinato ai pegozii, ai traffichi, agli artificii, ai diletti e alle occupazioni della vita estrimeca, ai tumulti delle assemblee, delle rivoluzioni, delle guerre, e a tutte le narti del vivere civile : dove che il secondo si compiece assai meglio negli studii severi, nella vita domestica, nella meditazione solitaria, nel culto delle arti nobili, della poesia intima, della religione. Si suol dire che i Francesi sono eccellenti nell'uso delle idee generali. Ciò è vero, se si parla di quelle generalità, che nascono dai fatti, e sono opera del discorso induttivo, ovvero di quella sintesi secondaria, che seguita e compie il processo analitico. Ma se i Francesi si dilettano di procedere, discorrendo, ner induzione, i Tedeschi preferiscono di ragionare per deduzione : se quelli si contentano di generalità contingenti, e salgono dai fatti ai concetti, sino a una mezza temperatura, dove le idee tuttavia non albergano, questi poggiando alle altezze ideali, aspirano a contemplare il vero assoluto, e poscia discenderne alla regione dei fatti. Potrei recar più oltre il parallelo, el esemplificarlo con qualche particolare : ma questi pochi cenni bestano a chiarire che la complessione intellettiva dei due popoli risponde alla natura delle loro speculazioni, e che l'ingegno alemanno è per genio cattolico. dove l'ingegno celtico s'accosta meglio all'indole dei culti etorodossi.

Certo poche nazioni, anche fra le più lontane ed opposte di paese e di clima, fanno un contrapposto così singolare, come i Tedeschi e i Francesi, che pur vicinano gli uni cogli altri, e vivono sotto i medesimi o poco diversi gradi di altezza polare. L'indagar le cause di questo fenomeno è alieno dal mio proposito; e dubito che le condizioni attuali della scienza rendano plausibili queste ricerche. toccanti a ciò che v'ha di più misterioso nella storia, e di più recondito nella conformazione originale delle stirpi. Tuttavia nel caso presente abbiamo un dato storico, atto a somministrarci qualche lume, e certo dà luogo ad una convenienza, che si può difficilmente credere fortuita. lo noto che fra le varie nazioni di Europa, la tedesca è quella, il cui genio scientifico ha maggior similitudine con quello delle popolazioni, che volgarmente chiamansi orientali. Questo genio, che per esprimerlo con due parole io chiamerei sintetico e ideale, espresso nei monumenti degli Egizii e degli Asiani dell'antichità, trovasi tuttavia al di d'oggi nei Persiani, negl'Indi, e in quasi tutti i popoli dell' Asia meridionale. D'altra parte, le doți intellettuali, che spiccano nei Francesi, sono sottosopra

₹.

comuni a tutti gli Europei, ma non credo se ne trovi un solo esempio un po' illustre fra gli abitatori dell'asiatico continente. Ora i Francesi per origine sono celti; e sappiamo che i Celti. fra le varie generazioni civili e superstiti di Europa, sono la più antica, o almeno delle più antiche, e che uscirono d' Oriente, seggio nativo dei popoli, in un tempo più remoto, che le altre nazioni abitatrici di questa parte del mondo. Il che si comprova, così dal silenzio assoluto delle scritte memorie sulle prische migrazioni celtiche, indizio della loro antichità; come dalla positura de' luoghi, in cui le troviamo ferme e accasate, quando prima se ne fa menzione : imperocchè già innanzi ai Romani, i Celti schietti erano confinati a ponente in una parte del littorale gallico, o nella Gran Bretagna. Fra le altre schiatte europee eccettuo solo i Biscaglini, peri o superiori di vetustà; le origini dei quali sono coperte da un velo impenetrabile. All'incontro, l'arrivo e lo stabilimento delle razze germaniche è assai più recente ; e non solo è posteriore a quello dei Celti, ma se si parla del loro accasamento nella Germania e nella Scandinavia, e non del semplice ingresso nell'Europa orientale, nè delle prime soste che far dovettero verso l'Eussino. lo credo più recente delle primitive irruzioni slave, finniche, pelasgiche, e di altri popoli europei. Le analogie, che corrono fra i Germani e gli Orientali, per ciò che spetta alla lingua e alla poesia, sono molte e notabili : fra gl'idiomi indogermanici di ponente, nessuno forse rassomiglia tanto alle antiche favelle di Persia. quanto le lingue teutoniche: e l'analogia poetica di alcuni vecchi miti tedeschi con quelli di Firdussi è tale, che può difficilmente al solo caso attribuirsi. Quindi è ovvio il conghietturare che fra le prische nazioni uscite dall'Iràn, semenzaio fecondo di popoli, e seconda culla del genere umano, i Germani sono una delle meno antiche; e che essendosi meno commisti con altre razze, conservano meglio l'impronta primitiva del genio orientale, da cui per la cagione contraria i Celti maggiormente si scostano. Perciò u può dire che il grado d'idealità di queste due nazioni è in ragion diretta della similitudine che hanno col tipo originale, e in regione inversa del tempo, in cui durano divise dal comune principio, come rami divelti dal tronco, o rivi partiti dalla loro fonte 1.

La filosofia inglese, di cui non abbiamo ancora fatto parola, oc-

I fatti storici accennati nel corso di questo capitolo intorno alle origini delle nationi, verranno trattati ampiamente, e muniti delle debite prove nella seconda parte dell'opera. Il lettore non dovrà però maravigliarsi, se il libro presente è scarso di citationi, e se le generalità storiche, che vi si contengono, non sono per lo più dimostrale. Non si può provare in istoria, senaa entrar ne' particolari; i quali saranno il songgetto del libro seguente.

cupa un luogo di mezzo tra la francese e la tedesca, e partecipa dell' indole mista degli abitatori presenti della Gran Bretagna, che s'attengono alla stirpe germanica, per via degli Anglusassoni, dei Danesi, dei Normanni, e di alcune migrazioni più antiche, e alla celtica, per le reliquie dei Cimri e dei Gaeli. Donde è nato quel mirabile temperamento dell' indole inglese, e la grandezza civile della nazione; la cui virilità spicca vie meglio, se si ragguaglia alla fanciullezza o decrepitezza degli altri popoli europei. L'ingegno inglese è vago del positivo, e abilissimo agli studii e ai maneggi della vita esteriore: ma non dimentica per questo che il vero valore delle cose materiali dipende dai concetti della mente, e che il senno pratico non può aver luogo, senza la morale e la religione. Quindi l'importanza, che per istinto egli dà a queste due cose, eziandio quando la moda o le passioni vi fanno contrasto, e i temperamenti, che apporta ai sistemi più avversi, quando è indotto dall'opinione o dalla logica ad abbracciarli. Del quale instinto le stesse ricerche e operazioni attinenti al giro delle cose sensate grandemente si giovano; perchè la sodezza, il retto senso, la gravità, la costanza in ogni genere di azione e d'indagine, hanno d'uopo del nobile concorso della mente. D'altra parte l'uso e il gusto degli studii sperimentali, e le abitudini della vita operativa, salvano l'Inglese dagli abusi della contemplazione, cioè dalle chimere dell'immaginativa e dalle soverchie astrattezze dell'intelletto: e danno al suo speculare quella riserva e saldezza, che son proprie degli spiriti avvezzi alle faccende. Se non che, le stesse doti, che preservano per una parte dagli eccessi dello spirito contemplativo, nocciono dall' altra all' elevatezza della contemplazione: onde nasce che i filosofi inglesi non si alzano mai all'Idea schietta, come oggetto meramente razionale, ma si contentano di apprenderla con quella cognizione mescolata d'affetto, che chiamasi comune o retto senso, e che è in effetto una derivazione dell' Idea, e come un riverbero della sua luce. Il comun senso, che tiene un luogo mezzano fra la schietta cognizione ideale e l'apprensione sensibile, è il contrassegno più generico della filosofia inglese, tramezzante fra la tedesca, in cui signoreggia l'intuito ideale, e la francese, in cui domina la percezione sensitiva. Quindi è, che la scuola di Edimborgo, in cui la ragione piglia le forme del buon senso, è la dottrina inglese per eccellenza: e ad essa si accostano più o meno le altre sette, che pur declinano agli estremi. Non trovi certamente in Inghilterra nè un Leibniz, nè un Vico, nè un Malebranche, che sono i principi della sapienza mo-

derna, e i soli degni di essere paragonati ai grandi antichi, perchè cattolici 1: attesochè la filosofia britannica muove pure dalle infette sorgenti dell'eresia religiosa e della dottrina cartesiana. Il Berkeley, se fosse stato cattolico, avrebbe potuto dare alla sua isola un Malebranche : a cui non la cede per sagacità, nè per ingegno. Non vi aggiungo il Cudworth e il Clarke, perchè questi due gravi e benemeriti scrittori, (e specialmente il primo, ) sono più ragguardevoli come teologi od eruditi, che come filosofi. Ma per compenso non vi trovi un solo esempio illustre di panteismo o di simili sogni: non vi trovi certe brutalità e schifezze del sensismo francese. Il Locke fu assai più religioso di tutti gli enciclopedisti. Il Priestley nobilitò in qualche modo lo stesso materialismo, sequestrandolo da alcune sue conseguenze più funeste e stomachevoli. Quale scettico e quale incredulo fu più imperterrito di Davide Hume? Tuttavia, quando egli entrò nella morale, seppe a dispetto della logica, conservare qualche nobiltà e qualche decenza: ammise, come sentimento, la bellezza e l'autonomia del dovere : e si tenne lontano dalle tristi laidezze dell' Helvetius e de' suoi consorti. Lo stesso Bentham, che è pure un moralista così cattivo, è meno abbietto degli egoisti francesi, poichè nobilita l'amor proprio, indirizzandolo al comun bene degli uomini. Che se il Cartesianismo. padre del sensismo e del panteismo. (come proveremo altroye.) non portò in Inghilterra gli stessi frutti che in Francia e in Germania. ciò si dee anche ripetere dalle instituzioni religiose; perchè la setta anglicana, fra tutte le eterodosse, è una delle manco aliene del cattolicismo, e tramezza per la sua gerarchia fra i Cattolici e i Protestanti. Il divorzio da Roma fu nella Gran Bretagna causato dal dispotismo e dalla cupidigia di coloro che si arricchirono colle spoglie dell'antico culto, e non da odio verso la gerarchia cattolita. come presso i Tedeschi: dalla quale le instituzioni britanniche erano assoi meno disformi. Laonde la riforma anglicana, conservando in parte il principio vitale degli ordini gerarchici, salvò pure le dottrine tradizionali da un intero naufragio; le quali, aiutate dalla severità del genio anglonormannico, fanno sì, che la morale e la religione vi son tenute universalmente, come un inviolabil retaggio dello stato e della famiglia. Per tal modo le credenze chbero un salutare influsso nelle ricerche speculative; nelle quali travasandosi, e pigliando l'aspetto di comun senso, e afforzando il naturale istinto, rattemperarono e impedirono almeno in parte le

<sup>1</sup> Il Leibniz, protestante di nascita e di professione esterna, era, come ognun sa, cattolico di dottriua.

conseguenze esiziali del Cartesianismo. Tommaso Reid, che non per ingegno, ma per bontà di dottrina, è il primo filosofo d' Inghiiterra, fu meno acuto e profondo del Kant, col quale ha molta similitudine; ma si mostrò assai più giudizioso: schivò i paradessi: cansò gli errori più enormi delle altre sette uscite dallo stesso principio, legittimando alla filosofia le verità tradizionali, sotto nome di istinto e di senso comune. Il quale esprime in sostanza le verità ideali ricevute per mezzo della religione e della parola, e connaturate allo spirito umano, così per la loro virtù intrinseca, come per l'effetto della educazione e di una lunga abitudine.

Accennerò altrove, qual sia il genio speciale e nativo degl'Italiani. La loro filosofia moderna si può distinguere in due epoche. La prima abbraccia una parte del secolo quindecimo, tutto il seguente, e il principio del diciassettesimo: l'altra comprende i tempi posteriori, ma può vantarsi del solo Vico; giacchè qui non considero to stato attuale della filosofia, e i nostri coetanei. Nel primo intervallo florirono alcuni insigni pensatori, che attesero a rinnovare gli antichi sistemi, anzichè ad innovare, filosofando da sè medesimi. Rinnovatori però pieni d'ingegno e di vigore; buoni a procreare, non meno che ad instaurare; non copisti servili, ma imitatori pellegrini; più vaghi di trasformare, che di riprodurre; attissimi a risuscitare le cose morte, infondendo in esse una novella vita. Se ne vuoi una prova, leggi il Bruno, che val per molti. Ma l'indolo della età gli avviò sulle antiche tracce, nè permise loro di scoprire incogniti sentieri; imperocchè la fresca restituzione degli studii classici, le attrattive di una erudizione, che ai pregi intrinseci accoppiava il lenocinio della novità, la maraviglia di tanti antichi sistemi, disseppell ti per la prima volta, aventi il prestigio e il valore di una scoperta recente, non comportavano la meditazione indipendente e solitaria, e davano alla scienza l'aspetto e l'indirizzo della storia. Era cosa affatto ovvia che si cercasse il vero, non in sè stesso, ma nelle opinioni degli antichi maestri, i quali dopo un silenzio di dieci secoli, faceano di nuovo risonar la loro voce, e ni cominciasse a leggere nei libri degli uomini, prima di studiare in quello della mente e della natura. Se eccettui la scuola civile del Machiavelli e de' suoi imitatori, niuno prima del Sarpi e di Galileo, che appartengono propriamente alla seconda epoca, avvezzò gl'intelletti, lasciati i libri, a cercare il vero collo studio immediato delle cose conoscibili. Ma per mala ventura il Sarpi e il Galilei trascurarono la filosofia, e il secondo applicò quasi tutto il suo maraviglioso ingegno ai calcoli, all'osservazione dei fenomeni sensat

e agli artificii sperimentali 1. Gli accademici del Cimento si tennero sulle medesime orme: la filosofia sublime fu trasandata in grazia della fisica: e questa, prediletta come propria prole, fu privilegiata di quell'assoluto dominio, ch'era stato un secolo prima conceduto alla erudizione. Non assento certo a un dotto e moderno scrittore<sup>2</sup>, che accusa quei sommi uomini, alcuni de'quali furono religiosissimi, di un occulto Socinianismo; ma d'altra parte non si può negare che il culto assoluto della fisica, e l'uso di confondere le scienze razionali colle rancide inezie di alcuni minuti scolastici. volgendo eziandio alle prime il dispregio meritato soltanto dalle seconde, non abbia conferito a preparare, se non a produrre, ilsensismo più recente. A questa cagione se ne aggiunsero alcune altre più efficaci. dalle quali si vuol ripetere principalmente la declinazione degli studii filosofici in Italia. Le licenze e le esorbitanze di alcuni fra que primi filosofi, (quali furono il Pomponazzi, il Bruno, il Cardano,) screditarono nell'universale le scienze speculative, e destarono un ragionevole timore negli uomini pii ed assennati: i quali erano alleni dalla squisita sapienza di certi moderni, che magnificando la religione, la pospongono alle dottrine razionali, nè s' indegnano ch' ella sia zimbello alla tracotanza dei cattivi filosofi. Dagli scandali e dal timore nacque il freno legittimo delle opinioni licenziose; e dal freno talvolta le persecuzioni: effetto eternamente deplorabile, ma quasi fatale, eziandio in uomini santissimi, quando una torta persuasione radicata e universale, e la torbidezza dei tempi concorrono a partorirlo. Ma questi disordini ed eccessi parziali non avrebbero potuto spegnere il senno italiano, se non fossero stati avvalorati dal più grave infortunio, che possa incontrare ad un popolo; cioè dalla perdita dell'indipendenza nazionale: vera morte di ogni ingegno e di ogni valore; bastevole a conquidere le tempre più vigorose; la quale sterminerà l'Italia, come tanti altri populi, di cui è perito perfino il nome, e agni vestigio sopra la terra, se i sigliuoli di quella non si risolvono a ravvivaro le superstiti faville della virtù e della gloria dei loro maggiori.

Solo, în mezzo a tanta desolazione, sorse un uomo, che parve quasi raccogliere in sè stesso tutto l'ingegno speculativo, che mancava a' suoi coetanei, ed essere suscitato dalla Providenza, acciò non perisse interamente l'onore italiano. Ma l'ingegno stupendo del Vico sovrastava talmente, non che alla folla, a quello eziandio

\*Eckstein, Le Catholique. Paris, 1826, tom. II, p. 198, 199; t. III, p. 55-58, 284; tom. V, p. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ciò che il Galilei chiama filosofia, è solo una parte affatto secondaria di essa, e più tosto un'applicazione accessoria, che altro.

dei migliori, che non fu conosciuto, nè apprezzato; e l'uomo di-. mente più vasta e più robusta, cui l'Italia avesse sortito fino a quei tempi, dopo quelli di Dante e di Michelangelo, visse più oscuro. e morì più illacrimato, che l'ultimo poeta o scrittorello della penisola. Considerato negli ordini della scienza, e per quanto si può giudicare dagli scritti, che ne rimangono, il Vico non si occupò tanto dell'oggetto primario della filosofia in sè stesso, quanto delle sue applicazioni. Niuno può immaginare i progressi, che un intelletto così pellegrino e gagliardo avrebbe fruttati all'ontologia, se questa fosse stato l'oggetto precipuo de'suoi studii. Ma invece di promuovere ed accrescere il sapere antico, il filosofo napoletano volle creare una Scienza nuova, e vi riusch. Da Pitagora sino al Ficino e al Bruno, al Leibniz e al Malebranche, l'Idea era stata contemplata e studiata in sè stessa; ma a niuno era caduto in mente di divisarne le attinenze con la filologia, la giurisprudenza e la storia dei popoli, nè di cercare, com'ella s'incorpori e si manifeati nel corso successivo delle nazioni e della specie umana. Solo alcuni teologi insigni, e singolarmente sauto Agostino, imitato poscia felicemente dal Bossuet, avevano avvertito e descritto il disegno ideale della Providenza negli ordini sovrannaturali della religione. E veramente la suppellettile erudita dei tempi anteriori al Vico non era a gran pezza bastevole a quell'effetto. Ma dopo l'instaurazione degli studii classici cominciata in Italia, e proseguita felicemente dagli oltramontani, la filosofia storica divenne possibile; se non che, come ogni nuova disciplina, richiedeva un ingegno straordinario, che la concepisse e ne tentasse l'esecuzione. E bene era degno che dall'Italia, institutrice della filologia e dell'archeologia moderna, uscisse colui che doveva essere il primo a fecondarla con. grande acume e con rara profondità filosofica. Tal su l'opera del Vico. maravigliosa a malgrado de' suoi errori; il quale, per la grandezza dell'ingegno, ha pochi pari nella storia delle scienze speculative: per l'indole pellegrina di quello, e la novità dei trovati, non ha forse nessuno.

Da questo breve quadro della filosofia moderna, i punti precipui del quale ci ritorneranno innanzi nel decorso di questa Introduzione, apparisce che le verità ideali sono quasi al tutto escluse
dalle speculazioni recenti, secondo il logico rigore de lor principii.
Tuttavia fra le quattro nazioni filosofanti di Europa, corrono alcune
differenze di rilievo. In Germania il sensismo psicologico, camminando per la via delle astrattezze e dei fantasmi intellettivi, partorì il panteismo; il quale però venne temperato dalle tradizioni, c

dal genio nazionale. Un'indole diversa, aiutata dalle tradizioni medesime e dalla gerarchia superstite, salvò la filosofia inglese dagli eccessi contrarii del panteismo e del sensismo più grossolano. Così. presso gl' Inglesi e i Tedeschi, le scienze filosofiche conservarono un' ombra del vero ideale; non già in virtù dei loro principii, ma a malgrado di essi, e sovrattutto per le benefiche influenze dei dogmi sopravvissuti allo sterminio della fede ortodossa. I Francesi all'incontro, benchè cattolici, filosofando ostilmente alla religione. dedussero tutte le conseguenze dei falsi principii invalsi universalmente; e l'Idea alterata presso le altre due nazioni, fu affatto esclusa e negata da essi. Vero è che negli ultimi tempi la setta degli eclettici, ristucca del sensismo, volle sostituirvi il panteismo, figliuolo primogenito della dottrina cartesiana e non meno legittimo del suo fratello; ed evitando di dedurlo dagli stessi principii, come fece lo Spinoza, ma accattandolo dai Tedeschi, ricevette con esso molte idee morali e religiose, che ripugnano alla sua natura; se non che. questo innesto germanico è troppo alieno dal genio francese.-da potervi gittare profonde radici, ed è uno di quegli andazzi, che vengono introdotti, e. poco stante, annullati dal potere della moda. Gl' Italiani, avendo perduta colla indipendenza civile della nazione quella del pensiero, e con essa la metà del loro ingegno. vacillano da un secolo in qua, ( se si eccettua il gran Vico, ) fra i sistemi tedeschi, inglesi, e francesi, senz' avere filosofia propria, e si dilettano di quel sincretismo timido o servile, di cui Antonio Genovesi diede un esempio non volgare nel passato secolo. Ma la vitalità tenace dell' ingegno italico, il puro zelo di alcuni nostri coetanei, e varie ragioni, che toccherò altrove, paiono promettere all'Italia la gloria di essere la restitutrice del primitivo e sincero genio orientale nelle scienze speculative, e quindi l'instauratrice delle medesime in tutta Europa, ritirandole verso i loro principii. Ma prima di entrare in questo magnifico argomento, ci è d'uopo internarci alquanto nelle cagioni subbiettive e obbiettive, che condussero la filosofia alla debolezza e mediocrità presente; il che ci studieremo di fare nei due seguenti capitoli.

## CAPITOLO SECONDO

## DELLA DECLINAZIONE DEGLI STUDII SPECULATIVI, IN ORDINE AL SOGGETTO.

Alcune fra le avvertenze, contenute in questo capitolo, parranno forse a prima fronte poco connesse col principale argomento.
Ma io porto opinione che non si possa ben conoscere un tema
scientifico, senza ventilarlo e squadrarlo da ogni lato, e che l'uso
contrario renda il sapere superficiale: conciossiachè la profondità
e l'estensione sono inseparabili nell' acquisto delle dottrine. Oltre
che mi affido che le seguenti considerazioni, non aliene per loro
stesse dallo scopo dell'opera, saranno stimate opportune ai tempi
che corrono.

Lo spirito speculativo nei moderni è più debole, che negli antichi. Se si paragona la filosofia moderna a quella dei floridi tempi della Grecia e dell'India, si può trovare del canto nostro maggior verità di dottrina, (il che però non accade al più gran numero dei nostri pensatori,) e maggior rigore di analisi, ma non già maggiore o pari virtù sintetica, e magisterio contemplativo, nelle quali doti consiste principalmente l'ingegno filosofico. Noi superiamo gli antichi nella cognizione del vero, per essere, non già migliori filosofi, ma cristiani; conciossiachè la notizia riflessa dell'Idea, su cui lavora la scienza, è infusa o insegnata per mezzo della parola. Nè il metodo analitico è proprio delle scienze razionali, ma sì di quelle, che si fondano nella osservazione e nella esperienza; rispetto alle quali avanziamo davvero l'antichità, almeno per molte parti. Che se l'analisi serve talvolta anche al filosofo. l'uso ch' egli ne fa è secondario, o non riguarda i rami più importanti del sapere. Senza che, tutte le potenze dell'animo umano essendo collegate insieme, e aiutandosi a vicenda, è inverisimile il supporre che l'energia contemplativa possa venir meno, senza che le altre facoltà a proporzione se ne risentano. Potrei provare, se fosse d'uopo, che anco le abilità più diverse ed opposte s'intrecciano scambievolmente, e che, per esempio, la perizia dell'analizzare ha d'uopo della capacità deduttiva; tantochè il difetto di virtù sintetica dee nuocere all'analisi. Il che distruggerebbe la precellenza analitica dei moderni, se questa non si fondasse tanto sull'ingegno, quanto sugli strumenti scientifici atti ad avvalorarlo; i quali sono un privilegio dell'età moderna, più per effetto delle circostanze esteriori, e per le influenze del Cristianesimo, che per altro, giacchè noi ci vantaggiamo dagli antichi solo per essere venuti dopo, e possedere una religione, che prescrive ed aiuta mirabilmente il dominio dello spirito sulla natura. Lasciando però questo da parte, dico che la nostra inferiorità speculativa arguisce qualche altro difetto più riposto ed intrinseco, e perciò degno che si consideri attentamente.

E certo noi non possiamo vantarci di pareggiare o superare i popoli culti dell' antichità, nè anche per ciò che spetta alle qualità morali; voglio dire, alla grandezza dell'animo, al fervore dei sentimenti, alla costanza nelle opinioni e nelle azioni, alla magnanimità dei pensieri e delle opere, e insomma a tutte le virtù, che appartengono alla vita civile (22). Nella quale è d'uopo distinguere, come nella cognizione ideale, l'opera degli uomini dagli effetti delle instituzioni; e nelle instituzioni stesse si vogliono discernere i trovati umani dai suggerimenti della religione. Nelle attinenze religiose la civiltà nostra è smisuratamente superiore a quella de' popoli pagani più disciplinati, e l'avanza, quanto l'Evangelio sovrasta al gentilesimo. E siccome la religione, suprema dominatrice, esercita i suoi salutiferi influssi su tutte le parti dell'uomo e del mondo sociale; non v'ha alcun ramo della nostra coltura, in cui il Cristianesimo non sia in qualche modo penetrato, e non abbia prodotti miglioramenti notabili. Ma per quanto l'elemento religioso spazii largamente, e sia operativo, efficace, esso non è unico; e trova a lato suo la natura dell' uomo, che arrendendosi o ripugnando alla sua azione, ne avvalora o ne scema i benefici effetti. La civiltà, essendo il risultato misto di questo doppio principio, può nel tempo medesimo dar luogo alle qualità più diverse, ed essere buona e rea, forte e debole, florente e declinante, in via di perfezionamento e degenere, secondochè le cose, in cui versa, si riferiscono all' una o all'altra di quelle due cagioni. La qual distinzione è importantissima; e chi non separa accuratamente gli elementi naturali dagli elementi cristiani, si espone al pericolo di adulare il secolo, o di calunniare la religione. Vero è che alcuni filosofi, come il Machiavelli 1 e il Rousseau 2, recarono alla religione stessa molti difetti

Disc., 11, 2. \* Contr., soc., 1V, 8.

della civiltà moderna; scambiando i difetti coi pregi, o la religione colla superstizione: paradosso enorme, che al dì d'oggi non ha più d'uopo di essere combattuto.

La dote, che contrassegna specialmente l'uomo moderno, contrapposto all' uomo antico, se si discorre solamente delle condizioni naturali, quando vogliasi esprimere con un solo vocabolo, è la frivolezza. La quale si estende più o meno ai costumi, alle scienze, alle lettere, alla politica, alle opinioni, alle credenze, e abbraccia, infetta, corrompe ogni membro del pensiero e dell'azione umana. Gli antichi nei tempi del loro fiore, come per esempio nel colmo della civiltà italogreca, hanno rispetto ai moderni la medesima proporzione, che ha generalmente l'età virile verso la fanciullezza. Gli uomini di Livio e di Plutarco sono a ragguaglio nostro più che mortali, o noi siamo rispetto a loro meno che uomini. Parlo della forza dell'animo, del vigore, della saldezza, della costanza, della tenacità, dell'ardire, e di tutte quelle doti, che sono applicabili alla virtù, come al vizio; giacchè anche nel vizio e nel delitto gli antichi recavano una grandezza ignota ai tempi che seguirono. Dicesi da taluni che questa è una illusione poetica, e che la superiorità degli antichi proviene dal prestigio che l'immaginazione dà alle cose lontane, e dall'arte eloquente degli scrittori. Il che è falso, perchè i fatti parlano: qui non si tratta di stile, di eloquenza, di rettorici colori: si tratta di storia; giacchè i fatti greci e romani, raccontati alla semplice e alla rozza quanto si voglia, sono sempre maravigliosi. Salaminà, le Termopili, Sparta, Leuttra, Omero, Pitagora, Socrate, Epaminonda, Timoleone, Camillo, Scipione, Fabrizio, Catone, il senato romano, le leggi e i giureconsulti romani, i ludi e le scene, le lettere e le arti di quei tempi, sole perfette, perchè alla forza accoppiano semplicità e gentilezza, sono portenti unici al mondo. I quali hanno un tale attrattivo, che senza il Cristianesimo, e i beni incomparabili di cui ci ha arricchiti, anche in ordine alla vita presente, chi ha petto di uomo, e qualche generosità di spiriti, sarebbe tentato di querelarsi colla Providenza, che lo abbia fatto nascere fra le grettezze e nel fango dell'età moderna. Anche le altre parti dell'antichità, e le cose del medio evo, son rimote di luoghi e di tempi, e hanno un allettativo poetico, se vengono abbellite dai narratori; ma non si accostano di gran lunga alla greca e romana eccellenza. Il medio evo è mirabile pel suo genio cristiano; e i popoli d'allora, in quanto si mostrano animati dalle idee cattoliche, sovrastanno senza dubbio alla gentilità più colta. Ma, tranne ciò che deriva effet-

tualmente dalla religione, io non so che si debba ammirare nei loro annali ; e i moderni encomiatori dei feudi , dei cavalieri , dell'architettura gotica e delle crociate, mi paiono poco ragionevoli, e molto incresciosi. Gli eroi cavallereschi, e tutti quei guerrieri senza paura o dal cuor di lione, colle loro mutte imprese e coi loro amoreggiamenti, mi sembrano molto simili a quelli del Boiardo e dell' Ariosto: e sono inclinato a credere che il Cervantes, ritraendoli con vena impareggiabile, tenga sovente dello storico filosofo. non meno che del poeta satirico. Ci può essere in quei forti muscoli e in quella generosità spensierata alcun che di lodevole: ma certo ci manca la ragione e la semplicità; e con esse la vera grandezza: il coraggio è reso ridicolo dal difetto di condegno scopo, dallo sforzo, dalla pompa, dall' ostentazione: non ci trovo la sapienza, la naturalezza, il vero valore, e quel furore assennato e tranquillo di Temistocle, di Epaminonda e di Scipione. Tantochè coloro che rinnovano ai di nostri le tragicommedie dell'arte cavalleresca, e credono di giovare per tal modo alla civiltà del secolo, riescono solamente a far ridere di sè (23). Se volete in effetto beneficarla, e vi dà l'animo di mutare i costumi, (il che non è veramente una ciancia,) lasciate là i romanzi, le cronache, e volgetevi alle storie: aggiungete la perfezione sovrumana dell'Evangelio agli antichi spiriti di Atene e di Sparta, di Sannio e di Roma: accozzate e contemperate insieme Platone e Dante, Bruto e Michelangelo, Catone e Ildebrando, Licurgo e Carlo Borromeo: componete insieme questi elementi, che ci maravigliamo di trovar divisi nella storia, tanto gli uni, ad essere perfetti, abbisognan degli altri: fatene uscire una civiltà nuova, più eccellente e squisita delle passate: la quale vorrebbe essere il supremo intento del secolo. e in ispecie degl'Italiani, al cui genio maschio e severo non debbono andare a sangue le pueriti esorbitanze, le affettazioni e le curicature oltramontane. Ciò che non è antico e non è cristiano. non è semplice : e fuori della semplicità, non vi ha vera grandezza. Ma per tornare ai caratteri singolari e incomparabili della buona antichità romana e greca, io non posso indurmi a credere che la loro sublimità sia un effetto dell'immaginazione : la favola in questo caso sarebbe maggior miracolo che l'istoria (24).

La frivolezza è un difetto, che guasta tutte le facoltà dell'uomo, e le rende inette a produrre effetti sodi e durevoli, ma si radica principalmente in una di esse, cioè nel volere. Una volontà fiacca e debole è di necessità incostante, come quella, che non può signo-reggiare la vicenda tumultuosa delle impressioni e degli affetti, e si

lascia volgere leggermente agl' impeti loro. L'incostanza dell'animo nuoce alle altre potenze coll'impedirne l'applicazione tenuce e diuturna ai loro rispettivi oggetti e rende nulli o mediocri i frutti che ne provengono. Conciossiachè la vita dell'uomo essendo successiva, e la natura perfettibile, ogni sua virtù suol essere un portato del tempo: nè può ottenersi altrimenti, che per via di atti replicati, i quali formano l'abito, mediante la lunghezza e l'intensità dell'applicazione a un medesimo oggetto. Questa forte e indefessa applicazione richiede un uomo longanime e costante; e la longanimità, cioè la stabilità dell'animo nell'indirizzo delle sue forze, è l'opposito della frivolezza. Egli è adunque manifesto che la leggerezza degli animi e delle menti, propria della età moderna, procede dall'indebolimento dell'arbitrio, il quale essendo la stessa attività radicale e sostanziale del nostro animo, dee necessariamente influire nelle altre potenze. La sua efficacia si dimostra specialmente nelle facoltà morali, donde dipendono la virtù privata, la virtù civile, la fede religiosa, la fortezza nei cimenti e nei pericoli, la pasienza nei dolori, la magnanimità negl'infortunii, la fermezza nello risoluzioni, la dignità di tutta la vita. Perciò, se queste doti sono oggidì tanto rare quanto maravigliose, e se il nostro secolo difetta di ciò che chiamasi carattere morale, e non ignora affatto la propria penuria, ciascun vede, qual sia la cagione di essa. Il carattere morale vuole una volontà robusta e imperiante, non molle, non infingarda, non arrendevole ai capricci del senso, della fantasia, delle passioni. Un uomo dotato di mente viva, ma debole, è capace d'impeti subiti, atti a produr qualche effetto; se non che, l'impeto non dura, e gli effetti svaniscono, perchè la sola tenace insistenza dell'animo in un oggetto determinato, può partorire opere durevoli. I Francesi hanno certamente molti e rari pregi, che io non istarò a ripetere, perchè tutti li sanno, e i lor possessori hanno cura di ricordarceli a ogni poco. La dote, che loro manca, è la longanimità; ed è forse bene che non l'abbiano, per la libertà degli altri popoli; perchè se i Francesi agli altri vantaggi di natura e di fortuna accoppiassero la tenacità inglese o spagnuola o romana, l'indipendenza di Europa fora ita da gran tempo, e Parigi sarebbe forse al dì d'oggi la capitale del mondo. Ma l'Ariosto avea ragione di avvertire che il giglio non poteva allignare in Italia; ed io aggiungo che la Francia non ha mai serbato lungamente le sue conquiste e le sue colonie in nessun luogo, e che si può applicare alla sua potenza politica quel che gli antichi dicevano del suo valor militare. e ciò che il Segretario fiorentino ripeteva dei Francesi suoi coetanei <sup>1</sup>. E questa è la principal cagione, per cui la monarchia civile sara sempre necessaria in Francia; perchè quando i cittadini sono instabili, ci vuele di necessità un braccio regio, che supplisca alla debolezza delle volontà particolari. La levità francese è passata in proverbio, e s'egli è poco filosofico il rallegrarsi dei difetti delle altre nazioni, noi possiamo tuttavia consolarci di quelli dei nostri vicini; perchè, lo ripeto, se avessero più del virile e del saldo, l' Europa sarebbe schiava delle loro armi, come lo è della loro lingua e delle loro opinioni. Ben mi duole che in vece d'imitare i Francesi nelle buone ed egregie loro parti, gli altri popoli si studino di emularli in questa leggerezza. Emulazione, che certo è facile, ma pestifera; imperocchè, se le frivole abitudini sono oggidì più o meno la pecca di tutte le nazioni civili, ciò si dee attribuire in parte all' influsso morale della Francia.

La cognizione dipende dal volere, e l'atto cogitativo è un' applicazione particolare dell' attività dello spirito. La quale attività intima e semplicissima, che rampolla dall'unità sostanziale dell'animo, e con un atto primo raggia intorno a sè le moltiplici potenze, donde nascono le varie modificazioni di esso animo, diventa libera in un atto secondo, quando accompagnandosi al pensiero già procreato, elegge fra le rappresentazioni esteriori quelle che più le garbano, e si affisa in esse, o per meglio conoscerle, o per modisicarle, ed esercitare le sue facoltà nel giro della vita esteriore. Per tal modo l'attività sostanziale dello spirito, generativa de' suoi poteri, diventa arbitrio, collegandosi colla cognizione; e quindi riflettendosi nella cognizione stessa, la rinforza, l'accresce, la perfeziona, le dà la forma esquisita e matura di scienza. La scienza è adunque la perfetta cognizione delle cose, acquistata mediante l'applicazione continua dell'arbitrio agli oggetti conoscibili; la quale, chiamandosi poi attenzione, riflessione, o contemplazione, secondochè l'oggetto in cui si esercita è fuori, dentro, o sopra del nostro spirito, partorisce il giudizio, il raziocinio e tutte le operazioni logicali, che sono le varie fogge, con cui la facoltà volitiva si esercita sulle apprensioni dell' intelletto. I psicologi hanno già avvertito e analizzato questo intervento del volere nella cogitazione; ma ciò che importa qui il notare si è, che la persezione del risultato, cioè l'incremento della cognizione da ottenersi coll'indirizzo speciale dell'arbitrio, è sempre proporzionato alla forza, lunghezza e intensità di questo indirizzo, che è quanto dire dell'attenzione e delle altre operazioni summentovate. E siccome l'in-1 Disc., 111, 36.

venzione, che è la cima dell'ingegno scientifico, consiste nell'aumento della conoscenza ottenibile pel detto modo, ne segue che la virtù inventiva e creativa dipende, almeno in parte, dal vigore della volontà, e che tanto maggiori sono i suoi acquisti, quanto è più efficace e costante il concorso dell'arbitrio. Non è dunque meraviglia, se la leggerezza degli animi, e l'imbecillità dei voleri. che mettono in fondo la vita morale dell'uomo, e la spogliano di ogni grandezza, partoriscano simili effetti nella vita contemplativa, e siano non meno funeste alle nobili discipline, che agli atti virtuosi e alle magnanime imprese. Perciò la storia ci mostra la declinazione morale e politica degli stati accompagnata, o di corto seguita, dallo scadere delle scienze e delle lettere. Tanto è vero che la volontà si ricerca, non meno dell' ingegno, a far gli uomini grandi e i popoli famosi. Anzi l'ingegno non è altro in gran parte, che la volontà stessa, e riesce tale in effetto, quale ciascuno sel forma. Imperocchè, s'egli è vero, come è verissimo, che la natura porge diverse e ineguali attitudini ai varii intelletti, e li diversifica così di grado, come d' indole conoscitiva; non è meno indubitato che le forze dell'ingegno dipendono grandemente dall'uso che se ne fa, e dall'indirizzo che loro è dato. Mediante un assiduo e tenace esercizio e un buon metodo, un ingegno infimo può divenir sufficiente, un ingegno mezzano può farsi sommo. Nè credo che la natura, benchè faccia gl'intelletti ineguali, crei un ingegno sommo, ma penso che quelli, i quali vengono onorati con questo nome, siano per molti rispetti fattura dell'arte: tantochè, se si fossero negletti, e non avessero aggiunta ai privilegi naturali una volontà indomabile. non sarebbero divenuti eccellenti. E veramente, per quanto io mi sappia, la storia non ci porge alcun esempio di uomo grande in qualche genere, nel quale ai pregi dell'intelletto non si accoppiasse una volontà fortissima. Dovechè all' incontro si fa menzione di parecchi, che vissuti per qualche tempo in concetto di uomini mediocri agli altri, e forse anco a sè stessi, pervennero in séguito, volendo e faticando, alla cima della perfezione. Insomma si vede che la natura improvvisa bene spesso una capacità mezzana, ma non mai un valore straordinario. Se gli uomini si persuadessero bene di questa verità, potrebbero far miracoli. Le vocazioni morali e intellettuali sono così diverse, che io porto opinione, non esservi alcuno, se già non è affatto scemo, che non abbia sortito da natura qualche speciale abilità, e non sia in grado, conoscendola e coltivandola con ardore e costanza, di riuscir buono, anzi ottimo, nell'esercizio di essa. Non è mica il naturale ingegno, ma l'attività, la pazienza, la fermezza, l'ostinazione dell'animo a superare gli ostacoli, a indirizzare costantemente verso un solo oggetto le loro fatiche, che manca al comune degli uomini. L'esperienza ci attesta, quanto l'esercizio accresca la forza della memoria, e quanto avvalori le disposizioni richieste alle opere meccaniche. L'esercizio crea pure la virtù, e non solo la virtù ordinaria, ma eziandio la virtù eroica. Or chi vorrà credere che l'intelletto non soggiaccia alle stesse condizioni, e che la volontà non possa far prodigi, eziandio in questa parte? Se Bacone diceva che l'uomo tanto può quanto sa, si può aggiungere, non meno ragionevolmente. ch'egli tanto sa, quanto vuole. La volontà, potenza creativa, che ci assomiglia al supremo Fattore, e principio di morale eccellenza, conferisce all'uomo il principato della natura, e gli porge i mezzi di conoscerla e trasformarla, onde stabilire il suo proprio imperio. Isacco Newton interrogato, come avesse fatto a scoprire il sistema del mondo, rispose: pensandoci assiduamente. Certo non si richiedeva un ingegno meno stupendo, che quello di un tant'uomo, alla mirabile scoperta; ma si può affermare con egual sicurezza che anche il Newton sarebbe venuto meno nel difficile aringo, se un ardore incredibile e studii fortissimi non si fossero aggiunti alla grandezza dell'ingegno.

Questo zelo ardentissimo e questa alacrità di studii diventano di giorno in giorno più rari nella repubblica delle lettere. Niuna età fu così corriva, impaziente come la nostra, e l'impazienza è nemica mortale del sapere. Si desiderano le cognizioni, parte per ambizione e per amor del guadagno, che se ne può conseguire, parte ancora per quel desiderio del vero, che Iddio c'infuse nell'animo: ma non si vuol faticare per acquistarle. Quasi che l'uomo possa rendersi perfetto in qualsivoglia genere, per via di ozio e di trastullo; e godersi su questa terra, sciolto dal tempo, i privilegi dell'eternità. Iddio solo con un semplice intuito abbraccia l'universo: l'uomo non conosce appieno, se non per via del discorso, il quale è successivo e bisognoso di acconcia disciplina. Sia ch'egli voglia apprendere il vero, o effigiare o comunque esprimere il bello, o effettuare il bene, egli può solo toccar la meta coll'aiuto del tempo. Ma il secol nostro non è capace di una massima così triviale, e stima che uno possa diventare artefice, poeta, scrittore, filosofo eccellente, in un batter d'occhio, senza pensarvi, o con pochissima fatica: tantochè potrebbe chiamarsi il secolo degl' improvvisatori. Ma se il voler improvvisare in versi, quando non si pigli per un semplice scherzo, è follia, non è meno assurdo il voler improvvisare in prosa e nelle dot-

trine, chi aspiri a far effetti durevoli, e produrre opere non periture. Gli antichi non improvvisavano in nessun genere, se non costretti dalla necessità: e quando si fossero governati altrimenti, non sarebbero immortali, e se ne avrebbe oggi quella notizia, che i posteri avranno di noi. Il che non era senza ragione grande; perchè l'esperienza dimostra che il vero nei concetti, e il bello nelle forme, non si lasciano cogliere a prima vista; e chiunque abbia qualche esercizio di bene scrivere può avere avvertito che i modi più proprii, più semplici, più naturali, e però più belli e più efficaci, non sono per ordinario i più pronti ad affacciarsi, nè si trovano bene spesso, senza ' studio e fatica. Ma oggi si giudica diversamente, eziandio nelle parti più serie e più importanti della vita civile. Le faccende politiche e i destini dei popoli si trattano alla impensata: ogni parlamento di Europa ha per lo meno una dozzina di Demosteni e di Ciceroni. che colle loro dicerie incantano il mondo. Vero è che la concione di ieri, che avrà messo a romore tutti i giornalisti, e sarà levata a cielo, come un miracolo di facondia, non verrà più letta dopo qualche giorno, nè ricordata da nessuno. E non solo gli oratori improvvisano al di d'oggi, che sarebbe meno incomportabile, ma eziandio gli scrittori nelle cose che più importano. La maggior parte dei libri, che si stampano alla giornata, sono estemporanei: e come altri disse argutamente, ci vuole a leggerli più tempo, che gli autori non ne abbiano speso a dettarli. Il che sarebbe ragionevole, se la vera perizia del pensare e dello scrivere potesse nascere da quel facile e pronto accorgimento, che dicesi spirito, il cui pregio consiste appunto nella subitezza, ed esclude per natura ogni meditazione. Al presente si fa gran caso di questa qualità, forse perchè la Francia, signora della moda, ne possiede una gran dovizia: ma non si avverte, che se gli uo mini spiritosi dilettano nella conversazione, non v'ha forse un più grap nemico del retto senso e del vero ingegno, che lo spirito.

Quanto più la forza morale el'energia del pensiero sono rare ai di nostri tanto più meritano la considerazione del filosofo que' pochi esempii, che talvolta ne occorrono. L'Italia può gloriarsi di aver prodotto negli ultimi tempi i due uomini più poderosi, che da un secolo in qua abbia veduto il mondo: il che prova che qualche favilla di vita alberga ancora nel sangue de' suoi figli. L'antichità stessa, così ferace di uomini forti, non ha generato virtù più maschia, tempra più ferrea nè più formidabile, che quella di Napoleone (25) e di Vittorio Alfieri. Amendue sommi, e smisuratamente superiori alla turba dei loro coetanei; e benchè d'indole, di vita e di fortuna dif-

ferentissimi, in ciò somiglianti, che un tenacissimo e indomito volere fu la causa principale della loro grandezza. Certo si può dire che una sagacità grandissima nel penetrare i cuori degli uomini. una somma perizia nell'arte della guerra, una vastità di mente abile a comprendere con precisione e chiarezza, a condurre con senno e vigore una moltitudine d'imprese e di negozii disparatissimi, un' attitudine rara d'ingegno a concepire il nuovo e lo straordinario. senza scostarsi dal possibile e dal vero, non sarebbero state condizioni bastevoli alla fortuna maravigliosa del primo, se non ci si fosse aggiunto un animo tenacissimo, e una risoluzione insuperabile. Se negli uomini rari v'ha una qualità sopreminente, a cui si debba principalmente attribuire la loro eccellenza, non andrebbe errato chi affermasse che il mondo fu vinto più ancor dal volere, che dal braccio di ferro e dall'ingegno di Napoleone. La sua indole squisitamente italiana trovò nella Francia uno strumento docile e opportuno a'suoi disegni smisurati: imperocchè i Francesi, che vanno a salti ed a balzi, e procedono per impeto, apprezzano negli altri quella tenacità ch' essi non hanno, e pur si ricerca a ben governarli; come accade che gli animi vivi ed instabili sono agevolmente presi e soggiogati da quelli di più forte natura. Se Napoleone fosse andato innanzi col senno medesimo delle sue mosse, egli avrebbe potuto superare i nomi più illustri nel vanto di comandare agli uomini, come nel piacere e nel merito di beneficarli. Ma la felicità gli travolse il cervello: e laddove ne'suoi principii egli era proceduto, secondo il fare italiano, con una grande audacia congiunta a una grande prudenza, doti egualmente richieste a far cose straordinarie di qualunque genere; nel séguito, e sovrattutto nella fine, accecato da' suoi successi, volle governarsi con modi rotti e scomposti, secondo la furia francese, e cadde da tanta altezza a cui s'era condotto, in minor numero di mesi, che non aveva speso anni a salirvi (26).

Napoleone volse ad ambizione que'doni, che il cielo gli aveva largiti a salute degli uomini, e rovinò. Perciò la sua gloria non è pura, o per dir meglio la sua rinomanza non sarà vera e perfetta gloria nell'incorrotta posterità. All'incontro il nome dell'Alfieri sarà benedetto, finchè vivranno Italiani, avendoli arricchiti delle meraviglie del suo ingegno, e recato loro, per quanto un privato può farlo, que' beni, di cui il conquistatore ci rapì le ultime reliquie, invece di darceli, come poteva, a compimento, e stabilirli in perpetuo (27). Nell'Alfieri, se la mente era grande, l'animo era ancor più vasto e potente, e creò, si può dire, l'ingegno. Volle essere poeta, e il fu; portento unico.

Egli stesso ci apre il secreto della sua eccellenza con quelle ruvide parele: Volli, sempre volli, e fortissimamente volli. Parole memorabili, degne di essere scolpite nel cuore di ogni Italiano; perchè, come valsero a mutare un giovane scapestrato in un poeta sommo. basterebbero a fare di una nazione serva e avvilita un grande e libero popolo. Le bellezze e i difetti delle alfierane tragedie hanno del pari l'impronta del principio, onde nacquero. Se tu non sapessi che l'Alfieri su, per così dire, un poeta di volontà, tel direbbero la concisione, il nervo e la durezza del suo verso; la semplicissima orditura della favola; la mirabile concatenazione del dialogo, e la perfetta unità della composizione : la scarsità dei personaggi, la solitudine della scena, la mancanza di episodii; la cupa energia dei sentimenti : la terribilità della catastrofe : la fiera e robusta idealità dei caratteri; la crudezza delle tinte e dei contorni, che non isfumano nè tondeggiano, e mancano di chiaroscuro; insomma quel fare forte e risentito, che spicca in tutto il disegno e nelle menome sue parti, e non trova nel bene e nel male alcun modello, come non può promettersi alcun degno imitatore. E l'uomo in Vittorio rispondeva al poeta. Fu accusato di trattare imperiosamente quelle stesse persone, che amava con amore ardentissimo: il che non dee far meraviglia: poichè egli era avvezzo a tiranneggiar sè medesimo e il suo proprio ingegno con quegli strani giuramenti, uno dei quali causò la perdita irreparabile di due tragedie bibliche, che gli bollivano in mente, quando stese il Saulle, sublimissimo de' suoi poemi 1. Singolare volontà, che gli faceva imparare il greco a cinquant'anni, e comandava a bacchetta fino all'estro poetico! Ma se queste esorbitanze nocquero alla vena del tragico, furono causa di molti suoi pregi, eziandio come scrittore, e gli fruttarono allori ancor più gloriosi, che quelli del coturno italiano.

G' Italiani erano un popolo avvilito, in cui le abitudini cortigiane e schiavesche aveano rotto ogni nervo, e spenti i semi della prisca virtù. L'Alfieri ridestò il sentimento della dignità civile: insegnò col suo esempio a vivere e morir incontaminato; cosa rara, e virtù eroica in molti tempi.

- « Disdegnando e fremendo, immacolata
- « Trasse la vita intera,
- « E morte lo campò dal veder peggio, »

Ma il decoro civile non può sussistere veramente, senza l'onor nazionale; e questo non ha luogo in un popolo, che non è padrone di sè stesso. L'indipendenza politica, che esclude la signoria dei go-

At FIRRI, Vita, ep. 4, cap. 9.

verni e delle armi straniere, presuppone l'indipendenza intellet. tuale e morale, e vieta di servire ai barbari, ( ed è barbaro ogni invasore,) nella lingua, nei costumi, negli errori, nelle opinioni. L'Italia è da gran tempo serva d'Austria, serva di Francia: schiavitù esterna e materiale da un lato, interna e spirituale dall'altro. Ora questo secondo servaggio è tanto più pestifero, quanto più riposto, più intrinseco e difficile a sradicare. Importa certamente agl'Italiani di sottrarre il collo dal giogo viennese; ma dee loro importare, non meno e forse più, di liberar l'ingegno dai vergognosi lacci di un idioma disarmonico e imbelle, di costumi leziosi e effemminati, di una scienza frivola o falsa, di una letteratura posticcia e deforme, di una política puerile e ciarliera, di una filosofia empia. od ipocrita e traente all'empietà. E quando si scotesse solo il primo giogo, si sarebbe fatto poco, perchè invece di acquistar libertà, si muterebbe signore. Quando l'Alfieri nacque, le condizioni d'Italia eran forse, per questo secondo rispetto, peggiori eziandio che al presente; e non è dir poco. Pareva che tutta la penisola fosse divenuta una Gallia cisalpina. Religione, o piuttosto irreligione, favella, versi, prosa, belle arti, filosofia, politica, modo di pensare e di sentire, di operare e di scrivere, era forestiero: l'Italia era uno spartimento francese assai prima di Napoleone 1. Le armi altrui, e la codardia nostra, suggellarono poscia l'indegna servitù. Perciò, quando l'Alfieri osò pensare, osò dire apertamente, e tonare colla terribile sua voce, sotto il ferro dei conquistatori, che gl' Italiani per sito, per natura, per genio, per la dignità e felicità propria, per la ricordanza delle antiche glorie e delle antiche sventure, dovevano esser nemici, anzichè ligii e sudditi, ai Francesi, questo grido ebbe il pregio di una scoperta, e il coraggio di una protesta, contro l'insulto dei vincitori e l'ignavia dei vinti. Ma l'Astigiano con quell'istinto penetrativo dei poeti sommi, qui non ristette: vide più innanzi, ebbe virtù di salire alle fonti del male, e conobbe che gl' Italiani erano divenuti una generazione bastarda. per aver tralignato dai loro antichi: conobbe che per uscire di tanto lezzo, dovevano ritirarsi verso i loro principii, e rinnovare l'età di Dante, del Petrarca, del Savonarola, del Machiavelli, di Michelangelo: età aurea, che venne meno, quando periva la repubblica di Firenze, seggio delle nostre lettere e del nostro civile splendore, e spirava il suo gran Segretario, degno, per amore di patria, d'essere chiamato, come il Ferrucci, l'ultimo degli Italiani. Che di più

<sup>\*</sup> La setta dei gallizzanti era così radicata ed estesa, che Ludovico decimoquinto avrebbe potuto dir con ragione che non c' erano più Alpi, imitando una celebre frase del suo ando.

vero c di più doloroso in un tempo di queste memorande sentenze? Chi può oggi negare che per molti rispetti il medio evo d'Italia sia l'età moderna? Ma che libertà e forza d'ingegno non richiedevasi per pensare e parlare in questo modo, quando il Cesarotti, l'Algarotti, il Bettinelli, il Roberti, il Galiani, e tanti altri di questa razza, erano colla voce o cogli scritti maestri di eloquio e di senno alla penisola?

L'Alsieri, come poeta illustre e amatore di libertà, ha dei compagni; come restitutore del genio nazionale degl'Italiani, non ebbe competitori ne maestri. Quest'onore è suo privilegio, e gli assegna un seggio unico fra le glorie nostre. Che gl'Italiani abbiano un genio nazionale loro proprio, pare una trivialità a dire; non per tanto il primo, che concepì distintamente questa formola, non poteva essere un volgare ingegno. Le verità morali paiono comuni . ovvie . agevolissime a trovare, come prima son concepite; ma l'esperienza ci mostra che il rinvenirle e trarle alla luce, sovrattutto quando fa d'uono contrastare ai tempi e all'opinione, non è impresa da spiriti volgari. Qual cosa è più facile, che il dire agli uomini: voi siete fratelli? Tuttavia anche coloro, che hanno la sventura di non riconoscere nel Cristianesimo la sua divina origine, ammirano, come straordinario, il trovato della fratellanza umana. A poter affermare che gl' Italiani non debbono essere altro che Italiani, richiedevasi un concetto vivo e profondo di quella medesimezza e personalità civile, che è la vita delle nazioni. Il qual concetto era una scoperta morale, che conteneva il germe della redenzione patria : imperocchè nei popoli, non meno che negl' individui, la personalità sussiste, come tosto se ne ha il sentimento. Se questo germe diverrà una pianta, com'è da sperare, coloro fra i posteri, che godranno del gran riscatto, dovranno innalzare, non una statua, ma direi quasi un tempio, a Vittorio Alfieri.

Anche dopo questo illustre esempio, gl' Italiani lasciano talvolta molto a desiderare in ciò che spetta alla grandezza dell'animo. e al decoro della vita, sovrattutto quando si trovano in paese forestiero. Perdonimi il lettore, se io parlo; ma quando si tratta di certi scandali pubblici, credo più dignitoso il condannarli altamente, che il dissimularli. Non so, se il grande Alfieri si sarebbe indotto in qualunque fortuna ad essere cittadino francese; ma so, che se avesse desiderato questo titolo, certamente onorevole, non avrebbe rinnegata la patria per conseguirlo. Il conculcare e lo spergiurare la patria, che il Cielo ne ha dato, per guadagnarne un'altra, è solenne viltà. E pure si son trovati alle volte degl' Italiani,

che a tal effetto hanno dichiarato e provato per vie giuridiche, sè esser nati, quando il loro paese gemeva sotto il giogo forestiero. Che direbbero i Francesi di un loro compatriota, che per ottener la cittadinanza di Vienna o di Pietroborgo, si gloriasse di esser venuto alla luce, quando i lanzi e i cosacchi serenavano sulle sponde della Senna? Che pudore di uomo è questo, e che pietà figliale di cittadino, il rimemorare e rogare in pubblico, come una spezie di vanto, le vergogne della madre? Ciò mi rammenta quel Ninsidio caro a Nerone, e quel Sabino, menzionati da Tacito, che si facevano figliuoli di Caio e di Giulio cesari, e si recavano a gloria la lor bastardigia 1. Ho voluto toccare questa indegnità, rinnovata più volte e stomachevole ai buoni, riprovandola col debito vituperio, non già per tassar nessuno in particolare, o per oscurare con questo fallo le qualità lodevoli di chi può averlo commesso, ma acciò gli stranieri non credano che tutti gl'Italiani siano di tal tempra, e si pregino di esser nati in patria schiava, per ottenere il diritto di viver liberi altrove.

Ma per tornare all'Alfieri, chi voglia apprezzare condegnamenle quest' uo mo straordinario, dee por mente alla classe onde uscì, e alla provincia ove nacque. Egli fu nobile piemontese. Ora fra i patrizii italiani, si può dire che i nobili piemontesi sono quelli. in cui maggiormente si conservano gli antichi spiriti degli ordini Teudali. I quali nel loro florire traevano seco molte enormità, e viziavano i possessori di quelle cupidigie, che nascono dall'eccesso della potenza; ma scaduti, quando i fieri e terribili castellani s'inmentilirono nelle città e nelle corti, e poscia ridotti a poco altro che un privilegio di onore, conferirono ai loro eredi molti pregi e vantaggi. Tali sono una grandezza d'animo signorile, una specchiata rettitudine, una rara squisitezza e generosità di sentimenti, una delicata destrezza ed eleganza di maniere, una costante dignità nei portamenti e nella vita. Le quali doti sono così importanti al vivere civile, e alcune di esse così rare negli altri ordini dei cittadini, che quando sarà dato all' Italia di risorgere, i nobili italiani, e singolarmente i piemontesi, potranno essere principale strumento di libertà patria. Egli è vero che questo alto sentimento della dignità loro degenera spesso in boria, tollerabile nei pochi, che sanno temperarla di condiscendenza e di dolcezza, spiacevole nei molti, che non usano di mitigarla; perchè i nobili, come ogni ceto, ha pure il suo volgo, e il volgo non è mai la parte più scarsa o men romorosa. Il qual concetto della propria maggiorauza è in-1 TAC., Ann., XV, 72; Hist., 1V, 55,

genito nel patriziato piemontese : te lo fanno sentire fra le cortesie: signoreggiano, inchinandosi; e si mostrano tuoi padroni, dichiarandosi tuoi servi. Onde è raro che qualunque virtù d'animo e d'ingegno riesca affatto a sradicarla: l'Alfieri stesso per questa parte visse e morì patrizio. L' Alfieri, che nel principio della sua Vita si rallegra di esser nato nobile, per poter senza taccia d' invidia gridar contro i nobili, non s'accorge che a questa stregua egli non poteva inveir contro i principi, perchè non era nato principe. Tali sono i nobili piemontesi: la grandigia aristocratica è in essi una seconda natura, e tira spesso a magnanimità, spesso a superbia. Ma non so, se i borghesi, che gli adorano presenti e gli bestemmiano assenti, abbiano ragione di dolersi del secondo effetto; perchè se gli uni sono superbi, gli altri sono vili. Ogni qualvolta i popolani sono vilipesi e manomessi dai patrizii, ne accusino principalmente sè stessi, che non sanno mantenere il decoro della classe, a cui appartengono. Ma se per bontà e generosità d'animo, per elevatezza di sentimenti e fermezza nelle opinioni, i nobili piemontesi sono degni di molta lode, essi tendono forse in queste parti, (parlo sempre generalmente.) più al mezzano che al grande, e più al buono che all'ottimo. La quale proprietà è comune a tutti gli abitatori della provincia, ma spicca nella classe illustre, più raccolta in sè stessa, più affinata dalla educazione, più atta a ricevere gl' influssi del paese, e a conservare le antiche abitudini. La nobiltà del Piemonte rappresenta al vivo il genio dei Subalpini intero, saldo, tenace, schiavo della consuetudine, peritoso al sommo di mettere il piede fuori delle orme consucte, e avvezzo a coonestare la pusillanimità e la lentezza coi nomi di prudenza e di moderazione. Tempra d'animo pregevole e biasimevole, secondo i rispetti; la quale riuscirebbe eccellente, quando fosse avvalorata da quella civile educazione, che dilata l'animo, ma non lo snerva, aggiunge ella cautela i nobili ardimenti, e senza nuocere al senno, accresce il vigore. Aggrandite la mente dei Piemontesi, e avrete uomini non indegni di rappresentare al mondo l' Italia rozza, ma siera dei bassi tempi, e gli spiriti magnanimi dell' antica Roma. Ma nei tempi andati non si mirò a questo scopo; e benchè i governi violenti e tirannici, che insanguinarono le parti più amene. della penisola, e quasi tutto il resto d' Europa, siano stati ignoti al Picmonte, la severa storia ci obbliga a confessare che vi furon talvolta depressi gli animi e gl'ingegni. Carlo Botta, scrittore moderatissimo e tenero della monarchia piemontese, discorrendo delle condizioni di essi nel passato secolo, parla in questi termini:

« Gli studii si fomentavano purchè da un disegnato e stretto cer-» chio non uscissero. Nissuna vita nuova, nissun impulso, nissu-» na scintilla d' estro fecondatore ; un aere greve pesava sul Piemonte, e i liberi respiri impediva. L' istesso vivere tanto asse-» anato del principe faceva, che la consuetudine prevalesse sul mi-» glioramento, e che nissuno dall'usato sentiero uscisse..... Dai duri lidi fuggivano Lagrange, Alfleri, Denina, Berthollet, Bodo-» ni, e fuggendo dimostravano, che se quella era per natura una » feconda terra, un gretto coltivatore aveva. Carlo Emanuele e » Bogino si martirizzavano sui conti, e le generose aquile. sde-» gnose di quel palustre limo, a più alti e più propizii luoghi s'in-» nalzavano 1. » Ora questa mezzanità d'ingegno fa sì, che i Piemontesi, e in ispezie le classi illustri, se sono estimatrici buone e giuste del valor mediocre, non sogliono apprezzar l'eccellenza: il merito straordinario è quasi agli occhi loro temerità e follia. Uomini incorrotti, modelli del perfetto gentiluomo e del suddito egregio, come un Filippo di Agliè, o un Damiano di Priocca, uscirono spesso dal loro seno: ma costoro possono sostenere per qualche tempo gli stati vacillanti, non posson mutare in meglio le sorti delle nazioni. A tal effetto la virtù più squisita non basta, se non vi si accompagua l'ardir dell'animo, e l'audacia dell'ingegno. S'aggiunga che per la vicinanza colla Francia, pel dominio antico di questa in varii luoghi del Piemonte, e per le attinenze frequenti dei duchi savoini coi re francesi, il vezzo dei gallizzanti è diffuso fra i Subalpini assai più che altrove, specialmente fra i nobili, i quali credono di nobilitarsi vie meglio, e levarsi sul volgo, affettando di usar modi e linguaggio forestiero. Consuetudine pessima. aiutata dal predominio di un dialetto barbaro e provinciale, che non può adoperarsi nelle nobili scritture, e dall'incuria, ch' ebbe sempre il governo, di promuovere e diffondere la favella nazionale. Anche oggi nella corte, e in molti crocchi signorili, si usa spesso il francese. Nella stessa lingua sogliono i nobili, e que' borghesi più gentili, che pizzicano di patriziato dettare le loro polizze . e le loro lettere; pur beati, che questo lor francese è per lo più assai piacevole a leggere e a udire; ma il far ridere non è buon ristoro della violata dignità civile. Quindi è, che le strettezze e le miserie del genio provinciale albergano in Piemonte più che altrove, e che una gran parte dei Piemontesi non sanno ancora di essere italiani. E questa segregazione morale dei paesi subalpiui dall'altra Italia, privando i duchi di Savoia dell'amore e del concor-

<sup>1</sup> Stor. d' It. cont. dal Guicc., lib. 48.

so delle vicine popolazioni, tolse forse loro la gloria di signoreggiar la penisola, e di rinnovare l'impero di Berengario. Calcolate tutte queste condizioni, dee certamente parcre un miracolo, che Vittorio Alfieri sia nato in Piemonte, e fra patrizii piemontesi, dei quali alcuni ancor oggi lo disprezzano in cuor loro come uomo strano e fantastico, pogniamo che il dirlo apertamente sia lor vietato dalla fama. E certo egli avrebbe trovato persecutori sciocchi o maligni, non fautori benevoli fra i ricchi e i potenti della sua provincia, se fosse stato uomo del popolo, e costituito in minor fortuna.

La natura dell'uomo si solleva di rado, e non è mai perfetta. eziandio quando eccede di gran lunga la misura comune. Perciò gli uomini più segnalati sogliono pagare qualche tributo ai vizii del loro secolo: gli contrastano, perchè grandi, gli ubbidiscono, perchè uomini. L'età passeta era serva e vile; e l'Alfieri la richiamò a dignità e a libertà : era irreligiosa ; e l'Alfieri cesse al fato comune. La debolezza e leggerezza e corruttela universale aveano lasciato alla religione poco più che i suoi riti, e le sue pompe esteriori. Lo spirito del Cristianesimo s'era ritirato in sè stesso, e in certe anime elette, suo seggio di predilezione e perpetuo santuario. Ivi era d'uopo discendere per respirare l'aere divino, per trovare e contemplare quelle virtù sovrumane, che sono il tesoro immortale della religione e della Chiesa. Le pratiche del culto e gli ordini esterni del sacerdozio, ti additano, dov'è risposta la fiaccola celeste, mentre la velano al tuo sguardo, ti additano, dove devi cercarla, se vuoi possedere un tanto bene, e rinfrancarti al suo calore e alla sua luce. La religione è ad un tempo oscura e luminosa 1, secreta e palese, offerentesi spontaneamente, e non arrendevole, se non a chi la cerca. La grande anima di Vittorio era degna di sollevar questo velo, e di apprezzare quelle dottrine, che aveano rapita la gran mente del Vico, e soggiogati gli spiriti indomiti del Buonarroti e dell'Alighieri. L'ammirator della Bibbia, l'autor del Saulle. il lodatore del Savonarola, l'amatore ardente della libertà italiana. il fiero disprezzatore d'ogni moderna mollezza e barbarie, era nato a misurar l'altezza e l'efficacia dell'Idea cattolica. E sappiamo che verso il fine de'suoi giorni parve averne un sentore; sappiamo che si dolse de' suoi trascorsi giovanili, 'e di certe licenze della sua penna. Lo accennano le sue ultime scritture, e in ispecie alcune poesie; e basterebbe a mostrarlo quel suo verso, strano sì, ma che vale un libro, dove parlando del Voltaire, lo chiama

" Disinventore od inventor del gulla. »

Quasi lucernæ lucenti in caliginoso loco. 2 Pet., 1, 19.

Certo chi scrisse queste parole avea come un sentimento, che il bello, il vero, il positivo della vita è nella religione, e che senza di essa il tutto è niente. Nè l'autor del Misogallo poteva ignorare che l'incredulità moderna in Italia è merce forestiera (28).

Nel genio civile e nazionale consiste la volontà dei popoli. Imperocchè gli stati hanno essere di persona, come gl' individui, e son dotati, nè più nè meno, d' intendimento e di volere; e come l'individuo muore, quando le potenze dell' animo cessano dal commercio organico, così una nazione si estingue, quando perde la sua morale e politica indipendenza. Perciò le influenze dell'indole nazionale nel destino dei popoli corrispondono agl' influssi della facoltà volitiva nelle altre doti dell'uomo individuale. L'Alfieri tentò di ravvivare il volere e il nome italiano, e ne insegnò il modo. Or si può egli rinvigorir del pari la volontà degl'individui, che è tanta parte della moralità e dell'ingegno? Per soddisfare a questa domanda, dobbiamo investigar le cause, per cui si è infiacchita l'attività e conseguentemente scemata la capacità intellettiva degli uomini. In tal guisa siam ricondotti al soggetto principale del nostro discorso.

Le forze della volontà dipendendo dall' uso che si fa di essa, sono, per molti rispetti, opera dell'arte. L'arte è una sapiente abitudine, cioè la ripetizione degli stessi atti, dirittamente ordinata da certa regola. Ella è cosa razionale e meccanica ad un tempo, presupponendo la cognizione dello scopo e dei mezzi, nel che consiste la regola, e l'iterazione frequente e diuturna di certi atti, donde nasce la consuetudine. Se per fortificare la volontà, bisogna esercitaria, secondo un certo indirizzo, ci dee essere un'arte, che insegni il modo di farlo, e metta in opera l'insegnamento. Quest'arte è l'educazione, e comprende una parte speculativa, per cui si conosce l'avviamento da conferirsi all'arbitrio dell'uomo e i sussidii che vi conducono, e una parte pratica, che pone ad effetto questa cognizione.

La necessità dell'educazione è così manifesta, che non ha d'uopo di prova. Imperocchè l'educazione, essendo il modo di trasformare in abiti, per mezzo di atti successivi, le potenze dell'individuo in ordine al suo fine, è tanto necessaria alla felicità dell'uomo, quanto lo stesso incivilimento. Anzi si può dire che l'educazione è la civiltà degl'individui, come la civiltà è l'educazione dei
popoli. L'uomo e il comune perfettamente ordinati nou sono enti naturali, ma artificiali, e benchè la natura dia il germe, l'arte
sola può svolgerlo e maturarlo. Ma siccome tutte le potenze sono

attuate dal concorso dell'arbitrio, séguita che l'instituzione e la disciplina della volontà è la parte più rilevante dell'arte educatrice. Questa, propriamente parlando, si distingue dalla civiltà, mediante la condizione del soggetto, in cui si esercita, e i mezzi che adopera per sortire l'effetto. La civiltà si travaglia nell'universale, ma specialmente negli uomini già maturi, l'educazione nei giovani e nei fanciulli. Conciossiachè il magisterio educativo versando nell'informar gli animi coll'aiuto della consuetudine, dee mettere le sue radici in quella età, che porge minori ostacoli, e quando gli animi teneri e nuovi alla vita, non ancora impressionati in contrario, sono atti a ricevere una buona forma. Egli è vero che l' nomo è scaduto dalla perfezione, in cui fu creato; ma la Providenza, con un consiglio di sapienza e di misericordia, moderò il male in guisa, che non fosse irrimediabile. E stato sarebbe, se il germe malefico si esplicasse, come prima l'uomo entra nell'aringo della vita, e se le cupidigie della età fervida fossero retaggio della puerizia. Imperocchè in tal caso non vi sarebbe più, per così dire, nel vivere umano alcuno spazio vuoto di affetti ribelli e tumultuosi, e atto a ricevere la generosa semenza della disciplina. All'incontro la quiete innocente della fanciullezza, durante la quale le passioni più violente dormono ancora, rende possibile l'opera degl'institutori; la quale porge le armi, e i sussidii necessarii alle dure battaglie delle età che seguono (29).

L'educazione è tanto antica, quanto la nostra specie, e Iddio fu il primiero institutore degli vomini. La prima scuola fu la rivelazione infusa col linguaggio: il quale tramanda il vero alle succedenti generazioni, ed è come un insegnamento mutuo, per cui si è propagata e si propagherà in perpetuo la prima lezione data al genere umano dal supremo maestro. Come tosto furono ordinate le comunanze più antiche, onde si abbia memoria, troviamo, presso i popoli culti, l'educazione avuta in conto di negozio pubblico. Nella vita patriarcale, il capo della famiglia e della tribù è il precettore de' suoi dipendenti, che vivono seco a guisa de' suoi figli. Nel reggimento delle caste, i savii investiti del sacerdozio, sono i conduttori, i legislatori, i maestri delle classi subalterne: il santuario o l'oracolo, seggio di traffico, di giustizia, di religione, dove convengono i popoli, è pur la sede dell'insegnamento, e la fonte del costume. Così nelle due forme più antiche di società, quali sono il patriarcato e il governo a caste, la religione e l'educazione si confondono insieme, e appartengono alla cosa pubblica; perchè in effetto il culto e il governo sono i due strumenti princi-

pali di gentilezza, in ordine alle nazioni. La storia ci mostra l'educazione pubblica in vigore presso gli antichi Persi; e c' inducea conghietturare che assai prima fosse comune a tutti i popoli iranici; donde forse passò in Egitto; dove la troviamo fiorente sotto il dominio dei Faraoni 1. I Doriesi, che furono probabilmente in origine un ramo pelasgico. l'introdussero nella Grecia ellenica. e in quasi tutte le loro colonie: l'affinarono in Laconia, in Beozia, in Creta, nella Magna Grecia, e la recarono, per alcune parti. a un raro grado di perfezione. Certo le meraviglie dell' antica Grecia si debbono principalmente attribuire all'influenza del genio doricò, e alla sua perizia nel migliorare gli uomini colla disciplina. Licurgo, rinnovatore d'instituti più antichi, viziò l'educazione doriese, esagerandone i principii. Pitagora la mise in arte, fondò con essa la sapienza italogreca, e se ne valse a tentare una riforma religiosa e civile. Platone, che seguì gli ordini dorici in quasi tutte le parti della filosofia, instituì le sua società ideale a imitazione di Creta e di Sparta. I Pitagorici in effetto, come gli antichi Doriesi, tenevano l'educazione civile per cosa di grandissimo rilievo, e la riputavano il mezzo più efficace per la conservazione dello stato, e per modellar la repubblica, quasi un piccol mondo e un concento musico, a tenore dell'universale ed eterna armonia. Se presso altre nazioni antiche l'educazione non fu organata con ordini positivi, come nelle predette, uopo è avvertire che la for-20 del costume, la riverenza della religione e del sacerdozio, il potere delle leggi e dei magistrati, la subordinazione della vita privata alla vita pubblica, una folla di usi disparatissimi da quelli delle società moderne, e insomma tutto lo stile del vivere antico, facevano sì, che l'educazione dipendeva assai più dallo stato, che dai particolari cittadini. Tanto che se ne può conchiudere, che salvo pochi casi, un' educazione più o meno pubblica fu comune a tutti i popoli antichi.

Il Cristianesimo, intento al sublime ufficio di perfezionare e ingentilire gli uomini, è l'educazione del genere umano in ordine alla vita avvenire. Ma nel dare all'uomo la gentilezza dell'animo, e aprirgli il regno celeste, lo felicita eziandio sulla terra; perchè la morale, che ivi produce la virtù e colà la beatitudine, è il vincolo e l'armonia delle due vite. Perciò si trova nel Cristianesimo il concetto civile e pedagogico dei Doriesi, ma ampliato, aggrandito, innalzato a grado.assoluto di perfezione, mediante l'idea del-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Si esporranno nel secondo libro le ragioni, che rendono verosimile l'origine iranbo dell'antichissima civiltà degli Egizii.

l'eterno sostituito agli ordini temporali e creati. I seguaci di Egimio e di Pitagora modellavano l'uomo e le sue instituzioni sulla città del mondo: l'Evangelio lo esempla sulla città divina. Cristo. conforme ai dettati della filosofia perfetta, ritornò in cielo il tipo supremo e ideale, che i Gentili ne avevano tratto, per collocarlo sulla terra fra le sensibili fatture. Mentre i Pitagorici, conforme al concetto panteistico della filosofia sacerdotale, da cui discendeva la loro setta, rappresentavano il Cosmo, o piuttosto il Teocosmo, come sovrano esemplare di eccellenza, Cristo, mirando più alto, disse: Siate persetti, come il vostro Padre celeste è persetto 1. Perciò, se l'educazione gentilesca attendeva più al corpo che allo spirito, più alle opere che ai pensamenti e agli affetti, più all'uomo esteriore che all'uomo interiore, e insomma più agli effetti e agli accessorii, che alle cagioni e al principale, l' Evangelio diede il modello di una instituzione perfettissima, che comprende tutto l'uomo, e svolge le sue potenze, in proporzione del pregio loro. Il tirocinio cristiano si compone di due discipline, l'una delle quali è preservativa, e mira sovrattutto ai fanciulli, l'altra curativa, penitenziale, e riguarda l'uomo corrotto. Amendue constano di dogmi e di culto: il dogma, cioè l'Idea, ammaestra gl'intelletti; il culto informa, addolcisce, nobilita gli animi e i costumi. Il Catechismo e i canoni, cioè l'insegnamento e la disciplina, sono i due strumenti educativi, onde si serve la Chiesa; la quale col primo chiarifica e ammaestra le menti, coll'altro doma gl'indegni affetti, e i ribelli voleri al bene indirizza. Ma perciocchè l'azione immediata del Cristianesimo non esce fuori del cerchio religioso, spetta alla civiltà l'appropriarsi i concetti cristiani, incorporarli ai proprii elementi, e vantaggiarsene ne' suoi progressi. Il che non potè accadere nei primi tempi della Chiesa, perchè la società era pagana; e quando il gentilesimo fu spento, vennero i barbari, che turbarono e spiantarono gli antichi instituti, mentre la religione immobile e quasi raccolta in sè stessa, rimase intera fra le ruine. Alla barbarie succedette lo stato feudale, e a questo s'aggiunse il municipale; entrambi rotti, sparpagliati, favorevoli alle forze particolari, infesti alla forza generale, e se validi fino ad un certo segno, destituiti di unità e di vita durevole. L'Europa ridotta in frantumi, non poteva occuparsi di educazione; e nello stesso modo che, per difetto di virtù concentrativa, gli stati erano smembrati e sminuzzati in comuni e in castella, l'azione educatrice si trovava divisa e quasi dissipata fra la moltitudine degl' individui e delle famiglie. Nè l'unità del pon-' Matth., V, 18.

tificato cattofico potè rimediare al male, perchè tutte le passioni scatenate contro i sacrosanti diritti difesi da quello, trassero quella unione e quella forza, che loro mancava, dal funesto vessillo dell'Imperio. Gl' imperatori insegnarono agli altri principi; e dopo una guerra gloriosa di due secoli e più, la voce mansueta del Pontefice fu vinta dal ferro dei potenti, e con Bonifacio ottavo perì affatto quella sovranità europea, che sola poteva crear le nazioni. senza scapito della libertà loro (30). Il che però non sarebbe avvenuto, se Clemente quinto fosse somigliato al settimo Pio: giacchè la forza morale non può esser vinta, se non è avvilita. Filippo, per troncare i nervi al Papato, lo trasferi in Francia, come si volle fare alla nostra memoria; ma più tristo o più fortunato di Napoleone, potè fare un papa ligio e francese: e riuscì con questo solo atto a torgli il primato civile di Europa. Tali sono gli obblighi, che la Santa Sede, l'Italia e l'Europa ebbero allora colla Francia. Tuttavia il papato, se non ebbe mezzi e tempo per ordinare a compimento le nazioni, aiutò le repubbliche; le quali con le loro leggi suntuarie, le milizie originalmente cittadine, le numerose assemblee, gli ordini popolareschi e religiosi, le riunioni e maestranze dei mestieri e delle arti, i traffichi frequenti di mare e di terra; con quel loro moto continuo, e quella vita così viva e così agitata, che menavasi per le logge, per le piazze e per le chiese, e sovrattutto col concetto che avevasi della libertà politica, come diritto di comandare, onde seguiva che i rettori s'ingerissero al possibile di ogni privata appartenenza; le repubbliche, dico, del medio evo, così ordinate, esercitarono una grande influenza nell'educazione dei cittadini, e parteciparon o anche da questo lato al gepio dell'antichità libera d'Italia e di Grecia. Contuttociò l'iudipendenza individuale predominava: da essa provenne talvolta il grande ed il bello, più spesso l'orrido del medio evo.

Le divisioni feudali e municipali cessarono nella fine del secolo quindecimo, e nel principio del seguente, sottentrandovi il dispotismo nazionale o straniero. Si ottenne in tutto o in parte l'unità politica, a discapito della libertà, o dell'indipendenza patria. L'unione non si sarebbe sequestrata dalle instituzioni libere, se fosse stata opera dei papi; le spense, perchè fu opera dei re. Ma i re non si occuparono di educazione civile, più che i baroni ed i popoli. Il che è stato un gran bene; perchè, se i despoti avessero avuto nelle mani una molla così potente, avrebbero forse impresso nella natura dei sudditi una forma di servaggio indelebile. La civiltà moderna, inseparabile da una libertà temperata, sarebbe stata oppressa nella

cuna: Carlo, Enrico, Filippo, Luigi, aggiungeudo il dominio degl'intelletti e delle fantasie alla forza dei cannoni, avrebbero mutate le nazioni europee in imbelli ed ignobili armenti, o in masnade formidabili e feroci, come quelle degli Ismaeliti.

La Chiesa, a cui i cannoni non si addicono, è per principio e per natura educatrice. Siccome il suo imperio è la persuasione. suoi sudditi le menti, e la sua forza il volere e lo zelo degli uomini, non è de meravigliare, se ella comprese l'utilità e la necessità di una instituzione generale e uniforme, assai prima che questo concetto nascesse fra i governanti e i filosofi dell'età moderna. L'educazione pubblica, conforme al genio cristiano, è un trovato cattolico del secolo sedicesimo. La gloria di questo trovato, e il merito di aver cominciato ad abbozzarlo e a metterlo in esecuzione, appartengono a diversi ordini religiosi, specialmente a quello dei Gesuiti. I quali, come educatori dei giovani, bene meritarono dei progressi civili, e mostrarono tal sapienza nel conoscere la natura umana, e quella in ispecie dell'età tenera, che il loro modo d' instituire i fanciulli contiene molte parti egregie, onde gli studiosi di pedagogia potrebbero vantaggiarsi. Che se, nullameno, l'educazione dei Gesuiti non è perfetta, ciò non si vuol attribuire a difetto loro, ma al vizio intrinseco di tal genere d'instituzione. Imperocchè l'educazione affidata a soli ecclesiastici. basta a disciplinar dei monaci, non basta a far dei cittadini. Il prete dee aver la sua parte nel tirocinio giovanile, e tanto notabile, quanto è richiesto alla massima importanza e santità della religione; ma non dee esser solo; perchè la religione non è sola a questo mondo, nè può essere. La religione e la civiltà debbono intrecciare le destre e procedere insieme, bisognose come sono di aiuto scambievole. Il prete, che solo può fare il cristiano, (giacchè la religione, senza sacerdozio, è poco più di una chimera, ) non ha e non può avere. per la natura del suo stato, la perizia opportuna, per far l'eccellente padre di famiglia, il cittadino, il milite, il trafficante, il magistrato, il principe, e addestrarlo ai negozii civili, ai maneggi politici, alla vita tumultuosa del mondo e dei campi, alle varie arti e gentilezze della pace. Quindi è, che l'educazione indirizzata da soli ecclesiastici, quando non miri a instituir de'chierici, snerva bene spesso e inflacchisce gli animi, li rende timidi, meschini, angusti, poco atti alle faccende, e si trae dietro quei difetti, che s'imputano fuor di ragione ai Gesuiti in particolare, poichè non derivano dall'animo, ma della condizione degl' institutori. E siccome la fievolezza morale degli uomini, esiziale alla società, nuoce alla religione stessa, la quale, come cosa forte, abbisogna d'uomini forti, e non teme altro che la mollezza; perciò la fiacca educazione clericale si ritorce contro le pie intenzioni degli educatori, quando accade, che i suoi deboli parti lanciati nel vortice del mondo, ed esposti alle sue lusinghe, ne divengono facilissima preda. Insomma la società e la religione hanno egualmente bisogno, sovrattutto ai di nostri, d'ingagliardire gli uomini, non di prostrarli, e però nell'arte difficile della loro instituzione dee concorrere il fiore della civil sapienza.

Le teoriche di libertà politica, che succedettero al dispotismo fondato nel secolo sedicesimo, furono viziate dalla loro origine. Gli statisti inglesi, e specialmente Giovanni Locke, che le immaginarono e le misero in voga, vennero sviati dalle dottrine protestanti; e come i riformatori acattolici aveano in effetto abolita la Chiesa insegnante, collocandola nel popolo, e dando a ciascuno il diritto d'interpretar le Scritture, così essi posero nel popolo la radice e l'esercizio del potere sociale, corroborando questo pernicioso sistema col presupposto chimerico di un contratto primitivo. Se invece di attingere a fonti torbide e corrotte, fossero risaliti alla pura e limpida sorgente, avrebbero veduto che la loro dottrina è un paralogismo negli ordini civili, non meno che nei religiosi, e ch'ella è tanto assurda in sè stessa, quanto contraria alla libertà. La sovranità del popolo, secondo l'intendimento di costoro, conserisce l'indirizzo della società al maggior numero dei cittadini, e sottopone conseguentemente la civiltà alla barbarie, la virtù e la coltura al vizio e all'ignoranza. Non si pesino i suffragi, ma si contino, non il capo sia guida, ma i piedi, non comandi e timoneggi il piloto, ma la ciurma. Invano il retto senso di pochi protestò contro un sì bel trovato, atto a mettere in fondo ogni bontà civile, e ad avviluppare gli stati in tenebre assai più dense, che quelle dei bassi tempi : la folla dei semidotti, affascinata da falsi principii, e stanca dell'oligarchia o di un principato tirannico, abbracciò cupidamente, come rimedio o rifugio, le nuove dottrine. E certo, se la democrazia è assurda, il dispotismo di un solo o di pochi non è ragionevole; anzi il vizio di quella in ciò consiste. ch' ella è per natura dispotica, essendo tale ogni signoria violenta o capricciosa. Si sta sempre male, quando il volgo comanda; e poco monta, se questo volgo sia di gentil sangue o plebeio, se alberghi nelle officine e nei fondachi, o nei palagi e nelle reggie.

Le nuove massime politiche non arridevano all'idea di una educazione civile. Imperocchè, benchè paia da un lato, che la demo-

crazia collocando nelle mani del popolo ogni potore, debba casere principalmente sollecita di bene educarlo; dall'altro lato, il solo pensiero di educare il popolo sovrano è una contraddizione, per non dire una impertinenza. In una ordinazion politica, in cui l'indirizzo delle cose va dal basso all'alto, dagl'ignoranti ai dotti, dagli sciocchi agl'ingegnosi. l'educazione è superflua, anzi cattiva, poichè il suo principio condanna un tale stato, e i suoi effetti cospirano a distruggerlo. Predicare la necessità dell'educazione, e dare il sommo notere agl'ineducati, o certo ai meno educati, sarebbe cosa ridicola, Stabilire una eccellente educazione, il cui frutto precipuo consiste nel distinguere e svolgere le ineguali attitudini dei cittadini. acciò ognuno elegga quegli ufficii che meglio si affanno alla sua capacità naturale, e poi chiamar la turba a far leggi, e rogarle, secondo il maggior numero dei voti, sarebbe una ingiuria al buon senso più comunale. Oltre che, donde si caverebbero gl'institutori? I rettori dello stato sono precettori del popolo, e l'ufficio del governare è una suprema educazione. Ora, se i governanti sono i più, gl'ignoranti dovranno insegnare, i rozzi ingentilire, e gli alunni saranno maestri. Si avrebbe adunque un insegnamento a rovescio, trovato assai più raro e mirabile dell'insegnamento mutuo.

Le dottrine inglesi vennero trasferite in Francia, e propagate per tutta Europa, da un uomo ingegnoso ed eloquente, dotato di tempra singolarissima. Giangiacomo Rousseau accoppiava a un cuore caldissimo, a una viva e forte e ricca immaginazione, a una rara maestria nel valersi delle parole, a una robusta e infiammata facondia . una profonda inettitudine a cogliere il vero delle idee e delle cose, degli eventi e degli uomini. Quel senso pratico, che ci fa conoscere i nostri simili e la società loro, e quel senso speculativo, che porge la chiara e distinta cognizione dell' Idea, donde poi lo spirito discende alle cose sensibili, e adatta loro i concetti razionali. gli mancavano egualmente. Quindi è che la sua filosofia è paradossastica, e la sua eloquenza, scompagnata spesso dal vero, e destituita d'ingenuità, sobrietà, e di naturalezza, è per lo più un'armoniosa e fervida declamazione, che piace alle fantasie giovanili, ma non appaga gl'intelletti maturi. Il Rousseau non intese il Cristianesi mo. perchè, secondo l'uso dei miscredenti. lo considerò nel suo aspetto estrinseco, senza salir più oltre; laddove, per avere un concetto adequato della sua divinità, e apprendere dirittamente quell' evidenza pari o superiore alla matematica, che lo accompagna, uopo è salire all'Idea di esso, e poscia discendere ai fatti, che la esprimono e manifestano. Tuttavia egli non fu irreligioso, quanto i suoi coetanei: il cuore lo salvò in parte dalla malefica influenza. Le sue opinioni sull'eccellenza dell'uomo selvaggio, e sulla o rigine artificiale della società, lo conducevano diritto a un materialismo schifoso e ad un brutale ateismo. Ma l'affetto prevalse alla logica; e se la tempra del suo ingegno, i vizii della sua educazione, e le vicende della sua fortuna, lo impedirono di conoscere ed apprezzare il Cristianesimo nella sua essenza, e di formarsene un concetto esatto e scientifico, l'animo suo serbò sempre, come due amori, Dio e la virth.

L'educazione civile degli antichi fu lodata da questo scrittore; ma quando egli prese a instituire il suo Emilio, e colorì il disegno di una educazione privata, si scostò dall'esempio dei prediletti Spartani, e procedette per vie affatto opposte a quelle di Licurgo. Questi volle costringere e trasformar la natura : quegli secondarla. L'uomo nasce bueno, e la società il guasta. Rimuovasi il pestifero in-Ausso, e si faccia luogo all'istinto natio. La natura vuol essere unica allevatrice e maestra dell'uomo, e l'institutore dee contentarsi di cessare gli ostacoli, tantochè l'educazione riesca negativa e non positiva. Se non che, il Rousseau non sa dichiararci, come possa essere, che la società essendo intrinsecamente viziosa, e l'uomo nascendo innocente, lo stato sociale si trovi in ogni luogo. Un male universale dee avere qualche cagione; la quale vuol essere parimente universale. La società può spiegare i mali, che ne provengono: ma donde deriva il gran male di essa società? La civiltà in questo caso è un vizio originale, che può dar ragione di tutto, fuorchè di sè stesso. Il Cristianesimo spiega a meraviglia la propensione viziosa, comune a tutti gli uomini, con una colpa primitiva, e reca questa colpa, non già ad un istinto perverso e anteriore, (come suppone esso Rousseau, per poter combattere agevolmente il dogma cristiano,) ma alla semplice natura dell'arbitrio, voltabile al male come al bene; nel che non v' ha ombra di contraddizione, Ma quando si pone il principio del male, non già nell'atto libero di uno o due individui, ma in una inclinazione universale, e in un concorso fatale di circostanze, a cui va soggetta quasi tutta la specie, la contraddizione è chiara e inevitabile. Il sistema pedagogico del Rousseau è adunque fondato sopra una falsa base, oltrechè ripugna alle altre sue dottrine. Il vero si è . che l' uomo nasce inchinevole al male, e che il solo modo di migliorarlo è una forte e positiva educazione. Ma ancorchè l'uomo non fosse originalmente corrotto, l'educazione sarebbe tuttavia necessaria, perchè la natura abbozza l'uomo e nol compie, e l'arte ricercasi a perfezionar la natura. Questa crea l'uomo sociale potenzialmente: l'educazione riduce la potenza in atto.

Fra gli statisti moderni in Francia, i partigiani della libertà politica abbracciarono per lo più la sentenza del Rousseau sulla sovranità popolare, e Beniamino Constant, che la ripudia, attemperò allo stato la dottrina pedagogica insegnata dal Ginevrino. Ricordo in particolare le opinioni del Constant, come quelle, che riducono alla formola più schietta e precisa quei principii di polizia razionale, che oggi sono professati dai più. Egli stabilisce che il governo des esser negativo 1, e che quanto meno i reggitori adoperano, tanto più il reggimento è perfetto. Le monarchie e le repubbliche rappresentative dell'età nostra, che assicurano, (almeno in su la carta.) alla stampa, alla religione, all'insegnamento, alle adunanze, alle compagnie ed al traffico una libertà perfetta, s'acconciano facilmente a questo esemplore di libertà politica. Imperocchè tutte queste dibertà importano una indipendenza grandissima e quasi assoluta del cittadino dall'azione governativa. Non occorre dire che in un tale stato l'educazione civile, non che esser possibile, sarebbe un delitto capitale contro il civile statuto. Chi regge può al più impedire il male, non fare il bene: la sua autorità si riduce in sostanza a un mero divieto, che lascia il maggior campo possibile all'arbitrio de' privati.

L'entrare nel minuto esame di questa dottrina non s'appartiene al mio proposito. Per ciò che spetta ai particolari, v'ha del buono e del reo, e niuno può negare che ne' libri de'suoi partigiani, si trovino moltissime avvertenze giudiziose e opportune al viver libero. Il governo rappresentativo è ottimo in sè stesso, attissimo a felicitare una nazione, e si assesta mirabilmente a tutti i progressi civili, purchè non si fondi nella base assurda e funesta della sovranità popolare. Ma ancorchè fosse men buono, è forse il solo governo libero possibile ai di nostri, perchè è l'unico, che venga avvalorato dalla opinione, dalla pratica, dall'esempio, e possa conciliarsi colle condizioni intrinseche ed estrinseche, presenti e preterite, moralie religiose degli odierni popoli d'Europa. Un uomo di mediocre ingegno potrebbe ideare senza gran fatica quindici o venti forme di governo equivalenti o migliori; ma l'andare à caccia dei possibili. quando si tratta di politica, che versando circa le operazioni, si fonda tutta nei probabili, è solenne follia. L'uomo assennato, che non si pasce di chimere, ubbidisce all'indole dei tempi, quando non si tratta di verità, di morale, di religione, facendo della necessità virtù, e della sorte saviezza (31).

<sup>1</sup> Comment, sur Filangieri, pass.

Ma la teorica essenziale dello stato rappresentativo non si vuol confondere colla menzionata opinione del Constant sull'indole negativa del civil reggimento. Credo anzi questa opinione contraria ai principii, pregiudiziale ai buoni effetti di quello: e dubiterei della stabilità de' suoi ordini, se potessi persuadermi che le due cose siano indivise a tenore della retta logica. Un buon governo dee essere supremamente positivo o affermativo, che dir si voglia; come quello, che è quasi la civiltà personeggiata, e la ragione sociale. In ciò consiste la radice della sua legittimità e forza giuridica. Chi reggedee certo lasciare ai privati quell'arbitrio, che si confà all'esercizio libero e profittevole delle loro potenze; ma non può togliersi i mezzi d'indirizzarle al maggior bene possibile; perchè egli dee aspirare, non solo alla sicurezza e alla pace, ma exiandio all'accrescimento di tutti i beni civili. Uffizio suo è di dissondere i semi e i frutti della cultura, e ingentilire i barbari moderni, voglio dire il volgo, sia povero o facoltoso, nobile od ignobile. Ora per incivilire gli uomini. bisogna principalmente educarli, e l'educazione vera e perfetta vuol esser pubblica, perchè solo i governanti, (quando siano buoni,) si trovano in grado di conoscere appieno i sussidii opportuni, e di metterli in opera. L'educazione domestica può formar l'uomo privato: la civile è la sola, che possa fare il cittadino, avvezzandolo per tempo a vivere con molti eguali, sotto il freno inesorabile della legge, con que'soli privilegi che si concedono alla virtù e all'ingegno, e inspirandogli le virtù patrie, il retto senso negli affari, la prudenza, il coraggio, la magnanimità, l'emulazione, il talento di ben fare, Il desiderio della vera gloria, e quel misto di forza e di rettitudine. di grandezza e di semplicità, che si ammira negli antichi. La libertà di educazione, tanto vantata ai di nostri, è in sostanza libertà d'ineducazione, o di una cattiva disciplina, giacchè la maggior parte dei padri di famiglia non sono capaci di dare ai loro figliuoli una instituzione, di cui essi mancano. E il fossero; i negozii della vita civile vi ostano assolutamente. L'arte dell'educare vuole che chiunque la professa vi spenda tutto il tempo, vi adoperi ogni suo potere, ne faccia uno studio speciale, e alla squisitezza e sagacità dell'ingegno, alla bontà e opportunità della dottrina, alla destrezza delle maniere, aggiunga una pazienza e una vigilanza indicibile. La pedagogia è una disciplina malagevolissima, la qual si trova, possiam dire, tuttavia nelle fasce. Anche coloro che la coltivano exprofesso e con rara maestria d'ingegno, sono spesso costretti di camminare al buio, e confessano di saperne poco. Nè chiamo educazione pubblica quelle instituzioni, che dipendono dai privati, le quali, benche vincane talvolta in bontà la disciplina domestica, non possono per alcun modo pareggiarsi all'antica. Insomma si può dire che oggidì per tutto il mondo civile non vi sono ordini educativi in alcuna classe di cittadini, e che l'uomo sociale è opera delle circostanza e del caso. Salvo che si voglia dare il nome di educazione alla scherma, alla cavallerizza, alla danza, all'arte di far inchini, di passeggiare con grazia, di portar con garbo la vita, di complire e corteggiare leggiadramente, di cinguettare a dilungo, senza dir nulla, e si abbiano per bene allevati que giovani, che posseggono appuntino i precetti del galateo, e sanno, come dice Plutarco, quando seggono a meara, pigliar le vivande colla mano destra, e il pane colla sinistra. A questo sto cheto; e se tali cose bastano, confesso che il nostro secolo è disciplinatissimo, e ha toccato la cima della perfezione.

Ciò in ordine all'educazione, la quale, come ognun sa, è assai diversa dalla instruzione. Rispetto a questa, la libertà dell'insegnare, com'è intesa oggidì, mi pare pon manco aliena dai veri progressi civili. Egli è vero, anzi verissimo, che l'azione governativa nuoca gravemente agli studii, quando viene affidata alle mani degl'ignorenti, siano questi pochi o molti; onde in tal caso la libertà dell'ammaestramento può essere un minor male, e perciò un beneficio. Ma il contrario ha luogo, se il governo è savio; ed è sempre savio, quando non esclude il concorso di una libera e sapiente elezione. In tal caso l'indirizzo, che si porge dallo stato alla pubblica coltura, non che essere pregiudiziale per alcun verso, produce molti vantaggi non ottenibili altrimenti. Solo chi abbracoia con un' occhiata la società tutta quanta, e può disporre di ogni genere di sussidii, è valevole a creare in modo perfetto quelle instituzioni, dove gl'ingenti più eletti e meglio addottrinati schiudono alla gioventù studiosa i divini tesori della scienza. L'università, concetto cristiano dei bassi tempi e imagine dell'unità ideale del sapere, è come il centro, onde muovono i lumi per diffondersi in tutto il corpo dello stato, e a cui, accresciuti dal valore e dalle industrie dei particolari ingegni, ritornano. Ella dee esser una, perchè senza unità non y' ha consistenza, nè si può dare agli studii quell'indirizzo assiduo e uniforme, che gli fa florire e fruttificare. Dee esser pubblica, perchè solo la pubblica signoria possiede a compimento que mezzi, che sono per copia e bontà proporzionati alla grandezza dello scopo proposto. I fonti del sapere inaridiscono, quando si sparpagliano in un gran numero di piccoli rivi; quali sono quelle minute scuole male organate, discordi, deboli, impotenti, ordinate a cupidità o ad intento fazioso, che spesseggiano e vegetano tristamente in quasi tutte le

capitali di Europa. Salvo i chierici, che non possono dipendere dalla giurisdizione laicale, per ciò che spetta alle dottrine, io credo che i governi veramente liberi, senza torre affatto ai privati la facoltà dell'insegnare, dovrebbero prescrivere che si erudisca nello studio pubblico chiunque vuole abilitarsi ai carichi civili. Si suole obbiettare che le università dipendenti dallo stato fanno della scienza un monopolio, etogliendo o scemando la libertà degl'ingegni, ostano a'progressi del sapere: laddove le molte e libere scuole lo aiutano, mediante una libera emulazione. Mail monopolio è impossibile, se al goyerno partecipa il meglio della nazione, e se l'opera dell'informar gl'intelletti si affida al fior degl'ingegni. Le piccole e spesso ignobili avvisaglie dei cattedranti, non conferiscono, o ben poco, al sodo sapere, ma pregiudicano assaissimo alla instruzione, che vuol gravità in chi la porge, e concordia nelle dottrine. La palestra, in cui si addestrano i giovani, non è un campo opportuno alle battaglie dei professori. Questi hanno la stampa e le particolari loro adunanze, per discutere e armeggiare a loro talento: dove il litigio può giovare alla scoperta del vero: laddove nuoce, quando si tratta, non zià di ventilare e dibattere le incertezze dottrinali. ma di erudiră i principianti, communicando loro i risultati probabili o certi, ma precisi e positivi, della scienza. La scuola insomma è destinata, non a cercare e a troyare, ma ad ammaestrare, non ad elaborare la scienza, ma ad esporla, non a dirozzare i materiali greggi, ma a far conoscere gli artifiziati, non a disciplinar professori, ma a far buoni discepoli. Camminando a rovescio, si confonde il vero col falso, il certo coll'incerto, si semina lo scetticismo, s'introduce il caos nelle cognizioni, si creano semidotti in cambio di veri detti, e bene spesso il cibo salutifero delle dottrine si converte in veleno per le tenere generazioni.

Da queste e altre simili avvertenze, che sarebbe troppo lungo l'esporre, si deduce che i moderni, se ben fanno ad amare la libertà, hanno spesso il torto di confonderla colla licenza, che è la sua maggior nemica. Le antiche università d' Europa erano certo imperfette, e capaci di molti miglioramenti; ma con tutti i lor difetti, oso dire che sovrastavano alla maggior parte di quelle dell' età nostra. I fatti parlano assai chiaro; giacchè qual è l'ateneo moder; no, donde, ragguagliata la civiltà del secolo, esca un sì gran numero di veri savii, quanti ne uscivano dalle università dei passati tempi, senza escluder quelle, che fiorivano nel medio evo? Se allora si peccava di pedantesco, ora si pecca di frivolo e di superficiale; e quanto a me, preferisco i pedanti agli spirituzzi. Se allora i sus-

sidii letterarii abbondavano assai meno che oggi, la leggerezza degli animi e i cattivi metodi rendono al presente poco utili tali sussidii. Non nego i veri e legittimi progressi, di cui si vantano le moderne lettere, eziandio negli ordini insegnativi; ma dico, che andando innanzi da un canto, si dietreggiò dall' altro. Allora, per esempio, l'ufficio del professore consisteva nell'interpretazione di un testo elementare, che esprimeva in modo chiaro, succinto e preciso i principii e le deduzioni fondamentali delle dottrine. Le lezioni erano cotidiane: il cattedratico dichiarava a voce, illustrava. svolgeva tritamente e replicatamente il testo: vi aggiungeva le notizie opportune: le proporzionava al numero e alla capacità degli udienti. Questi erano spesso interrogati; spesso entravano in disputa fra di loro, sotto l'occhio e l'indirizzo del professore: si avvezzavano a rendersi padroni della materia, a penetrarne il midollo. a squadrarla da ogni lato, a discernere le parti oscure o deboli di una dottrina, ad esporce con precisione e chiarezza i loro concetti. a tenere il diritto filo della logica nei loro ragionamenti. Tali esercizii potevano non esser molto appariscenti, e, come oggi si dice . brillanti: ma erano sodi e fruttuosi. Le scuole così ordinate partorivano forti ingegni: da esse uscirono Dante, Galileo, Bacone, il Bossuet, il Leibniz, il Newton, il Linneo, il Vico, il Muratori, e tutti i nomi più gloriosi dell'età moderna. Al presente questa maniera di studiare sarebbe riputata goffa, ridicola, pedantesca, non tollerabile. I professori illustri crederebbero di avvilire la loro eloquenza, se dessero più di una o due lezioni per settimana. Parlano essi soli, durante l'ora; e con uno stile, che per lo più non è un modello di elocuzione didescalica, ma che certo è ricco di sentenze, d' imagini e di epigrammi, uccellano agli applausi dell'udienze; perchè missro colui, che nello scendere dalla bigoncia, non fosse accolto con un lieto scoppiettar di palme, e gli toccasse d'uscire dall'aula silenziosa 1. Fra gli uditori poi, pochi intendono, molti ascoltano, tutti applaudiscono. Quei pochi registrano sopra un brano di carta e alla sfuggita i punti principali del discorso; e Iddio sa, che precisione rechino in questo sunto precipitoso, giovani inesperti, impazienti. che non conoscono la materia, l'odono per la prima volta, nè possono ben apprenderla, non che digerirla, in sulle prime. Ma a ciò in sostanza si riduce tutta l'utilità di tali tornate; giacchè la turba

Parlo di molti professori, non di tutti; perche sarebbe ridicolo chi volesse negare che nelle varie parti d'Europa ve ne siano assai de' buoni, ed alcuni eccellenti. Ma ciò che soggiungo del poco frutto che cavano i discepoli dalle lezioni, ha luogo più o meno, anche quando chi insegna è eccellentissimo, salvo che alla bontà del cattedrante ai congiunga quella del metodo, il che certo non si verifica, dove regnano gli ordini dell' insegnamento accennati nel testo.

degli altri ne sa tanto all'uscir della scuola, quanto ne sapeva, entrandovi; e con quaranta o cinquanta lezioni annue di tal nerbo, s'impara una scienza, e si gittano le radici della celebrità futura. Lascio poi al lettore, se la memoria gli serve, il carico di compiere il quadro, citando i nomi illustri, che sono il frutto di cotale insegnamento. Vero è, che sebben dalle scuole, in cui questo si porge, non escano in folla gli uomini utili e onorevoli alla patria, vi concorrono a moltitudine gli scioperati, i damerini, e perfino le gentili donne, vaghe di acquistare così lieta e facile sapienza. Il che basta alla civiltà del secolo, e alla modesta ambizione dei valenti professori.

Se la dottrina orale è scaduta, potremmo consolarcene, quando la stampata fosse buona, e atta a supplire all' instruzione dell'altro genere. Ma è difficile che i libri siano buoni, quando la disciplina è cattiva, e che tristi scolari divengano eccellenti scrittori. In che stato siano le lettere ognun sel vede. La stampa, e la sua moderata libertà, è certo un gran bene: ma ella si volge a danno, quando le penne sono frivole ed inette. La stampa ha prodotto i giornali, i quali o siano politici, o scientifici, o popolari, possono giovare assai. quando siano ben fatti, e proporzionati allo scopo, che si debbono proporre (32). Ma la maggior parte dei giornali, che si stampano in Francia, paiono indirizzati a rendere il sapere falso, manchevole. superficiale. Essi hanno introdotto e messo in voga la ciarlataneria, l'impostura e il traffico delle dottrine; tre pesti, che minacciano le lettere di una seconda barbarie. Se la sovranità del popolo, come l'intendono i più, è in sostanza la sovranità della plebe, il predominio dei giornali frivoli è la sovranità degl'ignoranti, che partorisce, nel campo delle nobili cognizioni, effetti conformi a quelli dell'altra signoria nel civile consorzio. La rozzezza nei due casi genera rozzezza, e guindi licenza e anarchia.

L'uso corrente di simili giornali nuoce non meno a chi scrive, che a chi legge. Pregiudica agli scrittori, perchè quel trattare gli argomenti alla spezzata e isolatamente, esclude quasi sempre la profondità, e spesso la verità. A ben conoscere un lato di qualsivoglia oggetto, bisogna squadrarne tutti gli altri lati, e rappresentarselo in ogni aspetto possibile. Quando un autore imprende un' opera di lunga lena, e piglia a trattare compitamente il suo soggetto, chiamandone successivamente a rassegna i varii componenti, e studiandone le attinenze scambievoli, ogni particolare ch'egli esamina, serve ad illustrare gli altri particolari, le parti influiscono nel tutto, e la considerazione del tutto giova alla maggior conoscenza delle parti.

Oltrechè la stessa lunghezza di tempo richiesta da un lavoro di una certa mole, serve a maturare i pensieri, e dar lor quella profondità, precisione e sodezza, di cui non possono partecipare i concetti improvvisi. Chi scrive pei giornali, dovendosi ristringere fra termini molto angusti, se non si limita a quei lavori ausiliarii, che dovrebbero essere il soggetto delle effemeridi scientifiche. ma vuol trattare exprofesso la scienza, è costretto a contentarsi di una particella del suo argomento, e per quanto studio ci voglia porre, non può fare che questa considerazione isolata non riesca superficiale. Il poco tempo, che ci vuole a scrivere un articolo, è un'altra causa di levità; imperocchè, lasciando stare che i giornalisti per la più parte mirano al guadagno, e abborracciano quei loro squarci, atudiandosi di essere più speditivi che diligenti, è difficile il supporre che un uomo voglia impiegar settimane e mesi a stendere poche pagine. Fra quella turba di scrittori infimi o mediocri, che schiccherano nei fogli francesi, se ne trovano pure alcuni degni di produrre opere non volgari: onde fa compassione il vederli a gittare Il loro tempo in lavori di minutaglia, e darci a gocciole la fonte del sapere, senz'altro degno frutto, che quello di porgere un saggio di ciò che potrebbero, se, dismessa la frivola usanza, si volgessero a scrivere cose grandi e non periture.

L'arte vuol essere organata, come la natura, per ottenere il suo fine, sia che questo consista nell'esecuzione del bene, o nella cognizione del vero, o nella espressione del bello. L'ingegno umano non può mostrare il suo valore, se non gli è dato di spaziare in una certa ampiezza: nè le sue idee possono esercitare un grande e durevole imperio, se non vengono coordinate insieme, e riunite come in un corpo. Che se nuoce l'allargarsi di troppo, e lo stendersi oltre le proprie forze; non è meno pregiudiziale il ristringersi soverchiamente. Un buon libro è come un tutto armonico, in cui intorno a una o poche idee generative si raccozza un gran numero di concetti inferiori o accessorii, che sottostanno a quelle, e incarnano il disegno del quadro. All' incontro un articolo di giornale, per quanto sia ben fatto, non può essere altro, che un brano o un abbozzo, dove l'idea del componitore è adombrata, anzichè colorita. Tali schizzi o frantumi poco dilettano, e meno ammaestrano. Che diresti di un pittore, il quale spendesse il suo tempo a far delle bozze, o a pinger tavole rappresentanti un occhio, una mano, un capitello, un fiore, una foglia, un tronco? Questi scrittori di tritumi, e compilatori di gazzette, di dizionarii, e cose simili, non mi paiono più giudiziosi, nè più valenti. Il difetto di scoltura e di organismo, pecca generale del secolo, abborrente da ogui faticosa lentezza, e vago di procedere all'avventata e alla spicciolata, è inevitabile nei giornali; i quali definir si potrebbero la riduzione delle scienze e delle lettere a una forma inorganica. Altri vegga, se il trovato sia bello, e l'età abbia ragione di gloriarsene.

Le condizioni, per cui i cattivi giornali nuocono all'opera dei compilatori, ridondano in danno degli stessi lettori. Scritti mediocri partoriscono un piacere e una instruzione meno che mezzana: il frutto è simile o peggior della pianta. Oltrechè il modo della compilazione serve a suggerire, o ad avvalorare la manía degli studii enciclopedici, altro vezzo della età. Ogni quaderno di giornale è un musaico di varii pezzi spettanti a nove o dieci discipline spesso disparatissime, e siccome non ci vuol gran tempo a leggerlo, i soscrittori, per non metterci le spese, se lo inghiottiscono da capo a fondo. Per tal modo s'introduce il costume di correre su tutti gli oggetti, e si perde il gusto degli studii sodi e determinati. La variotà delle cognizioni può essere opportuna, e talvolta necessaria. quando sia accompagnata da due condizioni: l'una, che venga indirizzata a uno studio principale, il quale a guisa di centro e di fine armonizzi quella varietà, che altrimenti diventa una massa scompigliata : l'altra, che venga attinta alle buone fonti, cioè ai buoni libri e autorevoli, che trattano exprofesso della materia, la espongono con precisione, ordine, chiarezza, e ne danno anche a chi non va più oltre, una notizia sufficiente, e non affatto superficiale. Imperocchè tengasi per fermo che i concetti vaghi, incerti, confusi, non servono a nulla in alcun genere, e la scienza che ne deriva, è pari o peggiore dell' ignoranza. L'applicazione lunga ed intensa dello spirito a un oggetto è la sola madre del sapere ; e chi crede che questa condizione si accordi col vezzo di addottrinarsi sui giornali e sulle gazzette, si accorgerà troppo tardi di aver gittato il tempo e l'opera, e coglierà dal suo capriccio medesimo il meritato castigo.

Il tettore mi perdonerà questa intramessa, perchè senza un quadro succinto delle conseguenze pratiche di certe teoriche predilette dei giorni nostri, mal si potrebbe comprendere la debolezza, in cui sono caduti gli studii speculativi, e il rimedio più efficace per farli risorgere, migliorandone la radice, riparando alla morale decrepitezza degl'ingegni e degli animi, e infondendo in essi una novella vita. Il qual rimedio si è, che il governo, la cui azione oggi si vuol ridurre alle leggi, ai giudizii e alle faccende, sia sovrattutto investito del supremo potere educativo; il quale, pericoloso alla li-

bertà nei governi cattivi, le torna utile, anzi necessario, nei governi buoni. Ora il governo non può educare il popolo, se l'educazione non è pubblica: imperocchè le instituzioni private, sendo di necessità imperfettissime, possono avere il nome della cosa, non la sostanza di essa. Alla educazione pubblica si dee principalmente riferire la maggioranza morale e intellettuale dei popoli antichi sui moderni. So che alla applicazione pratica di questa dottrina si può opporre, che i nostri costumi ripugnano. Questa è la sola obbiezione plausibile, che si possa fare. Ma egli è agevole il rispondere che si tratta di fondare una instituzione, la quale non faccia violenza si moderni costumi, ma li migliori, e soprattutto li fortifichi, senza alterarpe l'indole intrinseca. Chi volesse oggi allevare i fanciulii alla spartana, e rinnovare le leggi di Licurgo, sarebbe ridicolo. Licurgo esagerò il principio dorico, e volle forzare la natura: intese a trasformarla, anzichè a riformarla. Ciò era possibile in una piccola città, come Sparta, e in un popolo rozzo e pagano; sarebbe assurdo nelle grandi nazioni cristiane, che peccano di morbidezza, anzichè di rusticità o di barbarie. Ora una buona instituzione civile, conforme alle idee cristiane, e a quanto v'ha nelle moderne usanze di morale e di ragionevole, non veggo come potrebbe offendere la delicatezza nostra, se non fosse già quella di certi schifi. che crederebbero perduta ogni gentilezza, quando i garzoni non si allevassero come le donzelle. In ogni città di Europa si trovano alcuni simulacri di educazione pubblica, bastevoli a mostrare che l'oppertunità di essa non è troppo aliena dalle opinioni correnti, e che questa innovazione non si dee annoverare fra certe utopie di poca fatica, con cui si vorrebbero risuscitare quelle parti dell'antichità civile, che sono veramente anticate e morte per sempre. Si tratta solo di mutare quelle vane sembianze in cose reali, e perfezionarle, mettendole d'accordo colle altre instituzioni, sottraendole alla mano spesso inesperta dei privati, e subordinandole al senno pubblico. Secondo lo stile e l'usanza del nostro vivere, una buona parte dei padri di famiglia non può allevare la sua prole, ed è costretta di accomandarla alla poca sufficienza di estranei educatori. Chi non vede che il numero di teli alunni sarebbe molto più grande. se i governi liberi e intelligenti se ne facessero institutori, indirizzando a questo nobile intento l'autorità e il consiglio? Felice la Toscana, dove sotto il governo mite di un principe, che sa farsi amare, uomini ingegnosi ed amatori del bene possono occuparsi con libertà di quegli studii, che tendono a migliorare l'educazione d'Italia, a rendere più maschia e più gentile la stirpe de'suoi figli!

Imperocchè gli uomini varranno sempre poco, finchè saranno educati dal capriccio e dal caso. L'ambizione gretta e meschina. l'egoismo, la cupidità, l'incostanza, la frivolezza, la dissoluzione. la codardia, l'empietà, che sono oggi padrone del mondo, troveranno sempre una facile e sicura preda negli animi teneri, che non saranno premuniti da una forte educazione. I pessimi esempii e le lusinghe corrompono i cuori : i viziosi affetti e le risoluzioni perplesse viziano gl'ingegni; e siccome l'ingegno avvalorato dall'affetto è la fonte della civiltà, che non può sussistere, senza il puntello delle verità morali e religiose, lo studio delle quali richiede gran virtù ed energia intellettiva, ciascun vede qual sia il termine. a cui cerre la società presente. Nè sia alcuno, che si rallegri e si confidi soverchio dello stato fiorente, in cui si troyano le scienzo calcolatrici e sperimentali. Le quali hanno un gran numero di cultori, piuttosto come utili, che come vere; e perchè versando nelle cose sensibili ed esteriori, e non aspirando ad esercitare alcun imperio sugli affetti dell' uomo, riescono più agevoli al suo intendimento, e non formidabili agli appetiti del suo cuore. Lo apprezzo ed ammiro, quanto altri, queste nobili cognizioni, che levano tant'alto lo spirito umano, e accrescono a meraviglia il suo potere ; ma egli è pur d'uopo confessare che sole non bastano alla dignità e alla felicità degli uomini. E che giova il trovar nuovi colcoli, congegnar nuove macchine, scoprir nuove forze e nuovi portenti nella natura, se gli animi inflaechiscono, i costumi si corrompono, la virtù perde il suo pregio, la religione si trascura o si bestemmia, e il turpe egoismo acquista ogni di più di dominio e di vigore? Nè i teoremi dei matematici e gli sperimenti dei fisici possono fiorire a lungo, se si debilita la virtù intellettiva nelle sue radici, e si rende inetta a cogliere quei veri fondamentali, da cui gli altri provengono. Lo spettacolo delle cose visibili si oscura, se non è illustrato dal chierore dell' Idea; e la sera delle scienze speculative annunzia la notte di ogni altra disciplina.

Ma poichè le leggi non pongono rimedio a questo disordine, resta che ognano alla meglio provvegga a sè medesimo. È veramente al dì d'oggi, la puerizia, se non è guasta, è almeno perduta, nè l'uomo può avere altra instituzione che quella, onde s'informa egli medesimo, quando è giunto a una età più ferma. Importa adunque che i giovani, nei quali le forze dell'ingegno cominciane a svegliarsi, e ad avere il sentimento di loro stesse, intendana a questo scopo con tanto maggior fervore, quanto è men facile a chi ha varcata l'adolescenza il contrarre nuove abitudini. Ma affinchè altri possa edu-

care il proprio animo, bisogna che ne conosca le specialità . e discerna qual sia la vocazione particolare dell'ingegno, onde la natura gli è stata cortese. Non appartiene al mio proposito il riandare le varie qualità e attitudini di spirito, che si riferiscono ai diversi rami delle arti, delle lettere, delle scienze sperimentali e computatrici. Parlerò solo dell'ingegno speculativo, ch'è il proprio soggetto della filosofia, e compierò, descrivendolo, il tema proposto in questo capitolo; giacchè le scienze razionali si veggono da due secoli in qua subbiettivamente scadute, perchè i filosofi non sono quali dovrebbono essere. Non entrerò nelle parti più recondite dell'abito speculativo; delle quali mi tornerà in acconcio di discorrere più tardi: nè qui potrei distinguerle chiaramente, senza premettere altre avvertenze. Mi ristringerò adunque a certe proprietà generiche dello spirito filosofico, considerate in sè stesse, e in ordine a quelle applicazioni pratiche ed esteriori, senza le quali la speculazione potrebbe parere inutile agli uomini attivi, e dediti ai maneggi della vita civile. Nè paia temerario che io osi parlare di una faroltà così eminente, com'è l'ingegno; imperocchè, se viene approvata la sentenza del Machiavelli, che per conoscere la natura dei principi, bisogna esser popolare, è ragionevole il credere che a penetrar la natura del vero ingegno, non sia mestieri d'essere ingegnoso. Il mio solo intento è di esporre alcune brevi considerazioni raccolte nello studio degli uomini eccellenti, e d'imitare il pittore, che stando nelle umili valli, descrive i contorni e i gioghi delle montagne.

L'ingegno, considerato generalmente, è la facoltà intuitiva ed espressiva del vero e del bello. Ma quello in ispecie, che chiamasi speculativo, può definirsi l'intuito riflesso e distinto dell'Idea. Ora, siccome la riflessione germina dallo spirito dell'uomo, il vero ingegno non è quello che imita, che impara, che sa appropriarsi gli altrui concetti, ma quello che si fonda sulle proprie forze, ed abbonda di virtù inventiva. Egli è vero che la riflessione non può esercitarsi, senza il sussidio della parola; onde per questo rispetto l'ingegno è sempre discepolo; ma il sapere operare sulla parola, penetrarla, sviscerarla. squadrarla da ogni lato e scoprire le idee pellegrine, che vi si ascondono, non è cosa da tutti, e richiede una facoltà specialissima, che equivale a una vera invenzione. La parola è come un enigma propostoa ogni uomo, ma che i soli savii sanno indovinare. Perciò ho aggiunto che l'ingegno è un intuito distinto; nella qual distinzione consiste ciò che lo differenzia dalla capacità ordinaria. Tutti gli uomini hanno in comune l'intuitoimmediato delle verità ideali; tutti, mediante il

linguaggio, esercitano sopra di esse la facoltà riflessiva; ma questa riflessione è confusa negli spiriti ordinarii; i quali perciò sono inetti a significarla ad altri e a sè stessi, perchè le idee confuse ripugnano all'espressione. All'incontro gli spiriti pellegrini afferrano distintamente l'Idea, e sono in grado di rappresentaria dentro e fuori, a sè e agli altri. colorandola e incarnandola colle forme più convemienti. E si avverta che l'Idea riflessa è sempre vestita della parola. senza la quale la riflessione non ha luogo: ma questa parola primitiva è una formola concisa e abbreviata, comprendente una sintesi ideale e vastissima, che non può essere spiccatamente conosciuta. se non per via di un processo discorsivo, in cui versa l'opera della riflessione, e il cui risultato forma la scienza. Il qual discorso si esprime altresì per mezzo del linguaggio: tantochè il lavoro riflessipo è una semplice risoluzione della cognizione intuitiva, e il parlare riflesso è la traduzione e amplificazione di una parola concisa originale. L'ingegno speculativo è quello che si mostra atto a ben tradurre, e sa recare nella riflessione quella distinta e precisa limpidezza, che è propria dell'intuito perfetto. Perciò la filosofia, come vedremo più innanzi, è rispetto al suo primo principio la traslazione del verbo religioso, la ripetizione ed esplicazione di un divino insegnamento. L'Idea poi, che è l'oggetto ed il termine dell'ingegno, essendo il vero sostanziale, l'errore non può mai esser opera dell'ingegno, e colui che erra, in quanto erra, non si dee chiamare ingegnoso, come non si vogliono onorare dello stesso titolo il poeta e l'artefice, quando scambiano il bello col deforme; giacchè il bello è la forma del vero. Il che chiarisce, quanto s'ingannino coloro, i quali stimano l'ingegno potersi accoppiare nelle lettere e arti amene col cattivo gusto, e nelle scienze coll'abito sofistico. Anzi, secondo alcuni, i cavillatori, e coloro che fan professione di ritrarre il laido ed il brutto, vincono in eccellenza gli altri uomini, purchè riescano coi paradossi e coi mostri a far qualche romore, e a colpir l'immaginazione degli spiriti volgari. Or siccome, al parer mio, costoro si scostano dal diritto cammino, credo che nel qualificar l'ingegno, non si mostrano ingegnosi.

La perizia nel rapire e immedesimarsi l'Idea, come vero, essendo ciò che forma l'ingegno filosofico, questo può chiamarsi propriamente ideale. Veggasi adunque, con qual ragione si sogliano battezzare per filosofi una folla di autori, che si mostrano solleciti, scrivendo, d'ogni altra cosa, che del vero. La setta di costoro cominciò in Francia nel passato secolo, si stese per Europa, e regna aucora al dì d'oggi. Ella ba ciò di proprio, che i suoi fautori nou

sono dediti a una dottrina più che ad un'altra, ma seguono questa o quella, secondo che il capriccio gira, e torna opportuno al loro proposito. Siccome non mirano all'onor del vero, nè al pro degli uomini. ma a far romore, e a muovere la folla, tirando le lettere a guadagno o ad ambizione, sono astretti a governarsi, secondo l'indole dei tempi, e ad essere spiritualisti o materialisti, pii o irreligiosi, amatori di libertà o fautori di tirannide, difensori del buono o del cattivo gusto, a tenore del capriccio e dell'umore corrente. Non è già che costoro aderiscano buonamente all'opinione comune: il partito sarebbe cattivo e da sciocchi: per adescar l'occhio bisogna assordare l'orecchio altrui, nè può romoreggiare e trarre la gente chi non ha qualche lancia da correre, e nemici da far la schermaglia. Perciò studiano, qual sia l'andazzo, a cui si volgono i tempi, e la novità, verso la quale gli animi sono avviati: ad essa si appigliano: si chiamano e si spacciano riformatori: fanno setta: edanno fieramente addosso a chi è partigiano dell'antico, comunque abbis torto o ragione. Perciò, se questa fazione, di cui il Voltaire può considerarsi come il fondatore, si volse da principio a empietà, secondo il vezzo della stagione, che allora correva; in appresso, quando la miscredenza su sparsa, e cominciò a saper di volgare e di rancido, si gittò alle dottrine contrarie; e se prima bistrattava la religione per distruggerla, ora la malmena per esagerarla, modificarla, difenderla a suo modo; pessimi àmici e forse più pregiudiziali. che quando erano nemici. Siccome poi in questo secolo andarino e versatile, il corso delle opinioni è velocissimo, e la moda del pensare non varia meno che quella del vestire e dell'abbigliarsi, molti per mantenersi in voga, e schivar il dispiacere di assistere in gramaglie al proprio mortorio, usano di secondare la volubilità dei tempi; onde hanno il diletto di gustar tutte le opinioni . e il vantaggio di raccogliere e rappresentare nella propria persona una seguenza di vicende intellettuali, che soverchierebbero al bisogno di cinque o sei secoli. E come si narra di una donna romana, che calcolava gli anni ed i consoli col numero dei mariti, così trovansi oggid) scrittori, che potrebbero distinguere gli annali della loro vita col novero delle opinioni sposate successivamente.

Non crediate però che tutti costoro siano di mala fede, e mentiscano svergognatamente agli altri e a sè stessi. Fareste loro un gran torto a giudicarli in modo così severo; perchè si trova fra loro di molta buona gente; ci si trovano in folla uomini soffici, volatili, destituiti di ogni nerbo e vigore, che sarebbero incapaci di tanta malizia. L'ingenuità stessa, che recano nelle loro variazioni intellettuali, è buon testimonio di lealtà e d'innocenza. Eccovi, che lungi dall'attribuirsele a vizio o a disonore, e dal vergognarsene, se ne sogliono vantare, come di un merito o di un privilegio, e chiamansi uomini progressivi. E come potrebbero arressirne? Il vero a parer loro non ha, nè può avere alcuna consistenza: va e viene, come il fiotto del mare, o come il mondo di Eraclito; non è veramente, ma passa; altrimenti non potrebbe accordarsi colla legge sovrana del progresso, e colle sorti perfettibili del nostro genere.

La costanza nelle opinioni non può derivare altronde, che dal vero. Il quale, ben preso e ben penetrato, ha virtù di fermar l'intelletto dell'uomo, perchè ne è il termine naturale, e l'oggetto supremo. Gl'ingegni sviati si lasciano volgere e traportare a ogni vento 1; giacchè l'errore non può godere le prerogative del suo contrario, nè ha forza bastevole per contrastare agl' impeti e alle fluttuazioni dell'arbitrio, dell' immaginativa e dell' affetto. Perciò la conversione al vero è un cambiamento onorevole e desiderabile, che porge modo all'intelletto di riposarsi nel suo fine, e gli conferisce quella tranquilla e serena fermezza, che è differentissima dall'ostipazione, e non si può ottenere altrimenti, che mediante un dimestico commercio dello spirito colle verità ideali. Imperocchè l'idea partorisce, non solo l'evidenza, come vedremo, ma eziandio la certezza, e quell'intima persuasione profonda, che è propria del vero; il quale non può meglio essere imitato dall'errore in sè e ne'suoi efsetti . che la virtù dall' ipocrisia. Guardatevi adunque dal chiamare instabile chi lascia l'errore; poichè il mutarsi in questo caso reca all'uomo il prezioso privilegio di essere costante. Ma acciocchè una dottrina produca questo frutto, non basta ch'ella sia vera in sè medesima, ma fa d'uopo conoscerla, come tale, intrinsecarsi in essa, e ben possederla. Altrimenti . il vero non si distingue gran fatto dal falso nell'impressione che fa sullo spirito dell'uomo. Ora i filosofi, di cui parliamo, usano di sfiorare gli oggetti, e si fermano alla scorza, senza entrar nel midollo; onde quando il caso o il capriccio gli fa imbattere nelle verità, godono assai meno della sostanza, che dell'ombra di essa. Non è dunque da stupire, se passano dal vero al falso, come dal falso al vero, con pari facilità, e con perpetuo circuito: e se la religione degli uni non è più salda e durevole, che l'incredulità degli altri. Le conversioni e le apostasie in questo caso differiscono più al sembiante che in effetto; nè si può dire che abbandoni il vero, chi dianzi lo abbracciò e professollo, come una novità pellegrina, avvalorata dalla moda.

<sup>1</sup> Eph. IV, 14.

In questi scrittori apparisce manifestamente il predominio della parola sull'idea, della forma sulla materia, dell' espressione sulla dottrina; onde si dovrebbero chiamare parolai, anzichè filosofi. A loro si vuol attribuire la voga di quella scienza falsa e superficiale. che oggi tiene il bastone in mano. Sorge alcuno in Francia, che sa scrivere, e si mostra sonoro ed elegante artefice di parole: tutto il mondo gli corre dietro: sale in fama di raro ingegno, di gran pensatore; ancorchè sia troppo chiaro, che fuori di quei concetti e di quei sentimenti, che corrono le vie, egli non sa nulla, e che tutto il suo valore risiede nel magistero della penna. Potrei allegare alcuni illustri esempii di tal genere, che parrebbero incredibili. se non gli avessimo innanzi agli occhi. E poi ci maraviglieremo che il secolo rimbambisca? Niun uomo è più degno di ammirazione. che un grande scrittore, quando sia dotto e savio; ma un grande scrittore, che come i cattivi avvocati, difenda, nello spazio di pochi anni, le cause più contraddittorie, si burla del pubblico, abusa; la favella e il proprio ingegno, ed è degno, non che di lode, di gravissima riprensione. Il che non accadrebbe, se chi ha sortito dalla natura l'eccellenza dello scrivere, facesse coll'arte acquisto delle dottrine. Ma siccome queste si compongono di particolari. lo stadio dei quali è lungo, minuto, difficile, faticoso, i parolai lo dismettono, o lo fanno male; onde nasce la loro nullità assoluta intutte le cose, che si attengono alla notizia dei fatti o delle idee concrete e apodittiche. Spaziano per le astrattezze e pei generali. # che è assai più agevole; ma i loro astratti sono vaghi, le generalità vuote, perchè da un lato non si fondano su dati particolari. dall' altro non arrivano alle idealità razionali. Infatti negli ordini della ragione l'astratto e il concreto, il generale e il particolare s' immedesimeno insieme, e chi crede che la speculazione, donde si cava la notizia dei veri intelligibili, sia più facile e speditiva, che l'arte delle osservazioni e degli esperimenti, non se ne intende(33). D'altra parte, il difetto di buona dottrina ridonda in detrimento della stessa eloquenza. Gli autori, di cui parlo, benchè non volgari in opera di stile e di facondia, sono tuttavia lontanissimi dalla perfezione. Chi, verbigrazia, oserebbe in Francia paragonare l'eleganza manierata e l'estro fervido, ma spesso declamatorio, di Giangiacomo Rousseau, e di alcuni scrittori più recenti, alla schietta e spontanea eloquenza del Pascal o del Bossuet? I quali, con tutto il loro ingegno, non sarebbero riusciti eccellenti nell'artificio dello scrivere, se fossero stati men grandi di senno e di dottrina. L'arte del dire, che non è corroborata da una scienza soda e profonda, diventa agevolmente ciarliera, e l'eloquenza, spogliata di tal corredo, riesce falsa, ampollosa e sofistica. Gli antichi assai più facondi ed eleganti, e di gusto più purgato dei moderni, non la pensavano tuttavia come questi, e subordinavano sempre l'elocuzione ai pensieri. L'eccellenza del dire sottostava alla sapienza; Sallustio <sup>1</sup> derideva col nome di loquentia la facondia ignorante, e Orazio <sup>2</sup> collocava nel sapere il principio del bello scrivere.

La nota più insigne della età corrente e della passata, per ciò che spetta alle scienze speculative, è la nullità ideale. Leggi gli scritti più famosi, e d'altronde pregevoli, che si sono stampati in Francia da un secolo in qua, intorno a cose filosofiche: ci troverai spesso molto spirito, leggiadria, affetto, immaginativa, e talvolta erudizione; ci troversi tutto, salvo che l'Idea, la quale non vi apparisce, o si mostra solo per isbieco, in modo oscuro, confuso, accessorio, manchevole, sproporzionato alla dignità e importanza dell'ogzetto. Di qui è nata quella povertà di concetti, che oggidì nelle lettere francesi è divenuta evidente anche ai meno oculati, e gioverà. se non altro, a sterpare la maledizione dei cattivi giornali, che ne sono in gran parte la causa. Imperocchè i concetti sono prole legittima dell' Idea, fonte inesausta di ogni dovizia intellettiva, e di ogni miendore; tanto che quando lo spirito fa divorzio da quella, diventa di necessità infecondo. Invano si va a caccia d'idee in paese forestiero: in vano si ricorre ai Tedeschi; i quali non avendo dell'Idea riflessa, se non un'ombra sfuggevole, non potranno mai darti ciò che non posseggono. Il ricorrere alla fantasia, allo spirito, ai paradossi, è poco più profittevole, e serve solo a procrear de mostri. Da dieci anni in qua un nuvolo di scrittori ti parlano di progresso, di Cristianesimo umanitario, di democrazia schietta; e certo le parole loro ma mancano: ma con qual costrutto? Leggi quegli eleganti singhiozzi di politica popolana, che una penna illustre ci regala du qualche tempo: potrai dilettarti del bello stile, il quale talvolta sarebbe ancor più bello, se lo scrittore ubbidisse meno all'uso corrente: ma che sugo, che sostanza ne caverai, se non di concetti falsi o triviali e spesso triviali e falsi nello stesso tempo? Altri meno ingegnosi, per evitare le trivialità, si gittano allo strano, all'assurdo, al ridicolo. e ti presentano tali squisitezze, che non ne mangerebbero i cani. E così l'ingegno umano si prostra, e smarrisce perfino la capacità di ben filosofare e di ritrovare : il che è affatto regionevole ; perchè lo spirito non può trovar in sè medesimo quella forza, che dee scender dall' alto, e muovere dal divino principio di ogni cosa. Quando.

<sup>1</sup> Catilin. 5. 2 De art. poet., v. 309.

aggiungendo una profonda riflessione all'intuito, risale all'Idea e l'abbraccia con amoroso desiderio, procacciando d'incorporarsela. e conformandole gli affetti e i voleri, egli ne acquista tanto di lume e di vigore, che si solleva sopra la sua bassezza, e partecipa in un certo modo dell'incommutabile, dell'assoluto, dell'eterno, dell'infinito. In ciò consiste l'apoteosi ragionevole dell'uomo, presentita dagli antichi filosofi, e il perfezionamento morale predicato dall'Evangelio: imperocchè la carità cristiana non è altro in sostanza. che l'amor della Idea. Ma se questa si trascura e dimentica, lo spirito ricade nel suo nulla originale, e l'ingegno si tarpa da sè stesse le ali, con cui potrebbe salire in cielo. Di qui deriva la mezzanità degl'intelletti moderni, costretti ad aleggiar terra terra, perchè non sanno innalzarsi sui vanni ideali alle ampiezze del firmamento. Di qui pasce la voga delle argutezze sofistiche, il prevalere delle frasi sui concetti, e l'aver perduto nelle cose morali perfino il gusto e il sapor del vero.

Queste avvertenze parranno a molti acerbe, ad alcuni temeraria ed ingiuste. Che uno sconosciulo si faccia innanzi, e sfrondi arditamente gli allori di alcuni nomi, che hanno acquistata bene o male una grande celebrità, sarà tenuto per follia ridicola, o per arroganza incomportabile. Nè io aspiro a trovar molti lodatori, o approvatori della mia opinione. Mi stupirei anzi, se avvenisse il contrario: perchè chi cammina a ritroso della moda, non può ragionevolmente promettersi il consenso dei più. Ma io noto, leggendo la storia, che una età deride spesso universalmente ciò che fu ammirato da un'altra, eziandio poco lontana. I nomi di Gorgia e di Protagora furono al loro tempo tauto famosi, quanto i nomi più illastri dei giorni postri; nè la Grecia d'allora era men colta della moderna Francia. Poco tempo dopo, l'opinione si mutò per modo, che il nome onorevole di sofista divenne un titulo di vitunerio. L'anatema dura, da più di venti secoli, contro la denominazione e la dottrina di quei falsi savii. Ora, se i sofisti greci furono i parolai del tempo loro, i parolai moderni sono in parte i sofisti del nostro: perchè quantunque siano (generalmente parlando ) più leali di quelli, il saper loro non è più esteso, nè più fondato. Non si può dunque augurare alla loro fama una miglior fortuna; chi non voglia credere che i buoni studii e la buona filosofia siano morti per sempre. Ma la filosofia è immortale, come lo spirito umano che l'ha creata, e il vero, dopo un naufragio apparente, ritorna sempre a galla. I falsi sapienti della età moderna misero in fondo la speculazione, sequestrandola dall' ldea e dagl' insegnamenti cristiani . come i sofisti di Atene sperperarono il sacro retaggio della dottrina primitiva, tramandato loro in parte da' jerofanti, e dai Pitagorici. Platone rappiccò il filo tradizionale, per quanto le condizioni dei tempi lo comportavano, e meritò il titolo di secondo padre della filosofia greca. Una instaurazion somigliante, proporzionata all' indole e agl' incrementi della età cristiana, è più che mai necessaria ai di nostri; ma il tentarla sarebbe indarno, finchè durano le preconcette opinioni, e il secolo si adora. Spiantate l'indegna superstizione, spezzando gl'idoli bugiardi dei sofisti e dei declamatori, se volete restituire gli altari del vero culto (34).

Chiamiamo a rassegna le qualità principali dell'ingegno speculativo, così in sè stesso, conforme alla definizione che ne abbiamo data, come nelle sue attinenze esteriori.

L'ingegno è inventore, cioè nuovo e pellegripo. La sua novità non consiste nella sostanza delle verità che scuopre, perchè il veroideale è connaturato allo spirito dell'uomo, che non può trovare in ordine a quello nessuna realtà essenzialmente ignota, come succede nel giro dei calcoli e dei fenomeni. Ma siccome la notizia ideale può essere più o meno chiara e distinta per lo spirito ripensante; questa diversità di luce e di contorni genera una varietà indefinita di graduazioni, donde nasce il solo progresso possibile delle scienze razionali. Oltre che, le idee essendo connesse fra loro e coifatti, dallo studio delle une, dalla scoperta degli altri, e dal raggua glio di questi e di quelle, rampolla la notizia d'infinite attinenze. che illustrano vie meglio esse idee, e accrescono la somma delle cognizioni. Il quale aumento si riduce in sostanza a due punti; cioè. a scoprir nuove e recondite attinenze fra le cose intelligibili e sensibili : a render chiare le ideo oscure, mettere in rilievo ciò che prima era in superficie, mostrar di faccia ciò che appariva di pro-Alo, dar risalto e far campeggiare distinto, individuato e spiccato dal fondo, ciò che dianzi era confuso col resto, e come perduto nella massa incomposta di elementi eterogenei. Nella qual opera riluce massimamente la pellegrinità ed eccellenza dell'ingegno speculativo. Onde si possono distinguere due spezie di questo ingegno. amendue pregevoli, ma l'una meno esquisita, e men rara dell'altra, La prima si contenta di delineare o dipingere le fattezze ideali, e lascia qualche cosa da desiderare nella precisione dei diutorni. e nel rilievo che si porge alle figure; laddove la seconda le incide e acolpisce, facendole quasi toccar con mano. I metafisici scultori sono rarissimi. Ma questi e quelli non creano nulla di nuovo, nè meno subbiettivamente, se non in quanto aggiungono nuovi gradi di finitezza e di luce all'apprension liffessiva. Conseguentemente, le scoperte filosofiche, se sono tali che stiano a martello, non troncano mai il filo della tradizione scientifica: la novità non sovverte, ma compie le antiche e fondate dottrine. Quindi si vede, che giudizio portar si debba di coloro, i quali presumono di poter inventare sistemi affatto nuovi, e ammettono un tal progresso, che la scienza d'oggi annulla quella di ieri. Ovvero affermano seriamente che la filosofia fu trovata da questo o quell'uomo, nel tal anno e nel tal giorno del mese; quasi che si trattasse di una macchina, di un'isola, di una stella, di un lavoro dell'arte, o di una fenomeno di natura, e non di quei veri eterni, il cui intuito è concreato allo spirito umano. Non v'ha setta più infesta alla novità verá, e ai progressi ideali, che questo genere di novatori, i quali aspirano coi loro folli ardimenti a fermare la più nobile e viril disciplina in una perpetua infanzia.

L'ingegno è profondo, e penetra nell' intimo delle cose. In ciò si distingue dallo spirito, che va tutto nella superficie, e si appaga delle apparenze. Lo spirito e l'ingegno sono nemici, perchè l'indirizzo loro è al tutto contrario. L'uno è pronto e subito, l'altro ha d'uopo di tempo: l'uno impaziente e avventato, l'altro rispettiva e longanime: l'uno non cura il vero, e si diletta solamente del nuovo e dell'inaspettato; l'altro non riceve il nuovo, se non in quanto consente col vero. Lo spirito, che ama la corteccia, tende agli oggetti sensibili e si compiace in essi; l'ingegno, che cerca il midollo non atto a cader sotto i sensi, si diletta singolarmente delle cose sovrasensibili e ideali. Gli uomini troppo spiritosi sono di rado molto ingegnosi; e quando gl'ingegnosi abbondano di spirito, nol posseggono già in virtù dell'ingegno, ma a malgrado di esso (35).

L'ingegno è valente nell'uso dell'analisi e della sintesi. Se non fosse analitico, non potrebbe distinguere quegl'intelligibili minutissimi, onde a guisa di elementi si compone il mondo ideale, nè quindi riprodurli col pensiero e colla parola, adombrando l'idea acconciamente e mettendola in disegno. Ma se non fosse ricco in oltre di virtù sintetica, non sarebbe capace di comprendere un gran numero d'idee, di abbracciarle con un solo intuito, di scoprirne le congiunture scambievoli, di seguire a rigor di logica, e condurre a fine una lunga serie di deduzioni, movendo dal primo principio, e discendendo, senza interruzione, fino all'ultima conseguenza. Perciò l'analisi e la sintesi, ad essere perfette, abbisognano l'una dell'altra; la profondità dee collegarsi colla estensione, e il nerbo coll'ampiezza della mente. Oltre che, l'analisi presupponendo una sintesi primitiva, che non è veramente opera dell'ingegno, ma a cui

l'ingegno spettatore assiste, e di cui la sintesi susseguente è la ripetizione, lo spirito dell'uomo non potrebbe dar opera a questa, se non fosse attento e ricordevole testimone di quella. Ora la virtù di apprendere distintamente colla riflessione la sintesi ideale, e di rinnovarla col lavoro scientifico, è una dote eminente dell'ingegno speculativo. La quale richiede molta forza di spirito; imperocchè la sintesi, essendo un'architettonica mentale, vuole una comprensiva valida e robusta, come la risoluzione analitica ricerca una penetrativa sugace e sottile.

L'ingegno è immaginoso, e sa giovarsi della fantasia. Un forte immaginare è necessario universalmente al filosofo, perchè senza di esso il magisterio della sintesi speculativa, che è la più vasta di tutte, non potrebbe aver luogo. Onde troviamo che i pensatori più insigni ebbero una fantasia ricca e potente; quanto forse i più grandi poeti; e certo si può dire che Platone e santo Agostino, il Leibniz e il Vico non furono inferiori a Dante e ad Omero, anche dal lato dell'immaginazione. E se la più parte dei filosofi moderni sono deboli e fiacchi, e riescono solo nella psicologia, che si fon la specialmente nell'analisi, ciò nasce dalla loro poca immaginativa; la quale è scuduta, come tutte le facoltà dell'uomo moderno, e più ancora di parecchie altre, perchè deriva sovrattutto dall'energia dello spirito. Ma la fantasia del filosofo dee ubbidire strettamente alla ragione, altrimenti il sussidio si volge a impedimento. Una immaginativa predominante e sregolata, come si trova ne' fanciulli, è nemica mortale delle ricerche filosofiche. Se tra gli odierni speculatori, i Francesi mancano quasi affatto d'immaginazione, i Tedeschi ne abbondano, ma per ordinario non la governano; onde gli uni inclinano alle dottrine sensuali, gli altri riescono al panteismo. Il sensismo è l'effetto consueto di un' analisi senza sintesi: il panteismo è una sintesi di fantasmi, che si scambiano ai concetti, causata da una immaginativa troppo fervida e soverchiante la ragione.

L'ingegno è forte, perchè è dotato di una volontà robusta e operosa, che non lascia languire le altre potenze, e le indirizza continuamente a uno scopo unico. Riepilogando quanto dianzi avvertimmo a questo proposito, diremo che dalla forza dell'ingegno dipendono l'intensità e l'efficacia dell'attenzione, della riflessione e della contemplazione: le quali sono, (e specialmente l'ultima,) il triplice organo del conoscimento filosofico. Queste tre virtù hanno bisogno di tempo, per portare condegni frutti; i quali sono sempre in ragione diretta della lunghezza di esso tempo e della attività dello spirito, cioè della intensione e della durata dell'azione cogitativa.

Donde segue che il verace ingegno, non che potere improvvisare le sue scoperte, ha d'uopo per farle, di lunga opera preparatoria, e dee maturar bene i suoi pensieri, per recarli a perfezione. Il quale apparecchio, non che escludere le inspirazioni del filosofo, è necessario a produrle, non meno che a destar l'estro e il furore del poeta, dell'oratore, dell'artista.

L'ingegno è schietto, e abborrisce dall' affettazione in ogni genere. L'affettazione e la ricercatezza sono proprie di chi non è grande e vuol parere, e allignano per ordinario nella mediocrità ambiziosa. Gli uomini eccellenti non usano arte, e non vestono le altrui penne per farsi apprezzare; giacchè, sovrastando agli altri in vero merito, ed essendo conscii del proprio valore, ben sanno che il travisarsi tornerebbe a perdita, non a guadagno. Laonde nel partare e nello scrivere, nei modi e nelle azioni, procedono alla semplice, e si mostrano quel che sono. Oltre che, la tempra buona e salda, di cui sono dotati, fa sì che non si possono satisfare riguardo a sè stessi ed agli altri, se non del reale e del vero, e che quanto stimano l'essere, tanto disprezzano il parere. Ora l'affettazione si compiace delle cose che paiono, e la schiettezza non fa caso, se non di quelle che sono. E però fra le varie classi degli uomini viziosi, quelli che più loro dispiacciono, e riescono più insopportabili, sono gl'impostori e i ciarlatani. E recano nel comporre quella medesima semplicità, che mettono nell'operare; non già una semplicità alla carlona, secondo l' uso di chi scrive senza pensarvi, e pecca per trascuraggine; ma quella, che consiste nel seguir la natura. Il rendere imagine della semplicità naturale nei lavori artisiciali è il sommo dell' arte. Ora tanto è lungi, che questa semplicità si possa conseguire senza studio, che anzi è l'effetto di una lunga applicazione. La maggior parte degli autori moderni, che scrivono all' impazzata, sono affettatissimi: non ci trovi nulla di vero, di spontaneo, di naturale: camminano sui trampoli: abbondano d'immagini squaiate o leziose, di concettuzzi, di epigrammi: stanno sempre sulle figure: amano sovra tutto lo stile salterello, gonfio, iperbolico, e fanno del cattivo poeta, anche nella prosa. Il che non è maraviglia; perchè il brutto, come il falso, è più facile a trovare, che a sfuggire. La perversità dei giudizii fa disprezzare il buono, anche quando occorre; e chi al dì d'oggi si studia di pensare e di scrivere con accurata schiettezza, non è apprezzato, se non da pochissimi. Il volgo lo giudica triviale, e il più meschino schiccherator di fogli crede di poter far meglio. Ma il savio non cura i giudizii del volgo; anzi ne preferisce le censure alle lodi; poichè,

1

vedendosi biasimato dagl'inetti, può sperare di aver fatto bene; laddove, se ne fosse lodato, sarebbe certo di aver fatto male. Egli si contenta di aver l'approvazione dei pochi buoni; e in ispecie quella di sè; poichè un uomo, che non ha perduto affatto il suo tempo, può dire anche in questo caso ciò che un antico affermava della virtù, sentenziando non aver ella maggior teatro di sè medesima.

L'ingegno è sapiente, e non trapassa mai i confini della moderazione. La qual virtù non è manco richiesta nelle dottrine, che nelle azioni, perchè, senza di essa, non può aversi una piena cognizione del vero; l'esagerazione di una verità importando sempre la negazione di un' altra. Quindi è, che gli esageratori screditano quelle stesse massime, che vogliono tutelare, e pregiudican loro, difendendole, più che altri oppugnandole; sorte pessima di nemici. Disonorano inoltre la verità, volgendo a suo patrocinio il sofisma e l'errore, armi detestabili, e somigliano quelli, che colle corruttele e colle calunnie difendono la giustizia. A questa classe appartengono gli scrittori paradossastici, tanto cari al gusto dei moderni: imperocchè il paradosso è quasi sempre l'alterazione del vero. traliguante ad eccesso. Quest'umore è causato dall'ambizione, o da una scienza manchevole e superficiale; e bene spesso da entrambe insieme congiunte. Credesi comunemente che gli spiriti superlativi siano forti, e oggi chi non esagera, rado è che salga in fama, ancorchè per altro si mostri eccellente. Così giudica il volgo, che va preso ai romori e alle apparenze, confonde lo sforzato e l'ecces. sivo colla forza e colla perfezione, la millanteria e la giattanza col vero valore. Gli esageratori, come coloro che si ammazzano di propria mano, ostentano energia d'animo, ma sarebbero assai più forti, se si temperassero da tali eccessi, che arguiscono quasi sempre una certa debilità di natura, E veramente l'ingeguo, che trasmoda e scapestra, si dee riputar nemico e micidiale di sè medesimo. Imperocchè le esorbitanze nelle opinioni, come le enormezze nelle rivoluzioni, conducono alla licenza, e a lungo andere uccidono la riputazione degli autori; i quali non possono promettersi una vera gloria, ma la fama di Erostrato. L'intemperanza dello spirito mostra difetto di volontà, se è maliziosa, e d'ingegno, se innocente: e in questo secondo caso proviene, o da una speciale inettitudine dell' intelletto a scoprire tutti i lati del vero, o dalla sua fiacchezza verso gl' impeti di una immaginazione ardita e soverchiante. Costoro sono atti nati a far del poeta, non del filosofo. Nè anche so, se potrebbero riuscire poeti eccellenti; nei quali la fantasia

vuol esser gagliarda, ma la ragione ancor più forte, ed atta a signoreggiarla. E certo Dante, l' Ariosto, il Shakespeare, il Cervantes
fra moderni, sortirono un valor di mente più singolare, che raro.
Aggiungerei qualche altro nome, se fosse così facile il non offendere la modestia de coetanei, come il prevenire la sentenza de posteri. Infine la moderazione, madre della dignità e della costanza,
non che meritare la nota di timidità e di debolezza, è il supremo
valore e la perfetta forza, che ubbidisce alla mente comandatrice,
e sa imporre un freno a sè medesima.

L'ingegno è animoso, perchè chi non osa non è atto in alcun genere a cose grandi. Ma egli è ardito con prudenza, cioè audace insieme e rispettivo. La riserva fa sì, ch' egli procede con lentezza, pesa le proprie forze, ventila lungamente i proprii concetti e quelli degli altri prima di proporli o rigettarli, non si affida alle impressioni e ai moti subitanci, non si arrende alle apparenze. L'audacia fa che quando ha scoperto, e maturato il vero, lo pubblica coraggiosamente, benchè contrasti alle opinioni correnti, e ai giudizii del volgo. Nel vincere, quanto a sè, le abitudini e gli affetti nocivi, per cercare il vero, e nel dispregiare le preoccupazioni degli altri. quando è opportuno il divulgarlo, risiede la nobile baldunza dell'ingegno. Siccome ha il privilegio di distinguere nell'Idea ciò che gli altri sentono solo confusamente, egli non è per ordinario intaso, nè apprezzato da suoi coetanei, e si trova in un certo modo segregato dal loro consorzio. Quindi la sorte consueta degl' ingegni sommi, di non essere stimato il lor vero pregio, se non dopo morte, e di goder solamente una fama postuma. E siccome i difetti della cognizione ideale adducono sempre errori più o manco notabili, gli spiriti inventori non possono rimediarvi, senza contrastare a molte opinioni dominanti; e però sono astretti di bandir guerra al loro secolo. Ma se il vero ingegno, fornito d'animo elevato, e nobilmente altero, sdegna le basse altercazioni, e abborrisce dalle ignobili e disutili scaramucce; egli ama la buona guerra, quando la scorge opportuna; e la sua generosità si compiace nelle battaglie. E in ciò si mostra animoso, che conoscendo le proprie forze, e quelle del vero, si affida nella bontà della sua causa, e si tien sicuro della victoria: combatte solo contro tutti, se occorre; nè la moltitudine dei nemici lo spaventa. Di qui nasce che gli uomini grandi confidano di sè medesimi ; e la confidenza, che è ridicola negli sciocchi, perchè presontuosa, piace in quelli, perchè nasce dal sentimento che hanno del proprio valore. Si noti però, che se gl'ingegni valenti contrastano al secolo nei vizii e negli errori, gli aderiscono nelle parti buone, guardandosi dall' imitare 'gli spiriti paradossastici, che per folle ambizione, smania di contraddire e torto giudizio, si scostano dall'altrui parere anco nelle cose più ragionevoli. Egli è vero che amano meglio di combattere gli errori signoreggianti, che di coltivare le verità stabilite, lasciando questo carico più facile e men pericoloso agl'intelletti più comunali. Infatti, gl'ingegni mezzani, che non sono sì arguti da saper trovare il vero, nè sì valorosi da poter guerreggiare felicemente per difenderlo, riescono attissimi a perfezionare le dottrine già ferme e radicate nella stima universale, e a compiere ciò che altri ha incominciato. Onde nasce che costoro, quando abbiano un certo splendore, e una vera bontà, sono in vita più gloriosi, e godono una riputazione coetanea; imperocchè, professando opinioni universali, e distinguendosi dalla moltitudine, soltanto nel modo di possederle più squisito e perfetto, e nell'arte di esporle con maggior chiarezsa ed efficacia, sono intesi e approvati da tutti : laddove agl'ingeani sommi, che trovano e non ripuliscono, tocca per lo più di vivere illodati, e di morire oscuri, se già le persecuzioni degl'invidiosi e dei maligni non danno loro una celebrità infelice. Laonde, se gli uni esprimono le parti buone dell'opinione, gli altri combattono le ree : e rispondono negli ordini del sapere, quelli ai rappresentanti del maggior numero, e questi ai pochi opponenti, nei consessi liberi delle nazioni. Ma siccome i contrasti esercitati dai grandi ingegni speculativi, gli rendono spesso sventurati in vita, nè mai gloriosi, che dopo morte; in ciò si pare la loro magnanimità, che irtandono al trionfo del vero e al bene degli uomini, senza curarsi della propria fortuna. E forse la parte più difficile di questa grandezza d'animo consiste nel vincere, non tanto le persecuzioni e le ingiurie, quanto il vilipendio immeritato degli uomini volgari. Sotto i colpi del disprezzo soccombono talvolta eziandio i prodi; nulla essendo più amaro agli spiriti generosi, che il vedersi ricambiar di vituperio, invece di encomio; nulla tornando più difficile, eziandio ai savii, che il non curare gli scherni e le risa degli stolti. Ma chi si trova al duro cimento dee pigliar coraggio dalla stessa malagevolezza, e persuadersi che sovrattutto non curando e calpestando l'opinione ingiusta, anzi ridendosi dell'altrui dispregio, gli vomini veramente grandi si mostrano animosi.

L'ingegno è modesto, perchè, quanto meglio altri sa c può, tanto più è capace della debolezza e ignoranza propria, e di quella che è comune a tutto il nostro genere. Non pertanto, se la modestia impedisce che l'uomo presuma irragionevolmente di sè, ella non gli

leva il sentimento delle proprie torze, nè quella nobile arditezza. da cui nasce la magnanima profession del vero. Nè gli vieta nell'usar co'suoi simili una certa franchezza, per cui si mostra non ignaro del proprio valore, e una schietta generosità a dichiararlo eziandio pubblicamente, quando l'onor suo, la difension del vero. o gl'interessi degli altri il richieggono. Il che occorre non di rado ai di nostri, quando la mediocrità regna, il vero merito è calpestato, l'ignoranza presontuosa e l'impostura trionfano, la modestia è riputata insufficienza e pusillanimità, e la discrezione debolezza. Oltrechè, chi si sente valere desidera che il suo merito sia conosciuto, non tanto per ottenere una frivola lode, quanto per avere il modo di giovare, occupando nella società quel grado, che gli si conviene. Ma siccome ciò avvien di rado, e chi si leva sopra la folla è per ordinario vilipeso e perseguitato, o almen negletto e sconosciuto, egli dee abilitarsi a operar da sè, senza ottenere l'altrui concorso, nè promettersi la gratitudine. E se gli è lecito, per mescere qualche dolce all' amaro della vita, il vagheggiare quella gloria, che gli surà forse conceduta dai posteri, egli non dee dimenticare che coloro i quali vi aspirano, non hanno tanto a desiderar di goderla, quanto a studiarsi di meritarla.

L ingegno è meditativo, e si compiace naturalmente della solitudine. Nato a cose grandi, egli non può dilettarsi della frivolezza comune, si ritira nel proprio animo, per godervi di quella vita intima, onde nasce la sua potenza. Beato, se la virtù gli fa degli amici, con cui possa conversare, senza uscire di sè medesimo, e più beato ancora, se la fortuna nonglieli rapisce. Quando la convenienza e i doveri lo inducono a trattare cogli altri uomini, egli si trova solitario, anche in mezzo alle brigate e adunanze tumultuose; e non è mai così bene accompagnato, come quando è solo, e conversa con sè stesso 1. Tanto più, se alla compagnia del proprio animo si aggiunge quella dei sommi ingegni, che vivono tuttavia e parlano nelle loro scritture; co' quali egli s' intrattiene familiarmente, come farebbe co'suoi pari, o gl' interroga e gli ascolta, come maestri 2. La conversazione dei morti a chi vive presentemente è bene

<sup>&#</sup>x27;È noto il nunquam minus solus, quam cum solus, che Cicerone rapporta dell'Affricano.

a « Venuta la sera mi ritorno a casa, ed entro nel mio scrittoio.... e rivestito conadecentemente entro nelle antiche corti degli antichi uomini, dove da loro ricevuto
amorevolmente, mi pasco di quel cibo, che solum è mio, e che io nacqui per lui; dove
io non mi vergogno parlare con loro, e domandare della ragione delle loro azioni; e
quelli per loro umanità mi rispondono: e non sento per quattro ore di tempo alcuna
noia, sdimentico ogni affanno, non temo la povertà, non mi sbigottisce la morte;
tutto mi trasferisco in loro.» MACHIAVBLLI, Lett. al Vettori del 10 dicembre 1513.

spesso più dolce, più profittevole e più dignitosa, che quella dei vivi. I crocchi, i teatri, i casse, i giuochi, i giornali, i passatempi, e tutti gli ordini cansueti della vita presente, non che esser favorevoli al vero ingegno, cospirano a spegnerlo, o almeno a snervarlo, e conquidono a lungo andare le tempre più vigorose. Quindi coloro che si spargono nella vita esterna, e si aggirano del continuo nel mondo, sono, per ordinario, uomini assai mediocri di spirito e di cuore. Nè perciò se ne vuole inferire che il filosofo debba fuggire al deserto, e vivere da anacoreta. Imperocchè gli mancherebbero in tal caso i mezzi opportuni, per acquistare colla pratica degli uomini la cognizione di molte verità, che risultano dalla esservazione e dalla esperienza, e di cui la filosofia si rifa o abbisogna. Oltrechè, la vita contemplativa essendo indirizzata all'attiva, e la scienza collegandosi coll' arte, il vero e perfetto filosofo non si contenta dello speculare, ma cerca ed insegna il modo di applicare le speculazioni alle azioni. Il che non si può ben fare. se non da quelli che all'uso del meditare congiungono la pratica degli uomini e delle cose loro. Ma un ingegno avvezzo a pensare, dotato di alti spiriti, e di forti studii nudrito, puo vivere solitario. anche in mezzo alla folla. Questa segregazione morale consiste nel super conversare e usar cogli uomini, senza immedesimarsi colle loro passioni e opinioni, serbando intera ed invitta la libertà dell'animo e dell'intelletto. Il vero filosofo osserva e studia il volgo, che lo circonda, e la società in cui vive, senza lasciarsene impressionare, e ricevere la loro forma. L'animo di lui attivo, anzichè passivo, accetta le influenze estrinseche, per quanto conferiscono all' intento del sapere e dell'operare, ma le ripulsa vigorosamente, in quanto tendono ad alterare e trasformare la sua propria natura. Egli custodisce con gelosia la tempra singolare, che il Cielo gli ha data, e la coltiva con gran cura, come quel seme, che germina le mirabili scoperte, e quell'esca, che nutre il sacro fuoco dell'ingegno. Però si trova spesso negli uomini straordinarii una certa ineducazione, un'asprezza, una salvatichezza, che mal si piego alle usanze, alle inezie volgari, e purchè non trasmodi, giova singolarmente, mantenendo intatta la freschezza, il nerbo, la gioventù dell'animo, e concorrendo a salvarlo dalla molle corruttela dei più. Il costume ruvido di Dante, di Michelangelo, dell'Alsieri, mi piace, e lo stimo dote preziosa in tempi morbidi. Quando la civiltà tira a squisitezza soverchia, e i dolci costumi declinano al lezioso, non si disdice alla virtù una certa rozzezza, che appartandola dalla troppa frequenza degli uomini, la preserva dal contagio. Si suol dire che l'ingegno grande

è assai disposto ad essere modificato dalle cose esteriori, e ad esprimere in sè stesso i pensieri e gli affetti della moltitudine. Questo è veramente l'ingegno mezzano, di cui toccammo di sopra, ma non l'ingezno sommo. Il quale, mostrandosi attivo, anzichè passivo, più acconcio a dare, che a ricevere, a cominciare, che a proseguire od a compiere, e ricco di virtù creatrice, è quasi proles sine matre creata, ragguagliatamente alle altre forze motrici dell'universo. Ben s'intende ch'io parlo dell'elemento predominante, perchè l'ingegno, quasi favilla divina in noi infusa, è accompagnato e contemperato dalle parti men nobili del nostro essere. Ma egli opera assai più sugli altri, che non riceva l'altrui azione in sè medesimo; e non che esprimere le opinioni della moltitudine, fa abbracciar tosto o tardi alla moltitudine le proprie opinioni. Egli trova, dopo avere imparato, e non si contenta di limare e perfezionare le invenzioni degli altri: e come trovatore, comanda e non ubbidisce, ammaestra e non apprende, guida e non è guidato. anteponendo, se occorre, la guerra alla pace, i conflitti alle alleanze. Insomma egli non è, come oggi si dice, l'espressione del secolo; hensì il secolo presto o tardi, ma più tardi che presto, diventa l'espressione dell'ingegno. E però egli disprezza la glorietta 1 presente, e aspira solo alla gloria durevole dell'avvenire.

Un altro errore, che séguita al primo, si è il credere che l'ingegno possa ordinariamente ottenere in vita i favori dei più, ed essere adorato dalla moltitudine. Egli non dispregia questa celebrità volgare, quando il caso gliela conferisca, ma non se ne rallegra di soverchio, nè tampoco vi si affida; e perdendola, o non ottenendola. se ne consola agevolmente. Lo studio della grazia popolare mostra in chi vi attende di proposito poca grandezza d'animo: giacchè il volgo somiglia ai principi: non ama e non estolle per ordinario, se non i suoi piaggiatori; quanto ai veri benefattori, gli perseguita o gl'infama; e se non gli ammazza col ferro, gli uccide colle calunnie. col disprezzo, colla noncuranza. I cattatori di grazia popolesca, hanno eziandio poco nervo: il loro animo, come spesso l'abito del corpo, è floscio e non muscoloso: son più buoni, che forti : hanno una bonarietà fiacca e donnesca, anzichè una soda e virile bontà. Il grande ingegno è aristocratico, giusta il vero senso della parola: ama il popolo, e non i suoi favori : aspira al suo bene, non alle lodi, e sta ritirato dalla turba, per poterla beneficare.

Il filosofo dee anche sequestrarsi dalla folla, per un'altra cagione, che riguarda la sua dignità e la quiete dell'animo. Siccome non

<sup>\*</sup> Espressione dell'Alfieri.

può essere inteso dalla più parte de'suoi coetanei, e i suoi costumi, non meno che i pensieri, discordano dalla frivolezza signoreggiaute, s'egli vuole mescolarsi di troppo co'suoi simili, o piuttosto dissimili, sarà male accolto da chi non è in grado di apprezzarlo; si vedrà negletto e deriso da persone d'ingegno e di sapere smisuratamente inferiori al suo: il che è uno dei maggiori supplizii, che un galantuomo possa provare a questo mondo. Che se il suo animo è troppo sensitivo e modesto, ne nascerà un altro inconveniente, cioè h diffidenza soverchia delle proprie forze, lo scorarsi e dimuoversi da ogni nobile impresa, la perdita di quel saldo vigore, senza cui non 'si può far cosa grande, anche negli ordini del sapere. Egli è vero che ciò succede di rado, perchè il vero ingegno non dubita di sè: una voce interna più autorevole, che i giudizii e i clamori del volgo imperito, lo rassicura. Ma se il sentimento, che ha, del proprio valore, supera i romori e gli scherni altrui, egli tuttavia concepirà un sorte sdegno dell' iniquità degli uomini; la qual passione potrebbe renderlo ingiusto e acerbo verso gli altri. Vedesi infatti che quasi tutti gli uomini grandi furono sdegnosi 1; e che quanto meno soggiacciono all'invidia, vizio d'animo meschino e impotente, tanto più sono proni all'indegnazione, che negli animi ardenti pasca di leggieri il segno, e pregiudica a quella tranquillità dignitosa, da cui il savio non dovrebbe mai lasciarsi divolgere. Vero è che un animo perfettamente cristiano doma lo sdegno coi sensi dell'umiltà e della mansuetudine: ma a tal fine si ricerca una virtù eroica, più rara assai, che i doni dello spirito; onde credo che cui toccherebbe l'esercitarla, farà gran senno a evitar le occasioni di dover vincere lo sdegno.

Ec quod in multa sapientia multa sit indignatio. » Eccles., 1, 18.

« Alma sdegnosa.

« Benedetta colei, che 'n te s'incinse, » DANTE, Inf., VIII, 44, 45.

« Pur se credesse alcun dicendo male

« Tenerlo pe' capegli,

« E sbigottirlo o ritirarlo in parte, « In lo ammonisco e dico a questo tale,

c Che sa dir male anch'egli, « É come questa fu la sua prim'arte;

e B come in ogni parte

· Del mondo ove il sì suona.

« Non istima persona. »

MACHIAVELLI, Mandrag., Prol.

« Irato sempre, e non maligno mai. » ALFIRRI, Poes. per.

L'ingegno è libero, e non dipende umanamente da altri, che da sè medesimo. Imperocchè egli ha da sè, o per meglio dire, dall'Iden che lo informa, la conoscenza del proprio valore, e l'investitura dei diritti, che compongono la sua maggioranza. Non pende dall'opinione popolare, e non riceve dal secolo, nè il sentimento delle proprie forze, nè l'autorità legittima di esercitarle. Non va nè anche soggetto al capriccio de'governi e de'principi; i quali se sono buoni, lo rispettano, se cattivi lo odiano, e cercano di spegnerlo, ma vi si adoperano diversamente, secondochè sono dappochi, o maliziosi. I principi dappochi fanno guerra agli alti ingegni, gli perseguitano, gli spogliano, gli vessano, gli lacerano, gli sbandiscono, gl'imprigionano, gli martoriano, gli ammazzano, e se riescono a vederli morti, si confidano di averli sterminati; ma le opere dell'ingegno non periscono colle sue spoglie; e i suoi persecutori non fanno altro, che procacciare a sè una infamia perpetua, e a quello con una gloria immortale, il trionfo delle sue opinioni. Tutte le forze congiurate della terra riescono imbelii contro l'indomita potenza del pensiero. I principi tristi e sagaci, se la pigliano per un altro verso: non fanno guerra all'ingegno, ma lo accarezzano: studiano a corromperlo colle lusinghe: coi doni e cogli onori lo avviliscono; e ottengono una vittorio certa sopra il loro nemico, troncandone i nervi, e spegnendone il vigore nella sua fonte. Per domar Sansone furono in larno le minacce, gli assalti, la forza, le catene; ma colla chio na recisa, venne meno la sua virtù. La virtù dell'ingegno consiste nella sua indipendenza: l'ingegno servo, come l'uomo schiavo, perde la metà del suo valore. O voi, che possedete questo dono divino e volete custodirlo, non vi spaventate alle minacce dei cattivi principi, ridetevi de' loro furori; ma guardatevi cautamente dalla loro protezione. Ubbidite ai dominanti, siano buoni o cattivi, per ciò che spetta al debito dell'uomo civile, e al mantenimento della quiete pubblica; perchè la religione e la ragione del pari ve lo impongono; ma serbate intatta la libertà dell'animo, e inviolati i sacrosanti diritti dell'ingegno. Il cui principato non si fonda sui suffragi della moltitudine, o sui privilegi dei re, ma sulla propria natura. Imperocchè, avendo un intuito speciale del vero, egli è maestro e non discepolo, duce e non seguace, signore e non suddito. Egli dee certamente apprendere molte cose dagli altri; ma non impara quelle verità, di cui è trovatore, e per la cui rivelazione si riconosce e venera in esso dai popoli una splendida effigie della mente sovrana e creatrice. Il suo potere è assoluto, come quello del vero: non muove da principio estrinseco: è veramente autonomo; onde ognuno è tenuto a osservario, a rendergli omaggio e sudditanza. I pellegrini filosofi dei di nostri, i quali stimano, che l'ingegno inventivo alberghi, come dicono, nelle masse, introducono nelle dottrine il principio della sovranità popolare. Il quale assurdo in politica, è assurdo e ridicolo nelle scienze e nelle lettere. Il sapere dee discendere dalle somme regioni alle infime, non salire dalle infime alle somme. L'ingeguo non piglia dal basso, ma riceve dall'alto, cioè dall'Idea, che lo informa, della quale è contemplatore ed interprete agli altri uomini. Egli è quasi un profeta, che annunzia gli oracoli divini, un delegato da Dio a reguere negli ordini pacifici della scienza, un principe investito dal cielo di un poter sacro e inviolabile. Ma il suo principato, benchè imperioso e severo, non è violento e dispotico, nè sottoposto alle vicende delle altre signorie. Conciossiachè s'impone liberamente agl'intelletti; i quali dopo avergli contrastato per qualche tempo, spontaneamente il ricevono, vinti dall'evidenza del vero, che risplende nelle sue dottrine. L'evidenza è la voce stessa di Dio, a cui non possono lungamente resistere gli uomini. E quando l'imperio dell'ingegno è stabilito, e riconosciuto universalmente, diventa perpetuo, nè il possessore ha più da temere di esser contraddetto, o esautorato da nessuno. Egli è vero che durante que' primi contrasti, l'uomo qualche volta è vittima del suo nobile ufficio; e bene spesso avviene anche negli ordini naturali che il martirio precede alla redenzione. Ma ciò non rallenta l'ingegno. nè lo sconforta: perchè egli non aspira, come gli ambiziosi e i conquistatori, a una signoria personale; ma solo all'imperio del vero. di cui è l'apostolo; onde preferisce la morte di Focione e di Socrate ai trionfi di Gorgia e di Cleone. Nè fa d'uopo avvertire che il dominio legittimo dell'uomo ingegnoso non si allarga agli sbagli, in cui talvolta incorre; giacchè niuno erra mai per essere ingegnoso, ma perchè non è tale a sufficienza. Certo, se altri potesse avere un ingegno perfetto, sarebbe immune da errore.

Per essere davvero indipendente dagli uomini, bisogna esserlo eziandio in qualche modo dalla fortuna. Perciò chi vuole, pensando e scrivendo, giovare a' suoi simili, dee prima di tutto sottrarsi ai loro capricci, e abilitarsi a non aver bisogno di loro; giacchè non puoi parlare liberamente a quelli, che sei costretto a servire. S' egli nasce ricco e libero, ringrazii il Cielo, che gli ha dato il modo di disporre a suo talento di un capitale assai più prezioso che l'oro, cioè del tempo e delle proprie azioni. Guardi solo di non abusar questo privilegio, volgendo a ozio e a mollezza un bene, che gli fu dato a libertà e a virtà. Nel caso contrario, non si

disperi, e pensi che l'uomo capace e dotato di volontà forte, può vincere molti ostacoli, di cui gli uomini ordinarii si spayenterebbero : nè diffidi eziandio della fortuna; la quale, come dice il Machiavelli 1, è amica dei forti e di coloro che con più audacia la comandano. Miri solo a procacciarsi uno stato oscuro, ma indipendente, e spenda una parte del suo tempo, per aver l'usufrutto libero dell'altra. Egli è senno far gettito di una porzion di tempo. benchè sia gran bene, per conservare intera la libertà dell'animo. tesoro impareggiabile. Ora egli perderebbe questo tesoro, se invece di confidarsi nelle sue fatiche, sperasse nei favori e nella protezione altrui, e in ispecie dei potenti e dei facoltosi. I quali, se sono ambiziosi e tristi, non favoriscono chi non è inframmettente, inverecondo, vizioso, adulante, perchè non li somiglia. Se buoni, sogliono tuttavia confondere la modestia e la verecondia colla imbecillità; onde quando s' avvengano in un modesto candore. non lo apprezzano, lo credono inetto, e si guardano di favoreggiarlo, non già per cattivo animo, ma perchè stimerebbero di collocare in esso poco saviamente l'opera loro. Perciò anche per gradire a costoro, ti è d'uopo vestirti di presunzione, di arroganza. e rinnegare la tua propria natura. Insomma al dì d'oggi, salvo casi rarissimi, non possono ottenere la protezione dei grandi, se non gli uomini mediocri e i ciarlatani. L'ingegno povero e sfortunato. che non ha la prima, e non può risolversi ad acquistar la seconda di queste doti, non dee cercare altro fautore e mecenate che sè stesso. Si confidi in Dio, che aiuta gli uomini virtuosi, e non accende in alcuni di essi la sacra fiamma dell'ingegno per ispegneria. privandola del necessario alimento, ma la espone spesso al vento delle traversie e delle persecuzioni, acciò agitandosi e vincendo i contrasti, s'accresca di vivacità e di vigore. La sventura è un dono divino: ella affina gli spiriti, e rinforza gli animi degni di portarla. Se non fosse altro, ella è utile, perchè salva dalla morbidezza. e perchè il piacere, non il dolore, è il più gran nemico della virtù e degli uomini.

L'amore, che gl'ingegni grandi hanno per l'indipendenza, gli fa anche abborrire dalle parti e dalle fazioni. Le quali tolgono da un lato ciò che danno dall'altro, e se accrescono fuori del loro cerchio il potere di chi le timoneggia, gli scemano la libertà. Ogni caposetta è più o meno schiavo de' suoi dipendenti, ed è costretto di ubbidire ai capricci e alle passioni della parte, per conservare la sua potenza. Le fazioni, per mantenersi in istato, e allargarsi o crescere 'Princ. 25.

di forza, hanno mestieri di cautela, di secreto, di maneggi, di raggiri, di macchinazioni, di frodi; laddove l'ingegno è libero e aperto, nemico di ogni simulazione e dissimulazione, magnanimo a cose grandi, insofferente di ogni procedere, che sappia d'inganno, di meschinità e di grettezza. Egli ambisce di comandare, perchè il suo imperio è quello del vero, ma vuole avere per sudditi le menti libere ed elette, ama di possedere una larga e durevole monarchia sulle generazioni avvenire, e non di regnare oscuramente per qualche giorno nel giro angusto dei crocchi e dei ritrovi. Il dominio fazioso alletta gli uomini volgarmente ambiziosi e mediocri, ma infastidisce coloro, che sono avidi di gloria, e aspirano alle cose somme.

L'ingegno è amatore della patria, e animato da un savio zelo nel servirla. Egli non è solamente uomo e filosofo, ma cittadino, e sa che i doveri civili, movendo, come gli altri, dalla legge morale, sono assoluti e inviolabili. Sa che l'amore prescritto verso tutti gli uomini riguarda principalmente la patria; perchè oltre alla fratellanza comune. l'uomo ha una parentela particolare co'suoi consorti di paese, di lingua e di stirpe; e perchè, avendo ricevuto da loro la nascita. l'educazione, e tutti i benefizii della civil coltura. all'obbligo della carità s'aggiunge il debito della gratitudine. E però Cristo impose l'amor del prossimo, e il prossimo è specialmente la patria. Chi ama la patria dee studiarsi di servirla e di beneficarla. anche a proprio dispendio; onde gli uomini virtuosi si recano a guadagno, anzichè a perdita, i loro mali, se conferiscono a così nobile intento; e le consacrano, se occorre, eziandio la vita; perchè il martirio patrio, dopo il martirio cristiano, è il più grande ed eroico. Bello insomma e glorioso in ogni condizion di fortuna, dipenzi a Dio, e dinanzi agli uomini, è il soffrir per la patria. Chi ama la patria è caldissimo nel promuovere ogni suo bene e vantaggio; ma il suo fervore è governato dalla sapienza, così nell'uso e nella scelta dei mezzi, come nell'elezione del fine. Questa vuole che ogni utile si stimi il vero suo pregio, e si sottopongano i beni inferiori ai superiori; quella ricerca che si adoprino i mezzi più acconci al conseguimento dello scopo, e degni della santità di esso. Onde errano coloro che antepongono le arti di sollazzo alle arti utili, e queste alla moralità, alla religione e alla sapienza delle nazioni. E peggio fa chi ricorre alle opere abbiette ed ingiuste, per selicitare il paese natio: onde i sautori di rivoluzioni violente, e di una libertà sanguinosa, sono empii e detestabili. I più gran nemici della libertà non sono quelli, che l'opprimono, ma quelli, che la deturpano. Imperocchè i primi ne accrescono col pregio il desiderio, e la fanno amare, eziandio dai tepidi e dai cattivi: i secondi la rendono odiosa e formidabile ai buoni. Il cittadino virtuoso sacrifica se occorre alla libertà della patria, la vita, non la virtà. La libertà è certo un gran bene : ella è per gli stati ciò che l'arbitrio per gl'individui: da lei provengono la forza, la dignità, lo splendore, ogni progresso, ogni eccellenza civile. Ella è sovrattutto necessaria all'ingegno; il quale, come generosa pianta, madre di preziosi frutti, ha bisogno di un campo aperto, di aria libera, e all'uggia malefica del dispotismo non alligna. Ma i pregi del vivere libero derivano dalla moralità, che n'è il principio e la regola suprema: i cui precetti, come le dignità matematiche, sono assoluti e irrefragabili. Una libertà scellerata è micidiale di sè stessa, e peggiore della servitù; giacchè lo schiavo è tiranneggiato dagli altri, e un popolo licenzioso da sè medesimo: onde quello è infelice. ma innocente : questo è misero e colpevole, vittima e carnefice. Il vero filosofo sa schivare sapientemente tutti questi eccessi, e reca nell'adempimento degli ufficii civili quel senno vigoroso, e quella perizia, ch'egli adopera nell'inchiesta del vero. Oggi stimasi da molti che gli uomini studiosi e speculativi siano inetti alle faccende, e che i valenti nella teorica siano nulli nella pratica (36). Ciò è verissimo se si parla della pratica moderna, perchè dovendo correre fra ogni negozio e chi lo maneggia una certa proporzione. la frivolezza dei costumi e la viltà delle opere al dì d'oggi è tale, che gli uomini generosi non amano d'impacciarsene. E se il fan-110, spesso non riescono: perchè il lor modo di procedere si discorda troppo da quello dei loro cooperatori. Come il savio fra i pazzi è matto, così chi è buono e franco diventa un dappoco fra i tristi, e l'uomo grave e forte riesce ridicolo o insopportabile a chi si pasce di frasche e di lezii. Ma fra gli antichi, che erano altri uomini, io trovo che gli spiriti segnalati aggiunsero spesso alle opere dell'ingegno la civil sapienza. E nella nostra Italia, quando il nome di patria non era affatto spento, non mancarono siffatti esempii: basti il ricordare Dante e Michelangelo, Ma al giorno d'oggi, mentre quasi ogni virtù è venuta meno nel vivere pubblico, è forse bene che gl'ingegni grandi si appartino talvolta dagli affari civili, per poter giovare alla patria colle lettere e colle dottrine. E l'utile che risulta dallo scoprimento e dalla promulgazione del vero è tale, che può ben render lodevole, non che scusabile, l'ozio civile; sovrattutto, se chi scrive applica l'animo a quelle cognizioni, che sono proprio oggetto dell'ingegno speculativo. Nel che gli uomini non volgari riescono tanto più profittevoli, quanto l'amo-

re ardentissimo del vero, la nobiltà dell'animo, e la libertà dell'ingegno. gli rende più schifi di ogni adulazione, e banditori intrepidi della verità, eziandio dura e spiacente. Senza questa dote, l'ufficio dello scrittore riesce vano o funesto: gli assentatori dei popoli non sono meno pestiferi, che quelli de' principi. E gli scrittori generosi intendono spezialmente a giovare la patria, coll'acuire ed avvalorare la tempra nazionale del popolo, a cui appartengono (37). Il che i nostrali conseguiranno, promovendo il costume italiano in tutte le sue appartenenze, e contrastando alla follia di certuni. che vorrebbero scambiarlo alle usanze accattate e forestiere: i quali si mostrano così sapienti, come chi esortasse gl'Italiani ad abbandonar quel giardino, che la Providenza ha assegnato alla loro coltura, per trasferirsi ad abitare in qualche landa infeconda e selvatica. Imperocchè le nazioni, oltre il clima materiale, in cui vivono, hanno una spezie di clima morale, che è il loro proprio genio: il quale è tanto più importante, che, serbandolo, un popolo può sopravvivere alla perdita del paese nativo, e mancandone, la patria diviene il suo sepolero. Ma oltre al costume, che varia secondo i popoli, il genio italiano ha un privilegio particolare, e tutto suo proprio. Il quale consiste in ciò, che il vero assoluto, cioè l' Idea nella sua pienezza, è una proprietà intrinseca dell' Italia, come nazione. La religione cattolica, come verità, dee esser cara a ogni gente: a noi Italiani, dee esser cara e preziosa, come vera, e come nazionale. La religione cattolica è specialmente nostra : è nostra, perchè l'Italia, presala pascente dalla sua culla, fu strumento principale del suo crescere e propagarai in tutto il mondo harbaro e civile; è nostra, perchè regna in tutta la penisola, con poca o niuna discrepanza di altri culti; è nostra sovrattutto, perchè possediamo la sede suprema del suo sacerdozio, perchè dobbiamo a questa sede la gloria di aver fra noi la capitale religiosa dell'universo, e di vedere rinnovata, senza le lacrime e il sangue dei popoli, la grandezza latina. So che per una cecità deplorabile queste verità non sono volute intendere da una parte dei colti Italiani: so che molti recano a carico della comune patria, e alcuni ad obbrobrio. ( oh delirio! ) il suo precipuo splendore. Ma quanto più questo errore è radicato e funesto, tanto più è d'uopo che gl'illustri scrittori rivolgano ad esterminarlo la loro facondia e dottrina. In nessun modo gli odierni Italiani posson meglio servire alla patria, che adoperandosi a redimerla da una morte di tre secoli; ma per ravvivarla è mestieri rinnovarne l'anima, che consiste principalmente nelle avite credenze. Una Italia incredula e francese, o protestante e germanica, sarebbe ridicola, se non facesse stomaco e ribrezzo. A questo sublime argomento si applichi adunque l' ingegno italiano, e facendolo debitamente, non avrà bisogno di scusorsi colla patria, se la condizione dei tempi gli vieta l'operare, e non gli permette che lo scrivere.

L'ingeguo finalmente è religioso, e in questa dote consiste la sua perfezione. Egli è soggetto a Dio, perchè Iddio è l'unica fonte del suo essere, della sua vita, della sua potenza. Iddio è l' Idea, e da Lui, come forza creatrice, procede la virtù conoscitiva e operante dello spirito: il quale però derivando da Dio, e riflettendosi in Dio, è come un raggio di luce, che riverbera verso il suo principio. Se quest' ordine si muta, e l'ingegno dell'uomo si ribella dal suo Autore ed oggetto supremo, egli perde la sovranità ond'è privilegiato, come un principe, che si spodesta da sè medesimo: e la sua signoria, come ogni altro diritto, cessando di essere divina, diventa nulla. Ma Iddio, che favella internamente e naturalmente, pel suo Verbo, alla mente di ogni individuo, ha parlato per modo esterno e sovrannaturale a tutto il genere umano. E come l'iatelletto è il mezzo, con cui l'uomo apprende la manifestazione naturale dal Verbo, così la Chiesa è l'organo, per cui egli partecipa a quel lume rivelato, che di eccellenza sovrastà al razionale: onde l'autorità ecclesiastica è, rispetto ai veri della seconda specie, ciò che la luce intelligibile, riguardo a quelli della prima. Perciò il vero ingegno è cristiano e cattolico; e se non fosse l'uno e l'altro. non sarebbe ideale; giacchè la rivelazione di Cristo, dichiarata dalla Chiesa, è la consequenza necessaria, e il necessario compimento dell'Idea. Il suo ossequio verso gli oracoli ecclesiastici è sincero, profondo, illimitato, perfetto. Per quanto siano pellegrine e straordinarie le doti, di cui Iddio lo ha arricchito, conoscendosi uomo e soggetto ad errare, egli adora le sentenze di quel tribunale, che non può fallire, e ubbidisce alla Chiesa, come il più idiota de' suoi figli. Se gli accade di pubblicare le sue opinioni, questa docilità gl' inspira una sicurezza non possibile ad aversi altrimenti; poichè, conoscendo la debolezza dello spirito umano, non ignora, quanto sia facile l'errare senza volerlo, e il nuocere, invece di giovare; onde potrebbe sempre dubitare del proprio parere. se non avesse una madre sapiente e amorosa, pronta a soccorrere i suoi figliuoli, e a rimetter gli sviati sul diritto cammino. Egli indirizza ad ubbidirle quello stesso fervore, quella risoluzione, quella saldezza, quella costanza, quella grandezzza d'animo, che suole adoperare nella scoperta del vero, e nel resistere alla forza

o ai capricei degli uomini. Egli è docile, come il fauciullo, nel ricevere le parole di vita: ma la sua docilità non è mollezza. Anzi è vigore, e fortezza d'animo; perchè la fede non è fatta pei pusillanimi e per gl' imbelli, se non in quanto accogliendoli caramente, e stringendoseli al seno, gli avvalora col suo tocco, e si mostra del pari potente e pietosa. La religione cattolica è la religione dei forti, ed oggi appunto è scaduta e languente in una gran parte degli uomini, perchè gl'ingegni e gli animi forti non abbondano. Ella si riduce in sostanza alla fede e all'amore; le quali due virtù tengono del sovrumano, e richieggono bene spesso la costanza d'un eroe, e la generosità di un martire. Siccome la potenza sensitiva ha il predominio sulle altre facoltà, l' uomo tende da ogni lato verso gli oggetti sensibili, ed è inclinato a cercare in essi, così il vero, che dee appagare il suo intelletto, come il bene, che dee muovere la sua volontà, e acquetare le sue brame. Quindi è, che il sensismo nella speculazione, e l'egoismo nella pratica, sono i due malori nativi, impigliati nel cuore umano, che fermano la cognizione nelle cose esterne, e concentrano l'animo in sè stesso, come nell' ultima meta di ogni suo movimento. Il Cristianesimo combatte questa disposizione viziosa, e imprime nelle nostre potenze un indirizzo affatto contrario, sostituendo l'Idea al senso, l'Intelligibile al sensibile. Iddio al mondo, e a noi medesimi. Colla fede, leva lo spirito alle verità razionali ea quelle che avanzano la ragione ; colla carità, toglie l'animo al perverso amore di sè, e gli prescrive di porre in cielo il suo ultimo fine, e l'oggetto supremo di ogni suo desiderio. E riducendoci a cercare in Dio il sommo vero e il sommo bene, ristabilisce nell'uomo l'ordine razionale delle cose, e spianta dalle radici quella ingiusta signoria, che il senso aveva usurpata sulle facoltà e propensioni più eccellenti. Stupenda armonia, ed atta a provare la sovrumana virtù e verità dell' Evangelio; il quale, essendo la restituzione perfetta dell'ordine ideale nelle potenze umane, chiarisce colla propria natura la divinità del suo principio. Ma per mettere in opera una dottrina così sublime, praticare quel doppio eroismo della carità e della fede, e vincere sul senso ribelle un'aspra battaglia, che dura quanto la vita, ci vuole una energia, una grandezza d'animo, e una costanza indicibile. E dalla difficoltà della pugna nasce il pregio della vittoria, e la singolare bellezza del culto, che l'inspira. Quanto si è alla fede in particolare, gli uomini ingegnosi, vaghi di evidenza, e baldanzosi pel senso delle proprie forze, trascorrono facilmente all'orgoglio, e aspirano a far della loro mente l'assoluta misura del vero. L'indole

poi di questi tempi aiuta la miscredenza, e l'avvalora colla forza incredibile della opinione e dell'esempio. Onde non è raro il vedere uomini non volgari, e capaci di comandare all' età, esserle devoti e ligii nelle cose men ragionevoli; e vittime infelici del secolo. o preda di una folle ambizione, lasciarsi strascinare da quel torrente, di cui dovrebbero fermare il corso. Ma se fossero più savii, che non sono, e buoni calcolatori, conoscerebbono che anche rispetto alla propria fama, male si consigliano nel blandire e servire alle opinioni; perchè la riputazione fondata sull'errore svanisce in breve colle dottrine, che la partoriscono. Il solo ingegno cattolico non teme le ingiurie del tempo, perchè scolpisce il suo nome sulle pareti di un tempio immortale. E se, mentre vive, egli è schernito e vilipeso; nel dispregio dei dispregiatori, nell'antiporre l'avvenire al presente, che alletta gli animi volgari, risplende la sua forza; giacchè questa magnanimità di spiriti è propria di coloro, she sovrastanno alla moltitudine. Senzachè la religione, oltre all' assicurare un nome onorevole e duraturo, affina lo stesso ingegno, e lo accresce di nerbo e di squisitezza. È opinione di molti, che la professione cattolica scemi le forze dell'intendimento, inceppi e ritardi i progressi del sapere. Se ciò fosse vero, gli uomini religiosi dovrebbono rallegrarsi di vivere in questo secolo, che a tale stregua sarebbe cattolico per eccellenza. La fede non vieta la libertà, ma la licenza: non è intoppo, ma freno: non combatte la forza, ma la debolezza; perchè da questa, e non da quella, provengono gli eccessi e i trascorsi licenziosi. Gli spiriti immoderati sono gagliardi in apparenza, fievoli in effetto, giacchè si sottraggono alla legittima ubbidienza, per servire ai sensi, alla immaginativa, alla consuetudine. Potrei anche provare, che gli abiti intellettivi del perfetto cristiano sono tutti favorevoli all'ingegno, e all'inchiesta del vero; ma questa sarebbe materia di un lungo discorso \*. Nè ciò è necessario, quando gli esempii bastano a chiarircene. I pensatori più eminenti, che da quindici secoli in qua abbiano illustrate le scienze speculative, furono di professione cattolica, o almeno vi si accostarono, allorchè nacquero nei paesi eterodossi. Chi oserebbe pareggiare ai campioni di questa i principi dell' eresia? Ragguagli Atanasio ad Ario, Agostino a Pelagio, Bernardo a Abelardo, Dante e il Borromeo a Calvino e a Lutero, chi voglia distinguere dal fasto bugiardo la vera grandezza della mente. L' esperienza mostrò in ogni tempo che l'uomo rinnegando la vera fede, perde la metà del

<sup>\*</sup> Si troveranno alcune avvertenze su tal proposito nell' ultimo eapitolo del primo libro di questa Introduzione.

quanto l'ingegno cattolico è splendido e bello, tanto l'ingegno eretico è tristo, oscuro, brutto, spiacevole a contemplare. L'eresiarca è come un monumento in ruina, che serba i vestigii della grandezma antica, ma rattrista lo spettatore, mettendogli dinanzi agli occhi, e rappresentando al vivo la vanità dell'uomo, e la fragilità delle sue opere. Ovvero si può paragonare a quegli spiriti superbi e baltati dal cielo, onde ci parla la religione, che idoleggiati al vivo sulle tele o nei carmi, destano in chi li contempla un' impressione sublime, ma dolorosa e spaventevole, dove fra la miseria e la deformità della colpa, traluce ancora un languido raggio del bello primitivo.

La religione dà un pregio infinito alla vita temporale dell'uomo, intrecciandola coll'eterna. E siccome la morte è il passaggio dall'una all'altra, ella riceve dalle credenze religiose un valore e un sembiante singolare e pellegrino. La fede abbellisce la morte, e la rende dolce, gioconda, preziosa, desiderabile, spogliandola del concetto di distruzione, per cui è spaventosa al più degli uomini, e rappresentandola, come un riscatto da questo carcere terreno, in cui suol piuttosto agonizzare che vivere, e come una rinascita alla vera vita. Ma per l'uomo dedito allo studio del vero, e avvezzo a fissar gli occhi in quel velo impenetrabile, che gliene asconde una parte, la morte acquista una dignità particolare, apparendogli. come la trasformazione del sovrintelligibile in intelligibile, e la perfatta rivelazione dell' Idea. Perciò, non che rifuggire dal fatal esito, che lo aspetta, egli vi aspira come alla sua liberazione, e anela all'eternità, che dee iniziarlo a un grado più elevato e più recondito di scienza. Il sapere di questo mondo è un rudimento elementare, che non può essere compiuto quaggiù. Noi siamo fanciulli, che impariamo a leggere, e la nostra enciclopedia è un alfabeto. Ma questa disciplina preparatoria ed incoativa sarebbe inutile, e il desiderio, che abbiamo di accrescerla, vano e ripugnante, se lo spirito dell'uomo non fosse ordinato a godere altrove una cognizione virile e perfetta. L'uomo giusto, quando invecchia, sembra acquistare un certo presentimento del bene a cui è vicino, e ringiovanisce spiritualmente, perchè accostandosi al suo fine si trova in procinto di ritorpare al suo principio. Questo sentimento imprime nell'ultima parte di una vita bene spesa, una dignità e una quiete maestosa e solenne. Onoranda è la cristiana vecchiezza, e sereno il suo termine. E quando alla virtù si aggiunge l'ornamento dell'ingegao, e lo splendore di una grande e pura rinomanza, la canizie

acquista un'autorità profetica. Ma l'età provetta è mesta e lugubre, se non è rallegrata dalla speranza; e trista è la morte dell'uomo celebre, senza dolcezza di religione. Il pensiero della gloria superstite non basta a consolarlo, mentre la vita lo abbandona, e lo contrista piuttosto, come l'imagine di un bene, che non sarà più suo, quando non potrà gustarlo, nè possederlo. Teofrasto, dopo una vita lunghissima, e celebratissima, conobbe morendo la vanità della gloria, e si pentì dei sudori spesi in acquistarla 1. E veramente. a che giova la ricordanza dei beni passati, se non a rammaricarsi di averli perduti? Narrasi che il celebre Goëthe invocò dolorosamente la luce, nel punto stesso, che i suoi occhi si chiudevano per sempre (38). Ma il Cristiano, che anela a fruire di quella luce, che non verrà meno, e verso la quale il nostro giorno è profonda notte, trova ragione di conforto; e quando i beni e la fama terrestre si dileguano, esti leva il pensiero a quella gloria celestiale, il cui godimento avanza ogni concetto. Questa fiducia gli addolcisce l'amaro della partenza. e gli prolunga in un certo modo ed eterna il possesso medesimo di quei beni, che abbandona. Gli diletta il pensare che quando godrà beato in grembo a Dio, il suo nome sarà pure benedetto sopra la terra. Gli allori caduchi, che appassiscono per morte, gli sono tuttavia cari e preziosi, perchè spera che rinverdiranno nella vita immortale. La memoria dell'ingegno virtuoso vive e fiorisce in cielo. assai più che in terra; giacchè l'ingegno bene usato è virtù: il suo proprio teatro è il concilio universale degli spiriti, e l'eternità tutta quanta è assegnata al preconio delle sue laudi. Misero colui, che abusò dei doni di Dio, e volse a perdizione degli uomini il fuoco celeste datogli per beneficarli! Nessuna calamità è pareggiabile questa; e la stessa immaginazione non può misurare l'affanno, che dee sentire la coscienza di un moriente. Ma l'agonia del Cristiano è tranquilla, e il sentimento del suo valore non ha rimorsi. La ricordanza dei privilegi ricevuti nol turba, ma gl'inspira un umile affetto di fiducia e di grazia, perchè se bene egli lascia il campo. che ha coltivato, sa di recar seco i frutti de'suoi sudori e delle sue fatiche, e si confida di offerirli, come buon operaio, a un giusto e pietoso signore, che ad un sorso di acqua, dato per amor suo, ha promesso una eterna ed ineffabile ricompensa.

DIOG. LARRY., lib. V, cap. 2, num. 11.

La maggior parte delle note, che seguono, sono accessorie al testo, nè richieste all' intelligenza o dimostrazione delle cose, che vi si discorrono. Le ho raccolte in fine del volume, acciò non interrompano inutilmente la lettura di quello. Quanto ad alcune poche, che le accompagnano, e sono tuttavia necessarie a illustrare o provare la dottrina del libro, versanti per lo più nel discutere o esporre le altrui opinioni, non ho potuto, per la troppa loro lunghezza, distribuirle a piè di pagina nei luoghi opportuni. D' altra parte, il soggetto loro è tale, che inserite nel testo, avrebbero nociuto all'economia dell'opera.

# Note 1.

Se i dilettanti, che la spacciano da aristarchi, aggiungono a questo vezzo lo splendor della nascita e della fortuna, ogni gara, che i veri studiosi vogliano pigliar con essi, dee purere una vera follia 1. Imperocchè, come mai un nomo povero e oscuro, benchè ingegnoso e dotto, potrà aver ragione, al dì d'oggi, contro chi possiede, verbigrazia, cinquantamila scudi di entrata ed è investito di titoli feudali? I quali, in primo luogo, conferiscono il privilegio di parlar di tutto, sapendo poco o nulla, e di essere eruditissimo, senza una fatica al mondo. In secondo luogo, i ricchi e i fortunati professano per ordinario le opinioni avvalorate dall' uso corrente, perchè il lor modo di pensare è frutto di letture scioperate, frivole, e del conversare, non di eletti studii, nè di profonde meditazioni; e hanno una certa contentezza beata di lor medesimi, che gl' induce a credere di aver toccata la cima della sapienza umana, quando i loro pareri son governati dalla moda. Laonde, se lo studioso dilungasi dalle idee comuni, ( come accade il più delle volte, ) e professa dottrine o nuove e sue proprie, o antiche e in apparenza vecchie e stantie, egli ha contro di sè tutte quelle verosimiglianze, che guidano

Dee parer sempre, e può qualche volta non essere.

il giudizio del volgo censito e patrizio, e la sua opinione non può prevalere, se non per un miracolo. Non è adunque da meravigliare, che i potenti di oggidì, invece di favorir nobilmente chi ebbe più amica la natura, che la fortuna, come si usava talvolta in antico, con quella sorta di servigi, che si possono far senza incomodo, e ricevere senza rossore, si adoprino per avvilirlo, soffocarlo, strozzarlo, salvo che egli compensi colle adulazioni il grave torto di essere più saputo, o meno ignorante di loro. Non crediate però che questi singolari e piacevoli mecenati così operino a mala fede, e per malignità di animo ignobile od abbietto; anzi stimano di giovare alla civiltà del secolo. Il loro torto appartiene all' intelletto, che non essendo sempre patrizio, come il sangue, gl' induce a credere di esser buoni giudici delle parti più eminenti della cultura, e a stimar che il proverbio, (se pur intendono il latino,) ne sutor ultra crepidam, sia fatto solamente per li calzolai, e non per loro 1.

## Note 2.

Invece di dedurre il metodo dai principii, i filosofi moderni vogliono dedurre i principii dal metodo. Ma come mai si può trovare il vero-metodo filosofico . se non si posseggono di già i principii ? Quando si difetta di questi, si cammina a caso, o si reca nella filosofia un modo di procedere alieno dalla sua indole, e proprio delle altre discipline. Il che venne fatto in parte dal Descartes, quando volle adattare alle scienze speculative il metodo proprio delle naturali, cioè l'osservazione, e creò il psicologismo. Uno degli errori fondamentali del sistema cartesiano si è il porre la metodologia innanzi ai principii della scienza. Il signor Cousin lo confessa espressamente, ascrivendo però a pregio il difetto. « L'esprit qui... distingue Descartes de tous ses » devanciers, c'est... l'esprit de méthode. Il ne s'agit plus de poser des » axiomes, des formules logiques dont on n'a pas vérifié la légitimité. » et de produire par leur combinaison une philosophie nominale, une » sorte d'algèbre, qui ne s'applique à aucune réalité. Il faut partir des » réalités elles-mêmes. La première qui s' offre à nous c'est notre pen-» sée. On ne peut rien tirer, dit Descartes, de l'axiome cèlèbre dans l'é-» cole: impossibile est idem esse et non esse, si l'on n'est pas d'abord en » possession d'une existence quelconque; la proposition: je pense, donc » je suis, n'est pas le résultat de l'axiome général: tout ce qui pense exi-» ste; elle en est au contraire le fondement. L'analyse de la pensée, tel-» le est donc la méthode cartésienne ? » E lodato il Descartes di questo suo procedere, soggiunge: « On peut distinguer deux époques dans » l'ère cartésienne: l'une où la méthode du maître, malgré sa nouveau-» té, est cependant méconnue, l'autre où l'on s'efforce de rentrer dans

<sup>&</sup>quot;Se tal proverbio sapesse d'insolente e di plebeo a chi è in grado di applicarselo, io propongo quest'altro in sua vece: ne sus Minervam; il quale, giudicando delle pretensioni dalle abitudini, non dovrebbe al di d'oggi offendere la schifiltà di nessuno.

2 Cousin, Cours de phil. de 1878, publié par Gornier. Paris, 1836, p. 2, 3.

» cette voie salutaire. A la première appartiennent Malebranche, Spino» za, Leibnitz; à la seconde, les philosophes du dix huitième siècle 1.2 Kgli ripete sottosopra la stessa cosa in altri luoghi delle sue opere 2, e dichiara di aver seguito egli medesimo le cartesiane pedate: « Mes pre» miers soins furent donnés à la méthode. Un système n'est guère que
» le développement d'une méthode appliquée à certains objets. Rien
» n'est donc plus important que de reconnaître d'abord et de détermi» ner la méthode que l'on veut suivre 3. »

Basti qui l'aver accennato un errore, che domina in quasi tutte le scuole moderne, e la cui confutazione risulterà ampiamente dal successo di tutto il nostro discorso.

## Note &

Il sig. Cousin trapiantò in Francia questo paradosso dell'Hegel, e lo difese in modo assoluto ne' suoi Nuovi frammenti filosofici <sup>4</sup>, e con qualche temperamento nel suo Corso di filosofia <sup>5</sup>, dove parla pure della Scolastica <sup>6</sup>, nei medesimi termini.

# Note 4.

Uno degli usi piacevoli, che corrono oggigiorno nella repubblica delle lettere, presso i Francesi, è l'adorazione e la celebrazione reciproca degli autori. Dal più minuto scrittorello fino a coloro, che a ragione o a torto sono venerati principi, e distributori autorevoli della lode e della riputazione, il turibole va attorno, e tutta la Francia non è oggimei. che un profumo. Il brutto vezzo di aspreggiarsi e bistrattarsi colla penna, e le battaglie letterarie e accademiche, che turbarono spesse volte il campo pacifico delle scienze, non sono quasi più di moda: in iscamhio ogni scrittore prova pe'suoi confratelli una tenerezza o un'ammirazione indicibile. Ogni articoluzzo o libercoletto, ch' esce alle stamne . è un capolavoro , i cui pregi volano ben tosto attorno , pubblicati dalla tromba della fama, e commendati de mille bocche alla immortalità. Se un abitante della luna discendesse quaggiù, e leggesse le lodi sperticate, che si dispensano sui nostri fogli, dovrebbe meravigliarsi della nostra incomparabile fecondità in ogni genere di grandezza; dovrebbe credere che, se i savii dell'antica Grecia furono sette, non v'ha al di d'oggi provincia di Europa, che non ne abbia le centinaia. Vero è cheil miglioramento può parere più specioso, che effettivo. Gli scrittori odierni si lodano in presenza, e scrivendo; ma in cuor loro, ed assenti, si astiano e si lacerano, come in antico. Questo modo di procedere è più

· Hist. de la ghil du XIII siècle, leçons 2 et 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., p. 3. <sup>2</sup> Introd. à l'hist. de la phil., leçon. 2.

Fragm. phil., préf. de la prem. édit., tom. 1, p. 45. 4 Paris, 1829, p. 1-8.

luirod. à l'hist. de la phil., leçon 2. Hist. de la phil. da XIII siècle, leçon 5.

prudente; ma parmi assai men generoso: e quando la buona creanza se ne contenti, non so se la lealtà, e la carità cristiana possano appagarsene. Oltre che, se c'è l'obbligo di non ingiuriare, si è pur tenuto a non adulare. Queste lodi sdolcinate e acoccolate, che oggi ingombrano i libri, fanno stomaco alla gente. L'arena letteraria, se non è un luogo da pugni, non è anco una sala di ballo: nè chi scrive ha buon garbo a imitare i damerini, che complimentano le signore. Se si dee eccedere alcun poco da qualche parte, amerei meglio che i letterati adombrassero la fiera e virile ruvidezza dei lottatori, che gli scambietti, le smancerie, i vezzi dei molli ed effemminati cicishei. Gli antichi non parlavano, non lodavano in questa maniera: nè posso immaginarmi che Demostene e Cicerone, Tuc idide e Tacito, Dante e Michelangelo cerimoniassero alla foggia dei moderni, come non posso figurarmeli attillati e attreggiati, secondo la moda, che fiorisce sulla Senna.

## Note 5.

Siccome, non che confutare una folla di autori moderni, che sentono diversamente da me, circa i punti trattati nella mia opera, non ne fo pure menzione; debbo dar ragione del mio silenzio. Il quale alcune volte procede da mera ignoranza; perchè nelle mie condizioni di fortuna, non essendomi possibile il pigliar conoscenza di tutti i libri, che si stampano anche solo in Francia e in Italia. non posso ragionevolmente discorrerne; nè so adattarmi all'uso corrente di parlare delle cose e dei libri, che non conosco. Altre volte, e a dir vero molto spesso: il mio tacere proviene da un altro motivo, che lascerei volentieri indovinare al lettore, se non mi fosse d'uopo accennarlo, per mia giustificazione. Iq credo che l'interesse della scienza, e la preziosità del tempo, dalla parte di chi scrive e di chi legge, interdicono che si faccia menzione di quelle opere, che non si levano sopra il mediocre per la dottrina, e per l'ingegno degli autori. Tutto ciò che è triviale, leggero, o volgarmente paradossale, non merita pure di essere nominato; perchè se si volesse tener dietro a tutte le inezie, le stranezze e le scempiezze, che si stampano alla giornata, si andrebbe in infinito, con tedio indicibile e nessun pro dei lettori. Egli basta fermare i pronunziati applicabili alle varie dottrine che corrono, atti e sufficienti a mostrare il vero pregio loro. L'impresa di criticare e confutare sugosamente i libri mediocri, che escono di tempo in tempo, appartiene ai giornali; dico ai giornali buoni, che siano quali debbono essere. Imperocchè un buon giornale non è la scienza, ma la censura di quelli che la coltivano. Chi acrive un libro dee solo far caso delle opere di peso ; le quali veramente non danno niolta fatica a chi s' intromette di filosofare; perchè il buono in questo genere non su mai così raro, nè il cattivo o il mediocre così strabocchevole, come oggi. Ciò basterà per escusarmi, se io preterisco affatto certe composizioni re enti, senza guardare al giudizio, che se ne porta dagli ar-

bitti della moda. Nel qual novero io colloco una ponderosa compilazione, che si sta facendo in Francia, sotto il titolo di Enciclopedia nuova: i cui autori usciti dalla scuola del Saint-Simon, cominciarono a divulgare i lor pensamenti in uno scritto periodico, sotto il nome di Rivista enciclopedica. Or che dire di una setta, la quale comincia con un giornale, e finisce con un dizionario? I giornali e i dizionarii scientifici con poco hene han fatto tanto male al vero sapere, che chi non sa eleggere altra forma che questa, per esprimere i proprii pensieri, non fa presumere molto favorevolmente della sua profondità filosofica. I giornali e i dizionarii ripugnano assolutamente all' unità, alla simmetria, alla coucatenazione, alla precisione, alla concisione, alla chiarezza, insomma all' organismo scientifico: fanno il sapere in pezzi: rendono impossibile ogni ordine: introducono il caos nelle dottrine; importano molte lacune: e molte ripetizioni inevitabili; e quindi piacciouo ai lettori frivoli, ma infastidiscono e impazientano chi cerca ne' libri un alimento sodo e nutritivo. Si noti bene che io parlo qui dei giornali, che si scostano da quel fina, che si dovrebbono proporre. Un ingegno non volgare, ma scettico, come Pietro Bayle, può dilettarsi dell' ordine disordinato di un dizionario, come conforme al suo sistema; ma un gran filosofo dogmatico, una mente architettonica, dee ripugnare a tal maniera di componimento. Nel secolo passato una setta, che mirava a distruggere tutti gli ordini stabiliti, concepì l'idea di una enciclopedia, che corrispondeva maravigliosamente al suo intento; la quale in effetto demolì ogni cosa, e sterminò in Francia la religione e il vero sapere. Ma gli strumenti, con cui si atterra e si riduce in polyere un edifizio, non sono già quelli, con cui si può rifabbricare; onde il volere restituir la scienza e ricomporte la religione con enciclopedie e altre tali opere, la cui sola forma esclude la profondità, è impresa ridicola. Egli è vero che gli au tori della Enciclopedia nuova si propongono di continuare la tradizione del secolo decimottavo. La tradizione? Ma che tradizione può esser quella, che preme le orme de filosofi più antitradizionali, che siano stati al mondo? Se non si vuol pperilmente abusare il senso dei vocaboli, la tradizione non consiste già nel ripetere e seguire le stravaganze, in cui può cadere questa o quella generazione di pensanti, ma nel custodire quell' insegnamento, che per una catena non interrotta risale ai principii del genere umano. Gli autori dell'Enciclopedia nuova pretendono veramente di mantenere questa catena; ma siccome essi ripudiano la verità storica dei monumenti, che ne sono il primo anello, e turbano il regno della critica colle fole germaniche dei miti e dei simboli, applicati promiscuamente a tutte le parti dell'antichità, i dogmi tradizionali non banno più alcun valore, e arrendevoli, come pasta molle ai capricci dello spirito, riescopo ciò che piace a ciascuno di farne. Quanto alla dottrina, i nuovi enciclopedisti lasciano molto da desiderare 1; e se

<sup>&#</sup>x27;Si avverta che io parlo solo di quelle parti dell' Enciclopedia nuova, che riguardano le scienze speculative e religiose.

sig. Cousin, mi paiono molto ingrati; perchè, vogliano o non vogliano, questi fu il loro maestro; e s'egli non avesse fatta in Francia una tratta del panteismo e razionalismo germanico, distribuendolo a ritaglio dalla bigoncia, e adornandolo con eleganza e disinvoltura francese, i Sansimonisti, e i nuovi enciclopedisti, non sarebbero venuti al mondo. Certo, che le loro teoriche sul progresso, il loro piacevole ideale, la mescolanza del materialismo collo spiritualismo. Il mistico e sibillino panteismo, onde fan professione, e tutto ciò che sputano sui simboli, e sui miti biblici, sono derrate tedesche, spogliate del loro valor relativo, cioè di quella novità e profondità, che può avere anco l'errore, quando è opera d'ingegni dotti e virili. Vedesi nei recenti enciclopedisti, come ne' copiatori ambiziosi di ogni genere, il capriccio di voler essere nuovi e pellegrini, e l'impotenza di riuscirvi. Vedesi nel loro stile un difetto assoluto di sobrietà, di polso, di chiarezza : un fare saltellante, scucito, declamatorio; un uccellare ai concettuzzi e alle imagini; uno studio continuo di supplire all'ingegno collo spirito; e alle idee colle parole; una prolissità vaporosa e sentimentale, che non so quanto diletti ai Francesi d'oggigiorno, ma che certo riesce insopportabile a noi Italiani. Dico a noi, cioè a quelli, che serbano qualche vestigio dell'indole antica; perchè fiorisce pur troppo nella penisola una nuova scuola, a cui le affettazioni e le esorbitanze oltramontane nel pensare e nello scrivere paiono ancor poco. Ma questa scuola non allignerà nella terra di Dante, dell'Ariosto, del Machiavelli, del Buonarroti, del Galilei, del Vico, dell'Alfieri, del Leopardi, del Manzoni: la patria della scoltura moderna, non sarà mai quella dei vapori. Il capriccio di usare uno stile poetico in prosa, specialmente quando si tratta di cose scientifiche, e il vezzo del neologismo inutile, fanno certissimo segno di una gran povertà di concetti, di poca o nessuna vena inventiva: la fecondità della mente, e la proprietà semplice del dettato sono inseparabili. I nuovi enciclopedisti ti discorrono di psicologia, di metafisica, di dogmi cristiani, di materie difficilissime, nelle quali si richiede la più gran precisione e proprietà di linguaggio, senza nè pur conoscere i termini elementari della scienza, adoperandoli bene spesso a ritroso; e si credono di supplire alla esattezza della elocuzione coi fiori rettorici e colla poesia. Si può egli immaginare una metafisica più confusa, un guazzabuglio maggiore degli articoli Ciel e Conscience? Uno scioperio di teologica erudizione, fatto più a sproposito, degli articoli Augustin, Baptême, Christianisme, Conciles, Confession, Confirmation? Se questo modo di pensare e di scrivere si stabilisse, dovremmo disperare affatto della filosofia, della critica, della storia, e di ogni altro ramo più importante del verace sapere. Si può ideare una fagiolata più sollazzevole degli articoli Amour e Amitié? B non si ha rossore d'inserire in una Enciclopedia, che è pure un' opera seria, almeno nel concetto degli autori, degli squarci dettati collo stile del Berquin o del Florian? E si giudica star bene nelle composizioni dottrinali un modo di scrivere manierato, leccato, sdolcinato, eunuco, che

un valentuomo si vergognerebbe di usare, ezlandio in un idilio e in un romanzo? E con siffatto stile si bestemmia la religione? Si spinge talvolta il sarcasmo e l'indecenza fino ad un segno, a cui non seppero arrivare gli scrittori men verecondi del secolo passato? Come in questa singolare apostrofe: « Ahl Christ, votre paradis m'épouvante, et j'aime » encore mieux ma vie passagère avec tous ses désappointements et > toutes ses peines, que votre immortalité avec toutes ses joies et tou-• tes ses récompenses 1. » E in quest'altra : « Vous avez connu . 0 « Jésus, les douleurs du corps, mais vous n'avez pas plus connu les douleurs de l'âme, que vous n'en avez connu les jouissances!... Lais-■ sez-nous croire que vous auriez envisagé la condition des femmes a-« vec plus de charité et de profondeur, si, sur votre trajet, vous en aviez rencontré une digne de vous aimer et d'être aimée de vous, ô • le plus tendre et le plus sublime des coeurs 2. » Niuno certo crederebbe di trovare tali empie e sguaiate giaculatorie, che tengono del comico e dell'infernale insieme, in un'opera così grave, e così severa. come cotesta, almeno se si dee credere al frontispizio. Il dar solo un saggio competente della suppellettile filosofica, storica, religiosa dei compilatori, richiederebbe un discorso troppo lungo, da inserirlo in una not i. Il pregio principale di un buon dizionario scientifico consiste nella chiara, precisa, succinta ed eletta esposizione dei fatti, per la quale solamente può essere di qualche utile agli studiosi, che lo consultano. Ora ciò incontra di rado ai nuovi enciclopedisti; i quali bene spesso riempiono tutto l'articolo di vuote generalità e di triviali declamazioni, senza dir nulla di ciò, che fa il soggetto di esso. Leggi, verbigrazia, l'articolo César, se vuoi avere un saggio di questa maniera di comporre. Talvolta carlono in errori di storia, che o siano effetto d' inavverten-22. ovvero d'ignoranza, nelle condizioni attuali della scienza sono quaai incredibili. Qual è per esempio l'etnografo dei giorni nostri, che ponga il corpo degl' Illirii e dei Persiani dell' età di Alessandro fra i popoli semitici, oppositament: agl' indogermanici 3? Quanto alla filosofia, le idee dei compilatori sono affatto confuse, come si può vedere negli articoli Bonheur, Condillac, Conscience, Éclectisme e altri, ed è impossbile il farsi un concetto preciso del loro sistema. Il loro panteismo, e le loro dottrine sull'infinità del mondo, e sull'immortalità degli animi umani 4, contengono tante contraddizioni, che il solo enumerarle sarebbe cosa troppo fastidiosa. Non si può meglio capire la confusione della psicologia colla fisiologia, onde si vantano; e la maniera, con cui combattono le do trine del Cousin e del Jouffroy in questo proposito. può regionevolmente indur chi legge a sospicare che i valenti critici non conoscano pure i rudimenti della disciplina, che trattano a fidanza. Generalmente il difetto di buoni studii, di studii elementari, e gl' inconvenienti, che provengono dalle letture disordinate, e non precedute da

<sup>\*</sup> Art. Ciel, tom. III, p. 607.
\* Art. Alexandre, tom. 1, p. 261.
4 Art. Ciel.

opportano tirocinio, si fanno sentire a ogni poco nel corso di quest' opera. Come spiegare altrimenti la lode sperticata e puerile, che danno alla filosofia francese del passato secolo: « La mystérieuse puissance « de la philosophie française, révélation nouvelle, voix de notre ser-« ple, voix du genre humain, voix de Dieu 1? » Il pareggiare, che fanno, la teorica del sig. Lamennais sulla certezza alla Critica della ragion pura 2; cioè uno dei lavori più superficiali e insussistenti, che abbia veduto l'età nostra, coll'opera più pellegrina e profonda, (a malgrado de' suoi errori,) della psicologia moderna? Il sig Lamennais è fuor di dubbio un elegante ed eloquente dettatore : ma non merita certo maggior riputazione come filosofo, che come statista od erudito e teologo, eziandio avendo riguardo ai primi suoi scritti. Cito questo giudico, perchè può servir di paragone a conoscere qual sia l'estimativa dei nuovi enciclopedisti nelle materie filosofiche. Il loro giudizio enlle filosofia di san Bonaventura ha forse d'uopo di una erudizione un po' più squisita, ad essere apprezzato. « Il ne cherche pas, » dicono essi , « le fondement de sa foi dans l'ontologie pure, comme Saint Tho-« mas 3. » San Bonaventura, malgrado la trascuranza degli storiografi, è uno dei filosofi più eminenti del medio evo; e il suo merito più insigne è appunto di essere un grande ontologista, e più ontologista ancora di san Tommaso. Ma egli è sovrattutto nelle cose teologiche, che i mestri compilatori sono deliziosi. Se hai pazienza di leggerli, ci imparetsi che le obbiezioni fatte contro il racconto mosaico dell'arca sono insolubili 4; che il diluvio non potè essere universale, perchè l'acqua dell'oceano non sarebbe bastata a superare i gioghi dei monti <sup>5</sup> ; che nel caso contrario non vi sarebbe più « aucune garantie dans ce monde « pour les établissements auxquels nous mettons tant de peine et de « travall, » e che i testamenti dello spirito sarebbero sottoposti a perire come quelli della ricchezza 6, danno veramente deplorabile, sovrattati to se si parla dei testamenti enciclopedici, che si rogano in questo secolo, i quali sono sicuri di durare in eterno, se non accade un nuovo diluvio; che il Cristianesimo nacque dal matrimonio (traduco letteralmente) del dogma orientale colla filosofia greca 7 ( sentenza che lo stesso sig. Strauss 8 non ha osato dare, come fondata ); che « on est éton-« né de toutes les racines que le christianisme avait déjà, lorsq'il com-« mença à prendre son nom ; on est surpris de voir que le pagantame « lui-même lui a servi de berceau; on est dans l'admiration en com-« prenant que cette religion, si nouvelle en apparence, sut la réalisa-« tion et la conséquence de ce que la philosophie avait enseigné de plus « élevé sur la nature divine 9; » (il lettore sarà piuttosto étonné ché si Art. Cathérine II, tom. 111, p. 334.

Art. Éclectisme, Fe part., S 1, not. 3 Art. Bonacenture, tom. 11, p. 786. 4 Art. Arche, tom. 1, page 763.

<sup>5</sup> Art. Déluge, livrais. 25, p. 261, 262, 263. 6 Art. Antédilusiens, tom. 1, p. 601, 602. 1 Art. Alexandre, tom. I, p. 261. Vie de Jesus , trad. par Littre. Paris, 1839, sert. I, chapitre 5, \$41, tour. I, it. 1, p. 337. Art. .cirianisme, tom I, p. 811.

faccia il Cristianesimo prole del gentiles:mo, in vece di considerar questo, come una degenerazione di quello;) che « la pensée chrétienne, la e pensée initiale et, pour ainsi dire, plastique du christianisme » appertiene all' Arianesimo, non meno che al cottolicismo, non ostante che gli Ariani negassero che il Verbo sia Dio, e instituissero una religione diversa dalla cattolica 1; che santo Atanasio e santo Agostino furono i fondatori del cattolicismo; che fino alla metà del quarto secolo il dogma cristiano non uveva unità; che santo Atanasio deificò solidamente Gristo e stabili il dogma del Dio trino; che santo Agostino e il Cristianesimo furono quasi manichei; che il dogma del peccato originale è un manicheismo cristiano; e che la sentenza cattolica e quella di Manete « c'est absolument la même chose, du moins quant à l'existence du mal e et à l'empire qu'il exerce sur la terre 2: » (che direbbero i valenti melogi, se loro si dimostrasse, come si può fare nel modo più rigoroso, che senza il dogma del peccato originale, il vero Manicheismo è logicamente inevitabile?); che la formola cristiana « de Dieu le Père et de Dieu le Fils... veut dire: La fatalité règne dans la création, ou pour a employer les termes mystiques, dans le sein de Dieu le Père ; mais « le règne de l'intelligence viendra, et la fatalité sera vaincue ³; » che Lutero negò la presenza reale di Cristo nell' eucaristia 4; che, ciò non cotante. « Luther... entendait les mystères du Christianisme aussi caenthaliquement que Bossuet 5; » che il Bossuet sacrifiait sans façon besucoup de protiques du catholicisme ai protestanti; ch'egli sece une oeuwe de protestantisme ; ch' egli était au fond atteint et pénétré de protestentisme 6; che il protestantismo dee essere lodato, perchè liberò il mondo de cette épouvantable turannie del culto de' santi, il quale faceva mipriser la terre et toutes les réputations de la terre 7: che le Christianiene épuisé n' a pu résoudre i problemi... di chi? di Pietro Bayle 8; che H'eoncilio di Nicea non seppe l'astronomia, fece discendere Cristo agli inferni e salire al cielo; che gli astronomi moderni hanno il vanto di aver ruiné de sond en comble se sabuleux édifice 9; che nei primi conci-

<sup>\*</sup> Art. Arianisme, tom. I, p. 820, 821.

Art. Athanase, Augustin, tom. II, p. 191, 252.
Art. Aeminianisme, tom. II, p. 61. Leggi tutta questa pagina, chi voglia averena saggio delle inezie, che si possono dire filos fando sui dogmi religiosi, quando non d conce la materia.

<sup>\*</sup> Art. Bossuel, tom. 11, p. 824. 4 Art. Béranger, tom. II, p. 610, 611. 1bid., p. 822, 823, 824. L'abate Bergier su ancor più infelice, poiche oltre al-Pessere aux trois quarts protestant et philosophe, comme on l'était de son temps, che incredulo, egli difendeva il Cristianesimo e il cattolicismo, senza intenderli. (Art. Bergier, tom. II, p. 618.) Povero abate! Quanto al Bossuet, i nuovi enciclope-esti, copiarono nel giudicarlo Giuseppe di Maistre, che fu il primo a scoprire il pro-Watentismo del più gran lume moderno della Chiesa gallicana. L'arguzia ebbe buona fintana, e su ripetula da molti. Noterò di passata che i filosofi: della Enciclopedia nuova, ai quali manca l'inventiva anche nell' errore, debbono molto al Maistre : scrittore aradossastico, e più dilettante di filosofia, di crudizione, che erudito o filosofo, degno di lede in alcune e di biasimo in altre parti delle sue opere, ma che con tutti i suri errori e difetti, è un gigante a paragone di quella frolla di pigmei di ogni genere, che, da dieri o quindici anni in qua, fanno in pezzi le sue sposlie.

\* Art. Canonisation, tom. III. p. 219.

\* Art. Eayle, tom. II, p. 819.

<sup>9</sup> Art. Ciel, tom. 111, p. 601.

and regard that erand altra . Che rithresentanti del popolo , a che la uniche de Nova for une veriteble cusendice constituante, une veritable consention in the cami in fividuo futuro , quando l'ideale scenderà sulla serra, sara verso se stesso papa e imperatore, e che ciò è tanto ve-The sembra all autore di vederlo seritto in alto, sopre colonno di bersa: 2.eec. Ma ciò basti, per dar un saggio al lettore dell' Enciclopedia 19 14 la. Se questi pochi sorsi ali fanno venir l'acquolina in bocca, exil petra ricorrere, per abbeverarsi, alle stesse fonti. Quanto a me, explose, che non credo conortuno, (fuori del caso di necessità, ) di corr re una lancia con armeggiatori , dotati di una critica così nuova e essi fermidabile; onde il mio silenzio sarà almeno escussto. Ma in mancanza di ciò, prima di chindere questa lunga nota, regalerò antora a chi le: ge un piccol brano dei puovi enciclopedisti, che rappresenta allo spirito una impiazione molto piacevole. « Voilà trois siècles qui e se sent passés, a dice uno degl'illustri compilatori. « sans que le « Christianisme ait convoque un seul concile ; et aujourd' hui un cone cile orthodoxe de tous les évêques ou docteurs du Christianisme serait o presque aussi en arrière de l'etat de la science et de la foi humaine. ø gu' un concile des pontifes de l'Égypte ou des prêtres de Jupiter, s'il e était possible d'en rassembler un 3. » Ninn cattolice si sdegni di que: sta sentenza, o faccia osservare, ch' se bene i pastori cattolici fossero ignorantissimi deile scienze umane, come piace al dotto enciclopedista di supporre, un concilio non sarebbe assurdo nè ridicolo, como quello che notrebbe solo versare, per ciò che spetta al dogma, sulle costanti e perpetue tradizioni della Chiesa; imperocchè così discorrendo mostrerebbe di non entrare nel senso profondo dei nuovi enciclopedisti. I quali cella loro alchimia dei miti e dei simboli trovano, sotto i dogmi cristiani, i più bei secreti del mondo: e quasi toccando la religione con vergi magica, la fanno diventar ciò che vogliono conde non mi maraviglierebbe, se riuscissero a provare, esemp grazia, che i Padri di Nicea risolsero alcuni problemi di trigonometria, in proposito della Trinità, e che quelli di Trento agitarono una questione di chimica, nella controversia della transustanziazione. Secondo il quale intendimento, è verissimo che un concilio ecumenico, per non essere en arrière, dovrebbe essere enciclopedico. E siccome questo titolo non conviene a nessuno meglio, che ai nostri compilatori, e che essi d'altra parte ci hanno dato un bel saggio di erudizione teologica, e di profonda maestria nello interpretare con chiarezza, precisione ed efficacia ciò che i teologi cattolici più non intendono 4; però vo pensando che il solo concilio grave e fruttuoso, che sia possibile ai di nostri , dovrebbe etsere celebrato dai padri dell' Enciclopedia nuova.

<sup>1</sup> Art. Conciles, tom. III, p. 71%.

<sup>&</sup>quot; Ihid., p. 728. Ait. Culte, livrais. 26, p. 160.

Art. Conciles, tom 111, p. 727.

<sup>4</sup> Art. Bergier, tom. 11, p. 615.

## Note 6.

·Pochi scrittori hanno sortito apologisti in sì gran numero, e così disgraziati, come Giorgio Byron; fortuna peggiore, che l'aver molti e cattivi critici. Uno di questi infelici lodatori, e de' più recenti, inveisce contro i letterati plebei, che tacciano d'immoralità l'autore del Manfredo, e conchinde dicendo: « A toi, Byron, prophète désolé, poëte plus « déchiré que Job . et plus inspiré que Jérémie . les peuples de toutes « les nations ouvriront le panthéon des libérateurs de la pensée et « des amanta de l' idéal ! ! » Tutte l'articolo è scritto su questo tuono . il quale non so se sia patrizio o plebeo, ma certo è tale, che dispensa altrui da ogni replica. Conciossiachè, per la vita vostra, che si può rispondere a chi paragona e preserisce il Byron a Giobbe e a Geremia? Certamente nulla. Io mi vergognerei di menzionare queste brutture, se l'articolo, in cui si trovano, non meritasse qualche considerazione, come saggio degli uomini e dei tempi. Imperocchè vi si trova una rabbia contro il Cristianesimo e il cattolicismo, un furore che prorompe in bestemmie e sguaiataggini, e richiama alla memoria lo stil forsennato, di cui si dilettavano nella età scorsa i nemici della religione. Coal. verbigrazia, discorrendo del Dio della Bibbia, l'autore si esprime in questi termini : « Ce misérable Jéhovah , qui joue avec les peuples « sur la t rre comme un joueur d'échecs avec des rois et des pions sur • nn échiquier 2. » Parlando a un poeta cattolico : « O grand poëte! • philosophe malgré vous! vous avez bien raison de maudire ce Dieu a que l'église vous a donné 3! » Lascio stare il modo, degno di Lutero, con cui vi si parla del Papa, e un ignobile insulto contro un uomo, che gode della stima e riverenza universale. Certo, Silvio Pellico, miracolo di generosità e d' innocenza in un secolo vile e corrotto, si recherà ad onore le ingiurie di una penna bestemmiatrice, e avvezza a for arrossire co' suoi scritti gli uomini costumati. Ma ciò, che importa di avvertire si è , che ora comincia a rinascere una foggia di scrivere passata in disuso, e tenuta per indegna di chi ha ricevuto una gentile educazione. Da che proviene questo cangiamento? Dalla vitalità tenace della religione. Alla quale testè si risparmiavano le contumelie, perchè la si aveva per morta; ma ora si ricomincia a darle addosso, perchè si è conosciuto ch' ella è ancor viva, e atta a ripigliare nel seno della civiltà nostra il primo suo vigore. S'ella si tenesse davvero per estinta, come molti van dicendo, senza crederlo, se ne parlerebbe in altro modo; non essendo proprio del cuore umano, eziandio ne'più traviati, l'insultare ai vinti. Noi, senza approvar le bestemmie, accettiam) l'augurio, e lo stimiamo più che fondato. E crediamo che la religione appunto perchè comincia a rivivere negli animi, dee aspettarsi un sopraccarico e un soprassalto di furore; nè ci stupirebbe, se dal

t Rerne des deux mondes, [, déremb. 1939. \* Ibid., p. 630. \* Ibid.

canto dei letterati veramente plebei, il secolo finisse con maggiore demenza, che non ha avuto principio.

## Note 7.

Vi ha una certa generazione di lettori, che non possono sostenere il menomo discorso di metalisica, e credono di annullarlo e confutario in modo laconico, dicendo con dispetto: sottigliezze! Io non so, se costoro, come nemici che sono della metafisica, sarebbero in grado di dare una definizione schietta ed esatta del sottile, in ciò massimamente, che nou concerne i corpi. Per me non credo che questa qualità faccia per sè stessa pregiudicio a ciò che si dice, e stimo il sottile, quando sia vero, preferibile al falso, benchè questo per ordinario sia grossolano. Se dalle cose materiali si può conchiudere a quelle dello spirito, parmi che le entità sottili non abbiano da vergognarsi, e che la scienza destinata a trattarne non sia una ciancia; parmi, per esempio, che i fluidi imponderabili, i quali ragionevolmente debbono essere sottilissimi, siano di maggior momento nella costituzione dell'universo reale, e però di niù gran pregio nell' ordine dello scibile, che parecchi oggetti assai più massicci ed appariscenti della natura. Nè credo che alle teoriche scientifiche della chimica, dell' ottica e della meccanica, che riposano su calcoli, investigazioni ed esperienze sottilissime, altri voglia preferire l'industria del falegname, o l'arte di concimare i campi. Anzi porto opinione, che generalmente parlando, la sottilità in ogni genere sia più pregevole della gro-sezza, salvo forse nell'ingegno, di che mi rimetto a' miei valenti appuntatori. Coloro che accusano i filosofi di troppo sottilizzare, dovrebbero biasimare egualmente i chimici, i quali fanno intorno ai corpi quel medesimo che gli altri intorno allo spirito, per giungere alla cognizione de' suoi elementi. La filosofia è in parte una spezie di chimica intellettiva, la quale è tanto reale e tanto fondata in natura, quanto la scienza, che insegna la composizione e divisione dei corpi. Egli è vero che siccome nei bassi tempi fiorì una falsa chimica, che uccellava alle chimere, così nella medesima età e nella più moderna ottenne, presso alcuni, una fallace arte di sottilizzare, e ghirib zzare in filosofia; di che gli Scotisti del medio evo, e gl'ideologi recenti ci danno esempio. Ma la filosofia di costoro si distingue tanto dalla verace, quanto la scienza degli alchimisti da quella dei chimici. Perciò i miei valorosi critici mi permetteranno che io apprezzi i concetti psicologici e metafisici , per sottili che siano, purchè conformi al vero, benchè non si possano vadere nè toccare, benchè non siano un lambicco, nè un telegrafo, nè una macchina a vapore, nè una via ferrata, e tampoco una polizza di banco, la quale, senza dubbio, è la cosa più soda e più sustanziosa. che oggi si trovi al mondo. Se essi non sono del mio sentimento e amano le cose grosse, li conforto a lasciare la lettura di questo libro, o piuttosto a scambiarlo con qualche altro di materia più palpabile e sa-

porita, come sarebbe, verbigrazia, un sugoso trattato sullo zucchero delle barbabietole, o un ingegnoso componimento sulla coltivazione delle patate.

### Nota 8.

Ella è cosa curiosa l'intendere, come più di un secolo fa, cioè nel 1708, quando una parte de' grandi scrittori francesi dell'età precedente sopravviveva, e calde tuttavia erano le ceneri degli altri, un Italiano di grandissimo ingegno, creatore della filologia filosofica, discorresse dei pregi e dei difetti dell'idioma, che si parla in Francia. « Galli substan-« time vocabulis abundant: substantia autem a se bruta et immobilis . e nec comparationis est patiens. Quare nec sententias inflammare. a quod sine motu, et quidem vehementi non fit; nec amplificare et exae gerare quicquam possunt. Indidem verba invertere nequeunt; quia. d cum substantia summum sit genus rerum, nihil medium substernit, in quo similitudinum extrema conveniant et uniantur. Ouamobrem "metaphorae in eius generis nominibus uno vocabulo fieri non posa'sunt; et quae duobus fiunt, ut plurimum, durae sunt. Ad haec, orad'tionis ambitum consti, nihil ultra membra praestiterunt: nec amplioe res versus, quam quos dicunt Alexandrinos, fundunt: qui et ipsi, repraeterquamquod distrophi sunt, cum praeterea singuli sententias e claudant, et bini similiter desinant; quarum rerum altera omnem mia muit amplitudinem, altera allevat gravitatem; sunt inertiores tenuioresque elegiscis. Duas duntaxat voculationum sedes, ultimam et pee nultimam habent: et ubi nos ab ultima tertiam acuimus, ii accentum • In penultimam transferunt: quod nescio quid tenue et subtile sonat : c quibus rebus fi nec amplis periodis, nec grandibus numeris apti sunt. · Sed ut eadem lingua omnis sublimis, ornatique dicendi characteris «'impos, sic tenuis patientissima est. Cum enim substantiae vocabulis "Ecateat, atque ii ipsis quae substantias, ut Scholae dicunt, abstractas \* significant, rerum semper summa perstringit. Quare didascalico di-« cendi generi aptissima est: quia artes scientiaeque summa rerum ge-\* mera persequantur. Atque hine factum, ut ubi nos nostros Oratores · Thudamus, quod diserte, explicate, eloquenter dicant, ii laudent suos, guod vera cogitarint. Et quum hanc mentis virtutem distracta cele-\* riter, apte, et feliciter uniendi, quae nobis ingenium dicitar, appel-«'lete volunt, Spiritum dicunt: etmentis vim quae compositione existit, Te simpliciesima notant: quod subtilissimae corum mentes con com-« positione, sed tenuitate cogitationum excellant. Quare si eius disputa-· Monis, summis dignae philosophis, illa pars vera est: linguis ingenia, e-aon lingues ingeniis formari; hanc novam Criticam quae tota spiritualis « videtur, et analysim, quae Matheseos subjectum, quantum ex se est , « omni prorsus corpulentia exuit, uni in orbe terrarum Galli vi suae subti-« lissimae linguae excegitare potuerunt. Cum haec igitur omnia ita sint,

a eloquentiam suae linguie parem ab una sententiarum verita'e, tenuica tateque, et deducta ordinis virtute commendant 1. » Segue quindi, a guisa di contrapposto, un breve elogio della lingua italiana. Il Vicotocca pure del francese idioma nella seconda Scienza nuova 2, e vi accenna egualmente la conformità di esso coll'analisi, e la disformità dalla sintesi, conchiudendo, tali lingue sottili, ma deboli e impotenti, essere proprie di coloro, che affilatissimi nella lor maniera di pensere, sono inabili ad ogni grande lavoro.

Una qualità dell' idioma francese, che ha pure radice nell' ingegno e nell'indole della nazione, che lo parla, e di cui il Vico non fa menzione. è una certa leggerezza millantatrice, una propensione allo scagliarsi e alle iperboli, la quale si manifesta, così nelle metafore più usuali, come in tutte le parti, e nel colore della dicitura 3. Si chiamino a rassegna i tropi francesi più comunali, e resi famigliari dalla consuetudine. e si vedrà che per lo più superano di audacia i modi figurati, che occorrono nelle altre lingue di Europa, e segnatamente nell'italiana. Da ciò anche nasce che il parlar de Francesi, senza eccettuare i loro grandi scrittori e oratori, dice assai più in apparenza, che in effetto: la parola, la frase, la figura oltrepassa quasi sempre il concetto, che esprime: t'accorgi che il parlante e lo scrivente sanno o sentono meno di quel che paiono sapere o sentire, al contrario di ciò che accade presso altre nazioni. e segnatamente negli antichi scrittori italiani e greci; la qual sola avvertenza basta a scemare notabilmente, o anche ad annullare affatto il di-. letto, che si può ricavare dalla conversazione e dalla lettura, Imperocchè ciò che piace nel leggere e nell'ascoltare, si è il poter presupporre che chi parla o scrive, pensi assai più, chenon dice; onde la m. nte nostra nel voler penetrare oltre il velo delle parole, si perde in un non so che di vago e d'indefinito, che le va a sangue; ma quando ella s'accorga, che sotto le voci, non v' ha nulla, o meno assai che promettono. l'incanto è distrutto, e manca la ragion principale, che si lega di simpatia a chi scrive o favella, e ci rende attenti e desiderosi testimoni del suo discorso. Da questo difetto di corrispondenza fra il sentimento e la frase nasce che lo stil francese, con tutta la grettezza della lingua. è assai meno semplice, naturale, efficace, che quello dei nostri antichi: ci trovi sempre un non so che di sforzato e di ampolloso, che ripugna al genio pelasgico. E ciò che dico dello stile, si può intendere altresì dell' uomo naturale e artificiale, (giacchè, secondo il Buffon, l'uno à l'altro,) e del modo, con cui viene imitata ed espressa l'umana natura. Così. verbigrazia. i Romani del Corneille possono parer tali su le ripe della Senna; ma su quelle del Tevere, dov'è probabile che non siano affatto spenti gli spiriti dell' antico Lazio, sembrerebbono Gradassi, Rodomonti, paladini, cioè nomini nati, non già in Roma, ma in Parigi,

Vico, De nost, temp. stud. rat. Op. lat., tom. I, p. 20, 21.

<sup>\*</sup> Lib. 1. Degli elem. 21 . - Op. ed. Milano 1836, tom. V, p. 100, 101.

<sup>2</sup> Questa non è l' esagerazione, di cui parla il Vico.

Francesi danno moralmente e corporalmente il loro tipo a tutti i pernaggi forestleri : gli eroi del David sono tutti galli : gallica nel più 'quadri francesi è la stessa figura del Redentore. L'eroismo francese n è quello degli antichi, dei Germani schietti, degl' Italiani del medio o, di Napoleone; ma bensì l'eroismo cavalleresco delle crociate, il cui idello si trova veramente fra i Franchi, ma che i Franchi redarono i Galli, e di cui gli storici latini ci rendono imagine, non nei Romani, n in Arminio, nè in Viriate, ma in Brenno, in Valentino, in Viridoaro. Se tu hai vedute certe statue e pitture francesi, che rappresenno i loro prodi, come per esempio il principe di Condé, che essi nameno il gran Condé.) nel furore della mischia, colla parrucca in ca-, e in attitudine da spiritato, e le paragoni coll'iconografia eroica delantichità, questo solo ragguaglio varrà meglio di un lungo discorso, r farti comprendere l'infinito divario, che corre fra la moderna Frani, e l'antica Grecia o l'antica Roma. L'Ariosto, il cui senso era nisitamente italiano, trovò nel cavaliere un tipo serio, che pizzica di licolo, e senza caricar la mano, come fece il Cervantes, impresse ll'arte cavalleresca un marchio di ridicolo, che non potè essere rimao, nè pur dall'ingegno tenero e profondo, ma assai meno robusto. Torquato, L'eroismo antico, cioè greco e romano, e l'eroismo cristia-. ma italico, ed crede della romana virtà, ha una semplicità imparegfifie, una gravità spontanea, una maestà non affettata : non sa punto quel ventosello e saltarino e sventatello, che spesso si ravvisa nel lore dei nostri vicini. Dicasi altrettanto della lingua, della poesia, delle fi belle, dell'eloquenza. La lirica francese è troppo spesso un'amazne in guardinfante, incipriata e imbellettata. Pochi scrittori sono così andi nella loro lingua, come il Bossuet è veramente nella propria. Mavia non credo di esser solo fra' miei compatriotti, se dico di non ter ammirare coi retori francesi alcuni passi di quell'oratore, come resempio il seguente: « O nuit désastreuse! ò nuit effroyable ! où relemtit tout à coup, comme un éclat de tonnerre, cette étonnante nouvelle: Madame se meurt! Madame est morte 1! » lo chieggo, se questi repiti e romori, che non potrebbero esser più grandi, quando si avveme fl fractus illabitur orbis di Orazio, e l'universo andasse in fascio, uno in proporzione colla morte di una principessa? Si potrebbe scagliat più chi volesse dipingere la caduta di un imperio o il finimondo? Laio stare quella voce madame, che rappresentando all'immaginazione izzii e le smancerie delle dame parigine, contrasta tanto alla gravità c implicità di un'orazione funerale, quanto a quella delle tragedie; giac-Equesto è difetto della lingua, non dello scrittore. Nè mi arrogo con du accusare uno scrittore così insigne e ammirabile come il Bossuet, infiche abbia offeso il decoro, secondo il modo di sentire dei Fransi: mi ristringo a dire che tali bellezze possono essere gustate diffic.lente da noi Italiani, come nol sarebbero state per avventura da un

<sup>1</sup> Orais, fun. d' Henr. d' Anglet.

Greco o da un Romano dell'antico Lazio; non potendomi figurare Demostene, Cicerone, Atanasio, il Grisostomo, Gregorio di Nazianzo in atto di scrivere o parlamentare a questa foggia. Poichè sono in via di bestemmisre, ne dirò ancor un'altra; cioè, che senza disdire al Mirabeau molto vigor d'ingegno e di facondia, io son tentato di ridere, quando altri lo paragona a Tullio o a Demostene; e mi ricordo del Corneille, che con molta sincerità antiponeva a Virgilio Lucano; parendomi che il Mirabeau sia, per qualche rispetto, il Lucano dell'eloquenza; e che quei tratti forti sì, ma ampollosi, convulsi e frenetici, che si citano delle sue aringhe, abbiano tanto del sublime consueto agli oratori illustri dell'antichità, quanto i moderni parlamenti di Parigi somigliano al senato dell'antica Roma.

Se si parla poi in ispecie dell'età nostra, trovasi che il modo di scrivere in francese più riputato ha una mirabile somiglianza con quello, che correva in Italia, durante il secolo decimosettimo. Non sarebbe difficile il rinvenire nel Chateaubriand, nell' Hugo, nel Lamartine mottissimi tratti, che tradotti letteralmente nel nostro idioma, potrebbono parere di Ferrante Pallavicino, del Tesauro, del Fiamma, dell'Achilini, del Ciampoli, del Preti, e di quanti altri più abbominati poeti e prosatori contaminarono le nostre lettere nel secento. Nè voglio inferir di ciò che i detti scrittori francesi siano cattivi, ma solo fermare un fatto; sapendo del resto benissimo che la Francia non è l'Italia, e che il secolo, che corre, non è il secento.

A proposito delle osservazioni sopraccitate del Vico sull'ingegno filosofico dei Francesi, non sarà discaro il vederle corroborate da un'avvertenza analoga per opera di un Francese sagacissimo, cioè del Dalembert, così parlante della propria nazione: « Tuttociò, che si riferi« sce ai sentimenti, non può essere l'oggetto di lunghe indagini, e lascia
« di piacere, quando non si può conseguire in breve spazio; ondechè il
« fervore, con cui lo abbracciamo, si spegne ben tosto; e l'animo, che
« se ne trova ristucco, come prima ne è sazio, corre dietro ad un altro
« oggetto; cui abbandona ben tosto nella medesima guisa. All'incontro
« il vero si è, che lo spirito non può ottenere quel che cerca, se non
« per via della meditazione; e per lo stesso motivo il suo godimento è
« proporzionato alla lunghezza dello studio messo in procacciarlo 1.»

### Nota 9.

<sup>«</sup> La France gouverne le midi de l'Europe, et c'est toujours un per « le passé de la France, qui est le présente de l'élite des populations « du Portugal, de l'Espagne et de l'Italie. Ces belles contrées sont en « général, et dans la philosophie en particulier, ce que les fait la Fran-« ce. Leur présent est le passé de la France; l'avenir de la France dé-« cidera de leur avenir. 2 »

<sup>\*</sup> Disc. prél. de l' Encycl.

<sup>2</sup> Introd. à l' hist. de la phil., leçon 13.

Non ispetta a me il parlare degli Spagnuoli e de' Portoghesi: veggauo essi, se il sig. Cousin abbia ragione o torto. S'egli ha ragione, e il loro avvenire è quello della Francia, i poveretti stanno freschi. Quanto all'Italia, egli è verissimo che il volgo, cioè il maggior numero, è pedissequo dei Francesi; ma il volgo, (non dico la plebe,) ancorchè ben vestito ed elegante, non è l'eletta della nazione. Il sig. Cousin, che ha viaggiato in Italia, ci dovette osservare le bertucce, e non gli uomini.

#### Nota 10.

Taluno chiederà forse, se, al parer nostro. l'eterodossia moderna. cos) nella speculazione, come nella pratica, s'accosta alla sua fine : o in altri termini, se il ciclo delle rivoluzioni sia concluinso. Imperocchè l'eterodossia è sempre una rivoluzione, che succede nella vita civile o intellettiva degli uomini. Ogni rivoluzione è una negazione della sovranità, cioè dell'Idea: le rivoluzioni intellettuali negano l'idea parlante, le politiche l'Idea governante; e dopo aver corse diverse vicende, finiscono col rinnovamento dell'imperio legittimo, cioè ideale, e, come oggi si dice, con una ristorazione, purchè non si pigli questo vocabolo nel senso dei legittimisti francesi. Dico adunque, parlando generalmente, che la ristorazione europea dipende dai popoli e dai principi. Se i popoli si ostinano a non voler ripigliare il buono antico, e i principi a mantenere o ripristinare i vecchi abusi, il male, che ci affligge. durerà, e il mondo sarà turbato da nuovi rivolgimenti. Confesso che la cecità dei popoli e dei principi mi spaventa. Gli uni e gli altri mostrano una pervicacia maravigliosa a conservare ed accarezzare ciò che gli ammazza, a ripudiare ciò che potrebbe salvarli. I popoli amano l'empiotà e la licenza: i re si appigliano al dispotismo. E dove i borghesi ed i nobili, come in Francia e in Inghilterra, partecipano al governo, essi non si mostrano più savii, nè più umani dei re; giacchè non pensano ad altro che a godere della loro potenza, in vece di adoperarla a migliorare e felicitare la classe più numerosa della nazione. Se si va innanzi su questo piede, Gracco e Spartaco, lo Zisca e il Robespierre insanguineranno di nuovo l'Europa, e renderanno la fine del corrente secolo, come quella del passato, lacrimevole alla posterità.

Per ciò che spetta in particolare alle dottrine, si può anche dubitare, se gli spiriti siano veramente disposti a ritornare di corto alla fede, e se coloro che il credono, non siano illusi dal desiderio. Imperocchè, sobbene tratto tratto occorrano certe oscillazioni favorevoli alla causa del vero, non pure però, ragguagliata ogni cosa, che gli spiriti siano in via di regresso verso la religione: la miscredenza cangia forme, nou genio, nè sostanza. l'oco importa che dal materialismo e dall'ateismo siasi passato al razionalismo e ad un panteismo spirituale, ovvero anche ad una spezie di Cristianesimo astratto e speculativo; non essendo ciò altro, che uno scambio di opinioni; dovechè da queste a una fede posit va, ferma

e operosa, qual si addice all'uomo cattolico, l'intervallo è grande e il passaggio malagevole. Nè anche so, se il razionalismo corrente sia per durare. Parmi che oggi si rifaccia a passo a passo ciò che si fece in freita e ad un tratto nell'età trascorsa : che si tenti di eseguire scientificamente e a sangue raffreddo ciò che si era dianzi abborracciato, per impeto di passione e d'immaginativa. Gl'increduli passati di Francia discorrevano con rabbia; laddove l'empietà moderna in Germania è pacata, e bestemmia dottamente. Certo, dopo i lunghi circuiti dell'errore, dopo la voga di una falsa scienza abile a mantellare colla erudizione i sofismi, l'ingegno umano dovrà riposarsi nel vero; ma prima che si giunga a questo segno, nopo è forse che si compia l'integro giro dell'errore; e siccome nel periodo dell'empietà ignorante e appassionata, si trapassò dal negare la Bibbia e la rivelazione all'impugnare le verità razionali, e si riuscì all'ateismo; così nel periodo dell'empietà saputa e tranquilla, che ora incomincia, si farà pur transito dalla rivelazione alla filosofia. Il tempo non è lontano, in cui dal razionalismo spurio e floscio, che ora domina, si trascorrerà probabilmente in un nuovo sensismo; il quale avrà forse origine in Germania; destinata ad educare e dare una forma più rigorosa ed artifiziata alle opinioni del Condillac, come Emanuele Kant recò a perfezione il psicologismo di Cartesio e l'Hegel il panteismo. E già si può conghietturare ad alcuni segni che il sensismo cominci ad insinuarvisi e ad esservi in onore; il quale certo dovrà esser tanto superiore a quello del Condillac e del Tracy, quanto l'ermeneutica e la critica licenziosa dell'Eichhorn e del Gesenius sovrastanno a quelle del Voltaire e del Volney. A ogni modo io desidero di essere un falso profeta, ma posso difficilmente credere che un secolo, nel quale un'opera, come quella dello Strausse, ha ottenuto una celebrità grande, e gli onori della moda, non sia destinato a finire con una nuova edizione del Sistema della natura. Il che mi pare tanto più probabile, che il razionalismo teologico è sensuale per principio, per genio, per essenza, per metodo e per iscopo, benché nella prima fronte paia il contrario.

# Note 11.

Il Courier è forse il solo Francese, che abbia saputo scrivere con elegante purezza nella nostra lingua. Il mostrano alcune lettere ad Italiani da lui italianamente dettate, e stampate colle risposte nel suo epistolario 1. Nelle quali, (dirollo pure? Sì, lo dirò, acciò la vergogna ci corregga, ) apparisce che il letterato francese sapeva scrivere l'italiano assai meglio de'suoi corrispondenti. Credo che si possa in qualche parte attribuire allo studio profondo fatto da lui ne'nostri classici la sua sovrana eccellenza nell'uso della propria lingua, dove a giudizio di alcuni suoi nazionali non v'ha scrittor posteriore al secolo diciassettesimo,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Œuv. compl. Braxelles, 1836, tom. IV, p.163, 164, 163, 166, 167, 168 et 220.

che il pareggi o somigli. Infatti gl' italianismi più graziosi non sono rari nello stile del Courier; come presso il Rabelais, l'Amyot, il Montaigne, il Charron, Stefano della Boetie, e simili antichi autori, occorrono frequentemente. L'opinione del Courier sugli scrittori moderni del suo paese è nota: egli diceva fra le altre cose in una lettera: « Gardez-vous « bien de croire que quelqu'un ait écrit en français depuis le règne de « Louis XIV; la moindre femmelette de ce temps-là vaut mieux pour « le langage que les Jean-Jacques, Diderot, d'Alembert, contemporains « et postérieurs; ceux-ci sont tous ânes bâtés, sous le rapport de la tan- « gue, pour user d'une de leurs phrases; vous ne devez pas seulement « savoir qu'ils ont existé 1. » Quanto poi all'italiano, la chiamava la « plus belle des langues vivantes 2.

# Note 12.

« C'est le privilège des anciens d'avoir traité de chaque chose avec la « mesure convenable. Mais nous avons souvent cru, nous autres mo- dernes, que nous surpasserions de beaucoup nos maîtres, si nous con- vertissions en grandes routes battues les chemins écartés où ils ne faissient que des promenades, au risque même de voir les véritables

raissient que des promenades, au risque meme de voir les vernances
 grands chemins, plus sûrs et plus directs, changés à leur tour en sim ples sentiers 3.

Queste considerazioni del Lessing sono adattabili specialmente allo dottrine filosofiche.

# Note 12.

Una sorta di lettori, a cui un buon giornale colesiastico può tornare di maggior profitto, è quella dei paroci di campagna. Questi uomini venerabili, che rendono spesso imagine fra la corruttela moderna di quella paternità patriarcale, onde si abbellirono i principii del mondo o venne educato il genere umano; che , dal Rousseau fino al Weiss , riscossero l'affetto e l'omaggio degli scrittori meno propensi e devoti all'autorità del sacerdozio; mancano per lo più tra le loro fatiche apostoliche di tempo e di agio, per continuar gli studii più severi, pogniamo che il cominciarli sia stato loro conceduto dalla fortuna. Un libro, che stringa in poco quanto vi ha di più importante e dilettevole nella scienza, e nella storia, specialmente coetanea, della religione, e contenga come uno specchio fedele della società più vasta che si trovi al mondo, voglio dire della Cristianità cattolica, dee riuscire di conforto fruttuoso a coloro, che sono forse la parte più preziosa e benemerita, e certo la più faticante, di questa grande repubblica. In Italia, dove spesso i mezzi difettano, ma non manca mai il senno, nè il buon volere, per

<sup>&#</sup>x27; (Eur. compl. Bruxelles, 1836. tom. IV, p. 387. 2 Lett. à M. Renouard, 4 Lu Laocova, tead. par Vandenhourgh. Paris, 1802, p. x11, x111.

abbracciare al possibile quanto v' ha di meglio nei trovati del tempo, non è ignoto l'uso dei buoni giornali; e mi piace di poter citarne uno, che si stampa nella mia nativa provincia. I compilatori del Propagatore religioso sono tanto più da lodare, che alla dottrina, all' ingegno, alla moderazione, al sentimento del bene e del bello, che gli anima, congiungono quel modesto zelo, che induce a scegliere fra i varii ufficii, non i più appariscenti, nè i più utili a sè, ma i più giovevoli alla patria. In un secolo, in cui le lettere servono alla vanità volgare o al guadagno, è gran virtù l'indirizzarle al solo bene pubblico. E quanto i giornalisti venali, ignoranti e prosuntuosi sono da sprezzare, tanto quelli mi paiono lodevoli, che, come gli autori del Propagatore, intendono a un fiue nobilissimo, e sanno appropriare ai molti una erudizione, di cui potrebbero onorarsi fra i pochi; arte poco apprezzata, ma rara e difficile, in ogni condizione di tempi e di fortuna.

### Note 14.

Il Leibniz, la cui moderazione era pari all'ingegno e alla dottrina, e le cui opinioni, benchè luterano fosse, poteano far vergogna a molti cattolici suoi coetanei, in una sua lettera al P. Des Bosses, Gesuitu, così scriveva: « Optarem... concedi doctis, etiam vestris, philosophandi « libertatem, quae emulationem parit et ingenia excitat: contra animi « servitute dejiciuntur, neque aliquid egregii ab iis expectes, quibus « nihil indulgeas. Itaque Itali et Hispani, quorum excitata sunt ingenia, tam parum in philosophia praestant, quia nimis arctantur!. » Questa saggia libertà dee tanto più essere commendabile ai cattolici, quanto che essi soli possono usarne, senza temerne gli abusi, atteso la mirabile costituzione della Chiesa, che pe'suoi ordini instrinseci è atta a conciliare insieme res olim dissociabiles, cioè la libertà nelle cose dubbie colla unità nelle necessarie, secondo la regola di santo Agostino.

#### Note 15.

« Ainsi, Messieurs, » esclama il sig. Cousin, « la piété la mieux è-« prouvée ne suffit plus à protéger notre dernière heure. Quelles qu'ai-« ent été notre vie et NOTRE FOI, si nous ne retractons pas toutes « les maximes de l'Église gallicane, si nous ne renions pas notre at« tachement aux lois, notre fidélité à l'État, nos derniers moments peu« vent être privés de ces saintes cérémonies qui assurent et adoucissent « le passage à une autre vie. Où en sommes-nous, Messieurs? Dans « quel temps vivons-nous <sup>2</sup>? » É noi possiam chiedere, in che tempi viviamo e a che siam ridotti, se un uomo onorando, che fa professione di panteismo e nega la rivelazione ne' suoi scritti, osa parlare in tal modo dalla ringhiera francese, senza paura di far sorridere gli ascoltatori?

Dutens, tom. II, part. 1, p. 277.

<sup>2</sup> Disc. sur. la renais. de la dom. cccl., p. 12.

### Nota 16.

« Il y a sutant ou plus de sujet de se garder de ceux qui, par am bi« tion le plus souvent, prétendent innover, que de se défier des impres« sions anciennes. Et après avoir assez médité sur l'ancien et sur le
« nouveau, j'ai trouvé que la plupart des doctrines reçues peuvent of« frir un bon sens; de sorte que je voudrais que les hommes d'esprit
« cherchassent de quoi satisfaire leur ambition, en s'occupant plutôt à
« bâtir et à avancer, qu'à reculer et à détruire. Et je souhaiterais qu'on
« ressemblât plutôt aux Romains, qui faisaient de beaux ouvrages pu« blics. qu'à ce roi Vandale, à qui sa mère recommanda que, ne pou« vant pas espérer la gloire d'égaler ces grands bâtiments, il cherchât
« à les détruire 1. »

#### Note 17.

Questa misera età è dannata dalla Providenza ad essere spettatrice di ogni sorta di delirio, di vergogna e di scandalo. Non è gran tempo, che alcuni vescovi della Lituania e della Russia bianca rinnegarono la fede cattolica professata da tanti secoli, e antiposero alla nobile e soave paternità del Pontefice romuno, e alla fratellanza della Chiesa universale, il giogo spirituale dell'oppressore della loro patria, e l'impuro consorzio della Chiesa moscovita. Chiunque non è russo o barbaro in Europa, e serba qualche senso di generosità e di pudore, ha dovuto meravigliarsi, non già del carnefice della Polonia, già spaccialo per un mostro infame, ma di que' pastori, che tradirono in bocca ai lupi il proprio gregge, e vendettero al tiranno la fede, l'anima e la riputazione.

# Note 18.

Le contrarietà dialettiche, che aiutarono la riforma dei Protestanti, si possono ridurre al quadro seguente.

| 1. opposizione.               | Cottoliei.                                                | Protestanti.                     |
|-------------------------------|-----------------------------------------------------------|----------------------------------|
| Di stirpe a stirpe.           | Romani ; Papi , eredi spiri-<br>tuali del remano imperio. | Germani; discendenti di Arminio. |
| 2. a opposizione.             | _                                                         |                                  |
| <b>B</b> i sistema a sistema, | Teologia.<br>Affermazio <b>ne</b> ,                       | Filosofia.<br>Negazione.         |
|                               | Conservazione.<br>Stabilità.                              | Innovazione.<br>Moto.            |
|                               | Dogmatismo .<br>Sovrannatural ismo .                      | Scetticismo.<br>Razionalismo.    |
| LEIBNIZ, Noup. ess. s         | us l'entend. hum., liv. I. chan                           | . 2 (Ruo phil. ed. Ros           |

Sintesi. Autorità. Analisi. Esamo.

Gerarchia.

Democrasia, o dispotismo.

3.4 opposizione.

Di classe a classe.

Preti.
Aristocrasia elettiva.

Laici.

Aristocrazia ereditaria de' principi e dei nobili.

Casta spirituale, cioè sacer-

Caste materiali, cioè militi, rirchi, trafficanti, e via discorrendo.

Queste opposizioni non giustificano la Riforma, ma la spiegano.

# Note 19.

La professione di buon cattolico fatta dal Descartes in molti luoghi delle sue opere può agevolmente interpretarsi come una regola di prudenza: ma se si ha per sincera, è difficile il conciliarla coi principii della sua dottrina. Le sue Lettere fanno buona prova, ch' egli non era disposto a soffrire il martirio, per amor del vero; e che, se aveva, (come raccontano,) il coraggio del soldato, non possedea certamente quello del cittadino e del filosofo. Scrivendo al P. Marsenne, in proposito di Galileo, dice di non cercar che il riposo e la tranquillità dello spirito 1. Quando un punto della dottrina di questo grand' nomo fu dannato da un tribunale ecclesiastico, egli fu talmente spaventato, che voleva bruciar le sue carte; e diceva : « Je ne voudrais pour rien au monde qu'il « sortit de moi un discours où il se trouvât le moindre mot qui fût désa approuvé par l'église 2. » Nè crediate mica che egli fosse mosso da un pio sentimento di riverenza verso l'autorità condannatrice; imperocchè in questo caso, sebbene non si trattasse della Santa Sede, nè della Chiesa, com' egli dice, ma di una semplice congregazione ecclesiastica, noi giudicheremmo la sua riserva altamente lodevole. Ma da tutto il contesto della epistola si vede ch' egli non era mosso da altra ragione, che dal timore di porre in compromesso la sua tranquilla vita. In un'altra lettera allo stesso Marsenne, scritta un anno appresso, cioè nel 1634, lo dice espressamente : « Je sais bien qu' on pourrait dire, « que tout ce que les inquisiteurs de Rome ont décidé n'est pas incon-« tinent article de foi pour cela , et qu'il faut premièrement que le con-« cile y ait passé : mais je ne suis point si amoureux de mes pensées « que de me vouloir servir de telles exceptions pour avoir moven de les « maintenir; et le désir que j' ai de vivre en repos et de continuer la vie « que jai commencée, en prenant pour ma devise bene vixit qui bene « latuit, fait que je suis plus aise, etc. 3. » Ognun vede, qual fosse lo scrupolo religioso, e lo stoicismo filosofico del nostro scrittore; e che

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Œur. Paris, 1824, tom, VI, p. 251.

<sup>\*</sup> Ibid., p. 238, 239.

<sup>3</sup> Car., tom. VI, peg. 243.

se il bene latuit non lo salvò dalle vanità, dalle brighe e dalle ambizioni letterarie, che furono lo scopo principale delle sue fatiche e della sua vita, lo rese almeno cauto verso quella gloria, che poteva esser difficile e pericolosa.

Il processo metodico, e il dubbio assoluto, che Cartesio premette alla sua filosofia, non si può per alcun modo accordare coi principii cattolici. Secondo il suo precetto, noi dobbiamo « douter une fois en notre vie a de toutes les choses où nous trouverous le moindre soupcon d'incerti-« tude. Il sera même fort utile que nous rejetions comme fausses tou-« tes celles où nous pourrons imaginer le moindre doute !. » Egli fa quindi la rassegna delle cose, di cui si dee dubitare. « Nous douterons en premier lieu si, de toutes les choses qui sont tombées sous nos sens « ou que nous avons jamais imaginées, il y en a quelques-unes qui so-« ient véritablement dans le monde... Nous douterons aussi de toutes les a autres choses qui nous ont semblé autrefois très-certaines, même des « démoi strations de mathématique et de ses principes, encere que d'enx-« mêmes ils soient assez manifestes, à cause qu'il v a des hommes qui « se sont mépris en raisonnant sur de telles matières; mais principalea ment parce que nous avons oui dire que Dieu, qui nous a créés, peut ■ faire tout ce qui lui plaît, et que nous ne savons pas encore si peuta être il u' a point voulu nous faire tels que nous soyons toujours troma pés, même dans les cho-us que nous pensons le mieux connaître 2. » « Nous supposons facilement qu'il n'y a point de Dieu, ni de ciel, ni de • terre, et que nous n'avons point de corps 3. » Tal è pu la dottrina espressa nelle Meditazioni, e nel Metodo, benchè in quest'ultima opera sia meno crudamente insegnata. Antonio Arnauld, che pure, come vedremo, s'accorse nel séguito della poca ortodossia del Descartes, ebbe da principio la semplicità di credere che questi intendesse parlare di un finto dubbio, di un semplice artifizio metodico, buono a mettersi in opera, p r ottenere la cognizione scientifica del vero; e solo si dolse che ciò non fosse troppo chiaramente avvertito nelle Meditazioni: « Verum-• tamen haud scio an aliqua praefatiuncula haec Meditatio praemuniri • debest, qua significetur de iis rebus serio non dubitari 4; » conchiuse, dicendo: « Non dubito, quin qua pietate est vir clarissimus, id attente a diligenterque perpendat, et summo sibi studio judicet incumbendum. • ne cum Dei causam adversus impios agere meditatur. fidei illius au.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Princ. de la phil., part. 1, Œse., tom. 111, p. 63, 64. • Ibid., p. 61, 63.

<sup>\*</sup> Ibid., p. 66. Così nello stesso punto, che si dubita di tutte le cose sensibili, e delle stesse dimustrazioni matematiche, si allega per giustificare il dubbio, che alcuni uomini si sono ingannati, e s'insiste principalmente su questa bella ragione, che abbiamo udito dire, Iddio che ci ha creati, poter fare auto quello che vuole: nello stesso punto, che si nega l'esisteuxa del cielo, della terra e dei corpi, si porge fede a ciò che abbiamo ndito dire, ciuè al valore dei segni e della parola: nello stesso punto, che si suppone facilmente, (nota questo avverbio.) che Iddio non si trova, s'interpreta in modo assurdo l'onnipotenza divina, per argomentarne il dubbio assoluto. Il cervello di un nomo frenetico connette certo più sanamente, che quello del Descartes.

<sup>4</sup> Annauld. Œw. Paris, 1680, tom, XXXVIII, p. 33.

e et estate fundische, e en 18 benedien annovialem illam vitam quam a homini-has personal materials as expectation operat, aliquation s re perion and creasse suprair . I the che rispose il Descartes a que sto perpusar i Filose maneriette me i sui dubbio assoluto è solo uno Structure comma must come: Not some some common del farme perola; e si ristrince y die cae la sua doisida e son fami per golugegni robustila Je coni i-see him: maintaineur liet il . The as choses qui sont contenues a dans la pressure Medicanna es mome dans les suivantes, ne sont o pas propres a tentes sertes i esprese es qu'enes ne s'ajustent pas à la a capación de bout se mointe : mais de n'est pas d'anjourd' hui que j'ai a last cette degiarateur. Arss. a-ce esc la semie raison qui m'a empêa che de traiter de e s couses dons se discours de la Méthode, qui était a en langue vuignere, et que la reserve de le laire dans ces Méditaa laves, qui ne distrent être mes, econome , en ai plusieurs fois averti, a que par les plus flets especie. El 19, ne peut pas dire que j'eusse mieux a fait . si je me fusse absteug 2 errore des choses dont la lecture ne a deit pas être propre de maie a leux de monde ; car je les crois si déa cessaires , que je me persuade que suas eiles en ne peut jamais rieu a ctablir de ferme et a mour- dans in ple leneghie. Et quoique le fer et a le feu ne se manueus jauxaus suus perii, par des enfants ou par des ima products, assume as parce of its sucception pour la vie, il by a pera soume que joure ou le se same abstrant mon cela de leur usage 2.» Passa quandi a discourrere deule sur sentenza, che non si den credere se non al vere evidente, e ricete la salta camenne, eccettuando le cose, che reguardano la morale e la lede 3: change a la con vedremo ben tosto il valore. Egli è somique chiaro che il datistir dei Descartes era serio, vero, e non finto : e cise il temperamento recutavo un qualche luogo delle sue opere mosse solo dall'amore degli in prutenti e de pargoli, che non arerano un estabro abbastanza lorte, o una stamaca tanto robusto, da emaltire la sua d'Atricia. Che se nel brano citato dei Principii, dove parla prin chiaro, ex i dese nova eupposone fecuenca: qu'il n' y a point de Diev, queste tenue milizamente, suzzeritorii forse da una osservazione dell'Arnauld 4, e solo una frase di buona creanza, poiché l'applica del pari all'esetenza dei corp., intorno alla quale il suo dubbio è assoluto e sincero, come vedevi dal contesto e da molti altri luoghi. Oltrechè la stessa voce supporre, se si riferisce all'oggetto del dubbio, e non al dubbio stesso, inchiude la realta dell'atto dubitativo. Ora io chieggo, se la professione cristiana si accordi con questo dubbio serio ed universale? Si può egli immaginare che chi reputa spediente di ripudiare ogni vero. in cui si possa immaginare il menomo dubbio, possa tuttavia credera ai dogmi arcani della fede, che se bene corroborati da prove inconcusso, sono tuttavia così formidabili al senso, così esposti ai cavilli di una fiacca e superba ragione? Come mai un uomo, che dubita dell'esistenza

<sup>\*</sup> ARNAULD, Œus., iom. XXXVIII, p. 37, 38. \* Ibid., p. 60, 61. \* Ibid. p. 34.

della materia, del mondo, del p oprio corpo; che annulla tutta la storia passata, non che de' suoi simili, di sè medesimo; che s'immagina di esser solo in un deserto universale, con nessun' altra certezza, che quella del propro dubbio; potrà tuttavia logicamente credere alla rivelazione, alla missione dell' Uomo Dio sulla terra, alla storia meravigliosa della sua religione, alla Bibbia, ai precetti, ai sacramenti, alla Chiesa? In verità, che se il Descartes ricerca un tal atto di fede, egli domanda uno sforzo troppo malagevole anche alla credulità di coloro, che non han cuore di seguirlo nel suo tirocinio dubitativo. Singolare follia di un filosofo! Per condurre l' uomo alla cognizion del vero, egli comincia col dispogliarnelo; e se l'infelice rimane nella sua nudità dolorosa, e non sa riscattarsene, chi dovrà renderne ragione a Dio, se non il temerario e audacissimo consigliero?

Egli è vero che da quel dubbio universale si salvano espressamente la morale e la religione. Ma, oltre che l'eccezione importa un enorme paralogismo, si può chiedere, se la morale e la religione, nel senso della clausola cartesiana, bastino alla professione cattolica. « Je me formai « une morale par provision, qui ne consistait qu'en trois ou quatre ma-« ximes.... La première était d'obéir aux lois et aux coutumes de mon « pays. retenant constamment la religion en laquelle Dieu m'a fait la « grace d'être instruit dès mon enfance 1. » Dunque la religione, la fede. la professione cristiana può essere anche per un sol istante un articolo di morale provvisoriu? « Les trojs maximes précédentes n'étaient que sur « le dessein que j'avais de continuer à m' instruire; car Dieu nous ayant « donné à chacun quelque lumière pour discerner le vrai d'avec le faux, « je n'eusse pas cru me devoir contenter des opinions d'autrui un seul « moment, si je ne me fusse proposé d'employer mon propre jugement « à les examiner lorsqu'il serait temps... Après m'être ainsi assuré de ces maximes, et les avant mises à part avec les vérités de la foi , qui ont toujours été les premières en ma créance, je jugeai que, pour tout « le reste de mes opinions, le pouvais librement entreprendre de m'eu « défaire 2. » L'ambiguità di questo discorso non è tolta via dall'onore, che il Descartes sa alle verità della sede, privilegiandole di essere le prime nella sua credenza. Siccome egli protesta di voler esaminare a suo tempo le opinioni, che altrimenti non si contenterebbe di ricevere sull' auterità degli ultri, non s' intende come, a suo parere, i dogmi religiosi, fondati sulla tradizione e sull'insegnamento ecclesiastico, possano ricevere un privilegio particolare ; e non ricevendolo, egli è chiaro che la fede di Cartesio non differisce da quella di Lutero, e che l'assenso provrisionale alla religione, in eni Iddio gli fece grazia di essere educato, non poò riguardare, se non la pratica esteriore, o alla men trista può solo essere una fede condizionata. Ma la fede non è veramente cristiana, non è cattolica, se non è assoluta. Il credere sul presupposto, che l'e-

<sup>2</sup> Œur., tom. I, p. 152, 153.

<sup>\*</sup> Disc. de la mêth. Œuv., tom. I, p. 146, 147.

same fu'ure sia per confermare l'atto che si clice, il far dipend-re la fede presente dal risultato di una disamina ulteriore, può disporre in qualche caso, (non certo in quello del Descartes, ) alla fede avvenire; non può tuttavia in alcuna occorrenza essere un atto che meriti il nome di questa virtù, non solo religiosamente, ma anche nei termini della ragione e della scienza umana.

Un anonimo d'ingegno molto acuto mise in canzone l'etica provvisionale del nostro filosofo, e gli mosse alcune obbiezioni, che non increscerà forse al lettore il veder qui riferite. « Vous ave, osé assurer · qu'il ne faut pas chercher, dans les choses qui regardent la conduite « de la vie, une vérité aussi claire et aussi certaine que celle que vous « voulez qu'on sit lorsqu'on s'applique à la contemplation de la vérité. « Ouoi donc? ne faut il pas bien vivre? Et comment pourrez-vous bien • vivre, c'est-à-dire saintement, si vons ne dirigez pas vos actions selon « la règle de la vérité? La vérité doit elle donc manquer aux actions mo-« rales des chrétiens? Certainement la vie d'un chrétien sera jugée trèsa bonne, s'il rapporte toujours toutes ses actions et sa personne même « à la gloire de Dien. Cela n'est-il pas aussi vrai qu'aucune autre chose « que nous connaissions clairement et distinctement?... Est-il jamais a obligé de s'abstenir de quelque chose, s'il ne connaît clairement qu'il « s'en faut abstrair? Et dans les choses où il est question d'agir, ne doit-« il pas toujours faire ce qu'il voit clairement que Dieu demande de « lui: car qui peut dire qu'il soit obligé de saire quelque chose par une « autre raison? Et partant, un chrétien n'étant jamais obligé de faire « ou de s'abstenir de guelque chose, sans cette lumière et clarté, pour-« quoi voulez-vous, ou plutôt pourquoi supposez-vous moins de vérité « dans les mœurs que dans les sci-noes, puisqu'un chrétien se doit « moins soucier de faillir dans les sciences métaphysiques et géométri-« ques que dans les mœurs? Mais, me direz-vous, si quelqu'un veut « douter, dans la conduite de sa vie, de l'existence des corps et des « autres objets qui se présentent à lui , comme dans la métaphysique. « on ne fera presque rien. Ou' importe qu' on ne pèche point? Mais. « si cela est, vous me direz, par exemple: Je n'entendrai dong point la « messe un jour de dimanche, à cause que je puis douter si les murs de « l'église que je pense voir sont de vrais murs, ou plutôt, ainsi qu'il arrive ordinairement dans les songes, s'ils ne sont rien. A cela je ré-« ponds que, tandis que vous douterez avec raison que ce soient de vrais a murs, et que ce soit une vraie église, pour lors vous n'êtes point obli-« gés d' y entrer; non plus que vous n'êtes point obligés de manger, « quelque éveillé que vous soyez, si vous ignorez que vous ayez du pair « devant vous, et si vous croyez être endormi. Vous me direz peut être: « Si vous agissez de la sorte, vous vous laisserez donc mourir de faim? « Et moi je vous répondrai, que je ne suis point obligé de manger s'il ne « m'est évident que j'ai devant moi de quoi sustenter ma vie, laquelle, « faute d'un aliment qui me soit clairement counu, je puis et je dois

a offrir en holocauste à l ieu, qui ne m'oblige point à agir, si je ne sais « certainement que j'agis. et que les obiets qui sont autour de moi sont « réels et véritables. Vous n'avez donc point dù établir deux genres de « vérité 1. » L'obbiezione si riduce a tre punti. 1º È impossibile l'ammeltere verità pratiche, senza parecchie verità speculative, giacchè la morale è l'applicazione del dogma. 2º È impossibile l'accettare alcuna verità pratica coi dogmi speculativi corrispondenti, senza riconoscere molti veri nell'ordine fisico, come verbigrazia, l'esistenza del mondo. del proprio corpo, degli altri uomini, e via discorrendo. 3º L'adempimento della legge morale, secondo il debito dell' uomo e specialmente del Cristiano, presuppone la certezza del fine, a cui l'azione è indirizzata, dell'ordine in cui versa essa azione, e dei mezzi conducenti alla consecuzione del fine. Che se talvolta l'uomo è costretto di governarsi, secondo meri probabili; ciò non fa ch' eziandio in questo caso non si abbia qualche notizia certa, perchè senza qualcosa di certo, la probabilità non può stare. Dunque il metodo dubitativo del Descartes, rimovendo ogni certezza fisica e speculativa, e crollando ogni vero, dall'esisten-28 del proprio animo in fuori, avelle di necessità le fondamenta della morale, e quelle della religione. Che rispondere a un tal raziocinio? Un ingegno filosofico assai più valido di quello del Descartes non ci avrebbe potuto nulla; onde non è meraviglia, se questo filosofo nella sua risposta uccella alle mosche, dicendo che nelle cose della vita è spesso forza appagarsi di meri probabili 2. Sì certo; ma questa medesima dottrina, che, in mancanza del certo, bisogna star contento al probabile, non può farsi buona, se non si sanno e credono di molte cose con piena e assoluta certezza.

Qual sia il concetto, che l'autore del Metodo si fa di questa fede provviscrie, risulterà più chiaro dall' esame di un altro punto della sua dottripa, che non contrasta meno del primo alla professione cattolica. Voglio parlare della sua celebre sentenza, ripetuta in più luoghi delle suo opere, che il filosofo non dee prestare il suo assenso, se non alle idee chiare; la quale è il primo dei quattro precetti del suo metodo 3. Ora. come mai questa regola può accordarsi colla fede verso i misteri? Anche qui l'Arnauld, il quale credeva bonamente all'ortodossia dell'autore, lo consiglia a specificare che quella dignità è solo riferibile alle cognizioni naturali 4. Non occorre qui il cercare, se anche in ordine a queste, il precetto sia valido, anzi possibile; imperocchè non mi sarebbe difficile il provare che i misteri razionali e naturali non sono minori in numero e in oscurczza dei rivelati, che il sovrintelligibile si dissonde in tutte le parti del nostro conoscimento, che le idee più chiare hanno un lato oscuro, e che la luce intellettiva più sfolgorante è accompagnata da un buio impenetrabile. Ma questo non appartiene al mio presente pro-

<sup>\* (</sup>Eur., tom. VIII, p. 243, 244, 245. \* 16id., p. 267, 268.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> V. Disc. de la meth., tom. 1, p. 111, e le Medit. passim. <sup>4</sup> Œ20., tom. XXXVIII, p. 31, 33.

posito. Ciò che mi contento di notare si è, che la regola cartesiana essendo generale e assoluta, dee logicamente riferirsi anche ai misteri della religione; e che la chiarezza, di cui vi si parla, essendo immediata e diretta, non può intendersi di quell' evidenza indiretta e mediata, a cui partecipano eziandio gli arcani della rivelazione, in quanto la loro credibilità è fondata su prove evidenti e irrefragabili Dico logicamente: perchè in effetto il Descartes esclude dalla sua regola la fede e la morale, come vedemmo averle rimosse dal suo dubbio metodico. Ma la ripugnanza della clausola non è minore in un caso, che nell'altro. Imperocchè qual è il motivo del privilegio? Come può essere ragionevole in religione un processo assurdo fuori di essa? O lo spirito umano può trovar la nota del vero, eziandio nelle idee oscure, o non può trovarla. Nel primo caso dee loro assentire anche in filosofia, nel secondo, dee rigettarle anche in religione Il piantare, come base metodica, che l'intelletto dee solo aderirsi all'evidenza, se vuol conoscere il vero e schivar l'errore, è affatto inutile, quando s' introduce qualche eccezione a questa regola. Imperò se non vogliamo supporre che il Descartes paralogizzi in modo troppo enorme . dobbiamo inferirne che l'esclusione della fede e della morale dall'apparecchio dubitativo del suo metodo, e dalla prima regola metodica, sia una mera cautela esteriore di politica o di creanza. Tanto che quella fizione, che abbiam veduto non doversi attribuire al dubbio cartesiano, secondo il caritatevole presupposto di Antonio Arnauld, si potrà, senza calunnia, ascrivere alla religione e alla fede di Cartesio.

Veggiamo tuttavia, se i termini usati da questo autore in varii luoghi confermino la nostra sentenza. « De quelque preuve et argument que je « me serve, » dic'egli, « il en faut toujours revenir là, qu'il n'y a que « les choses que je conçois clairement et distinctement qui sient la force de me persuader entièrement 1. » Si può egli parlare in modo più generale? « Il n'y a point de doute que Dieu n'ait la puissance de pro-« duire toutes les choses que je suis capable de concevoir avec distin-« ction; et je n'ai jamais jugé qu'il lui fût impossible de faire quelque « chose, que par cela seul que je trouvais de la contradiction à la nou-« voir bien concevoir 2. » Si può in guisa più espressa far della mente umana la misura assoluta del vero? E se si può o si dee giudicare impossibile a Dio il fare ciò che non si può ben concepire, senza contraddizione, qual è l'arcano rivelato, che rimanga illeso? Imperocchè l'essenza dei misteri consiste appunto in un'apparenza di contraddizione, che s'incontra, quando se ne vuole ben concepire la natura. Nelle Regole per la direzione dello spirito, egli parla in modo non meno espresso : « Règle deuxième. Il ne faut nous occuper que des objets dont no-« tre esprit paraît capable d'acquérir une connaissance certaine et iu-« dubitable; » onde rigetta tutte le cognizioni probabili 3. Nè crediate

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Médit. 5. Œuv., tom. I, p. 317. <sup>3</sup> Œuv., tom. Al, p. 204-209.

che ivi intenda discorrere solo di certezza e non di evidenza immedia. a ; imperocchè così ragiona in appresso : « Il suit de là que si nous comptons bien, il ne reste parmi les sciences faites que la géométrie r et l'arithmétique, auxquelles l'observation de notre règle nous ramène. » E quindi : « De tout ceci il faut conclure, non que l'arithmétique et la géométrie soient les seules sciences qu'il faille apprendre, mais que celui qui cherche le chemin de la vérité ne doit pas s'ocr cuper d'un objet dont il ne puisse avoir une connaissance égale à la t certitude des démonstrations arithmétiques et géométriques 1. » Fimimente. la regola che segue rimuove ogni dubbio: « Règle troisièa me. Il faut chercher sur l'objet de notre étude, non pas ce qu'en out L'aensé les autres, ni ce que nous soupconnons nous-mêmes, mais ce s que nous pouvons voir clairement et avec évidence, ou déduire d'une manière certaine. C'est les seul moven d'arriver à la science 2. » Le egnizioni tradizionali, e le prove indirette sono apertamente abandite. Dra io chieggo, se un uomo, che assente alle verità rivelate, possa esrimersi con una tale generalità e precisione (anche volendo parlar ojo delle scienze umane), senza aggiungere qualche temperamento, che idaca al segno un metodo così pericoloso, e impedisca l'abuso, che alri può farne, volgendolo alle religiose credenze? Nel resto, ho voluto itare questi ultimi passi (che non fanno se non ripetere sottosopra la ottrina del Metodo, e delle altre opere (lel Descartes), perchè tolti da mo scritto, che il sig. Cousin leva al cielo, dicendo, che pareggia per la erza, e vince forse per la lucidezza, il Discorso sul metodo e le Meditaioni. In tale scritto, e in un altro che l'accompagna « on voit encore plus à découvert le but fondamental de Descartes et l'esprit de cette révolution qui a créé la philosophie moderne, et placé à jumais dans la pensée le principe de toute certitude, le point de depart de toute recherche régulière. On les dirait écrits d' hier, et composés tout exprès pour les besoins de notre époque.» Econchiude dicendo, che« la main de Descartes y est empreinte à chaque ligne 3. » Io lascio molto voentieri al sig. Consin la sua tranquilla fiducia sulla perpetuità del psiologismo, e sulla inespugnabilità di questo bel sistema, che egli difene come cosa propria; ma assento pienamente all'ultima riga del suo legio.

Se :: vessimo a fare con una di quelle teste forti, in cui la logica è il rimo bisogno, gli squarci allegati basterebbero a chiarire come il Desartes la pensasse in opera di religione, e renderebbero superflua ogni literiore indagine. Ma egli non è già di questa tempra: il suo ingegno en si spaventa delle ripugnanze; anzi vi si compiace: e non si trova losofo antico nè moderno, che non che superarlo, il pareggi, nella rossezza e nella frequenza delle contraddizioni. Da questa parte adunte potremmo conciliare la sua dottrina della chiarezza col debito della

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Œue., tom. X1, p. 206-209. <sup>3</sup> Œuv. de Descartes, tom. X1, p. I, II.

224 KOTE

sede, senza alcuna dissicoltà; e se al parer suo, il sar che una cosa sia e non sia nello stesso tempo, è agevole all'onnipotenza divina, il credere e il non credere insieme, è a nostro giudizio, molto facile a Cartesio. La nostra congliettura ha tanto più di peso, che il filosofo torsigiano comincia a verificaria su questo medesimo articolo della chiarezza delle idee; come si vede dalle sue risposte agli avversarii delle Meditazioni. Questo libro delle Risposte mi par uno di quelli, che mettono in maggior luce la virtù filosofica dell'autore, mostrandolo arrenato a ogni passo dalle obbiezioni, che gli si fanno; le quali per lo più non sono molte recondite, e sarebbero dovuto antivedersi dalla sagacità più comunale. .Ma esse giungono nuove al nostro valente pensatore : onde lo vedi affaccendato a tarpare, modificare, ristringere, allungare, conciare, come Dio tel dica, le proprie dottrine, e immaginare i più bei temperamenti per ischermirle dai colpi degli avversarii : credo che un filosofo più impecciato non siasi veduto al mondo mai. Se non che, guizzando e seivolando alla francese, egli si mostra abilissimo a dissimulare le angastie dello spirito colla destrezza e discioltura della penna. Così nella risposta alle seconde obbiezioni raccolte dai P. Mersenne, egli è costretto a confessare, che a malgrado delle sue idee chiare. Iddio è incomprensibile. « Lorsque Dieu est dit être inconcevable, cela s'entend d'une « pleine et entière conception, qui comprenne et embrasse parfaitement « tout ce qui est en lui, et non pas de cette médiocre et imparfaite eni « est en nous 1. » Ma come sai, o Cartesio, che la tua notizia di Dio nea è piena ed intera? Come conosci che una parte, per dir così, di Dio, non è conoscibile? Non sai certo, perchè tu abbi una idea chiara e distinta di questa parte. Dunque tu ammetti come eff:ttive tali cose, il cui concetto non è distinto, nè chiaro. E già prima avevi detto: « De cela seul, « que j'apercois que je ne puis jamais en nombrant arriver au plus grand « de tous les nombres, .. je puis conclure nécessairement ... que cette « puissan e que j'ai de comprendre qu'il y a tonjours quelque chose de « plus à concevoir dans le plus grand nombre, que je ne puis jamais con-« cevoir, ne me vient pas de moi-même 2. » Dunque tu riconosci la reeltà del sovrintelligibile; e in tal caso, di che valore è il tuo canone supremo delle idee chiare?

Nella risposta alle prime obbiezioni, fatte dal Carter, il Descartes è costretto alla confessione medesima. « Quant à la chose qui est infinic, « nous la concevons à la vérité positivement, mais non pas selon toute « sou étendue, c'est-à-dire que nous ne comprenons pas tout ce qui est « intelligible en alle 3. » Dunque si debbono ammettere certi veri, i qua-

<sup>\* 16</sup>id., p. 425.

\* 16id., p. 386. Il Carter dice che « M. Descartes est un homme d'un très-grand esprit e et d'une très prosonde modestie, et sur lequel je ne pense pas que Momus lui-même « pût trouver à reprendre ( Œuv., tom. I, p. 354). » Lo chiama ce grand esprit « ce grand homme, ce grand personnage. Dire verso il fine: « Je consesse que ce grand esprit « m' a déjà tellement satigué, qu'au delà je ne puis quasi plus tien (p. 367). » Il Descartes piglia in sul scrio queste frasi, e le contraccambia con molte lodi dell'officieux et

e, non che essere chiari e distinti, eccedono affatto la nostra apprensia. a Pour moi, toutes les fois que j'ai dit que Dieu pouvait être connu e clairement et distinctement, je n'ai jamais entendu parler que de cette connaissance finie et accommodée à la petite espacité de notre esprit l. » Ma perchè mai la capacità della mente nestra è piccola, e il enoscimento, che ne risulta, è limitato, se non perchè le idee più chias nono accompagnate da un elemento oscuro, che non è meno reale e atorevole di esse? Ella è una cosa curiosa il vedere, come quest'uomo estituito di vero ingegno filosofico, ma fraseggiatore disinvolto, e piese di spirito, all'usanza dei Francesi, si schermisce dalle obbiezioni inolabili, e nega, altera, mitiga, aggiunge, leva, stira, secondo le occormaze, e senza un rispetto al mondo, tratfando il proprio sistema, come m pezzo di pasta molle, uscito di fresco dalla madia del panattiere.

Queste contraddizioni singolari, che non ho voluto tacere, sia per integrità di questa esposizione, e perchè conferiscono a farci conoscesdi che ragione cervello avesse il padre della filosofia francese paiono recludere ogni adito al nostro intento di penetrare le opinioni religiose ital. Imperocchè, se si fa al canone del Metodo una si buona tara, quanza è d'uopo per salvare il sovrintelligibile naturale, si potrà del pari seco emporre la fede ai misteri rivelati, e una fede non solo provvisionale, ta intera e assoluta. Perciò il solo verso, con cui si possa conoscere esamente il pensiero del Descartes, dipende dall'esame di quei luotài, dov'egli parla espressamente della religione; dai quali, malgrado e cautela dello scrittore, uscirà abbastanza di luce, per confermare la entenza espressa nel principio di questa nota.

-Nella risposta alle seconde obbiezioni, egli stabilisce che l'uomo dee todere alle oscarità della fede, perchè se bene la materia del credere ia oscura, la ragion formale, che vi c'induce, è distinta e chiara 2. **luesta dottrina annulla quella del Metodo, dove la chiarezza prescritta** ignarda la materia delle idee , e dove si ripudiano tutti i veri ricevuti er via dell'educazione, come quelli, che non sono chiari e distinti diwitamente; ma ella è sana e ragionevole in sè stessa. Laonde, se l'auore vi si fermasse, potremmo tenercene paghi e contenti. Ma egli la listrugge con quello, che soggiunge: « Au reste, je vous prie ici de vous souvenir que, touchant les choses que la volonté peut embrasser, j'ai toujours mis une très-grande distinction entre l'usage de la vie et la contemplation de la vérité. Car pour ce qui regarde l'usage de la vie, tant s' en faut que je pense qu' il ne faille suivre que les choses que 4 nous connaissons très-clairement, qu'au contraire, ie tiens qu'il ne faut pas même toujours attendre les plus vraisemblables, mais qu' il faut quelquefois, entre plusieurs choses tout à fait inconnues et incer-

tirate ethéologien (p. 369) Ma se si dee giudicar dell'animo dell'opponente da tutto il tepre del suo scrivere, sarei inclinato a credere che il dotto teologo di Lovanio volesse qualthe poco la baia del filosofo francese,

<sup>&#</sup>x27; Œur., tom. I, p. 387.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lbid., tom. I, p. 136, 437, 438.

« taines, en choisir une et s' y déterminer . et après cela, s' y arrêter « aussi fermement, tant que nous ne voyons point de raisons au cona traire, que si nous l'avions choisie pour des raisons certaines et très-« évidentes... Mais où il ne s' agit que de la contemplation de la vérité. « qui a jamais nié qu'il faille suspendre son jugement à l'égard des cho-« ses obscures, et qui ne sont pas assez distinctement conques 17 » Queste considerazioni ci additano che la risposta precedente era solo una semplice condiscendenza verso il P. Mersenne, poiche si accordano perfettamente colla dottrina della morale provvisoria, e delle idee chiare. a cui quella ripugna. Se esse si accoppiano alle altre avvertenze fatte di sopra, sarà temerario il conchiuderne che l'autore apparteneva a quella scuola di religiosi apatisti, o come oggi si suol dire, d'indifferentisti, ch' era già si estesa nel secolo sedicesimo e nel seguente, e che velava con sagace politica e coll'osservanza delle pratiche religiose, una spezie di Socinianismo, e talvolta una miscredenza assoluta? E infatti, come altrimenti interpretarle? A che proposito distinguere fra l'uso della sita e la contemplazione del vero, fra la necessità di governarsi . operando. coi verisimili, colle incertezze, e l'evidenza richiesta dalla mera cognizione, se non per inferirne che nelle cose di religione bisogna contentarsi del probabile, dell'incerto, dello sconosciuto, come nella pratica: che non si richiede a quella più che a questa, l'assenso interno dell'animo, ma solo la conformità delle azioni; giacchè tale conformità è sola prescritta e sola possibile, quando si tratta di cose incerte o al più probabili, e l'obbligo di sceglierne una, di determinarvisi, e di abbracciarla fermamente nella vita operativa, non può concernere la persuasione dell'intelletto? Che se, trattandosi della contemplazion del vero, si des so. spendere il giudizio sulle cose oscure, come mai tal contemplazione sarà possibile riguardo alle verità arcane della religione; o come, senza di essa, potranno consistere la fede cattolica, e la professione della vita cristiana, la qual abbisogna certo delle opere, ma è pure essenzialmente contemplativa?

Un opponitore anonimo scriveva nel 1647, quasi negli stessi termini del P. Mersenne, e trovava incompatibile la prima regola del Metodo colla credenza degli arcani rivelati <sup>2</sup>. Che risponde il Descartes ? Egli comincia ad entrare in teologia fuor di proposito, e dice che si può credere anco alle cose oscure, mediante il lume della grazia <sup>3</sup>. Ma se il filosofo avesse saputo che cos' è la grazia, non avrebbe ignorato che essa può bene suggerire, illustrare, avvalerare le ragioni del credere, ma non può costituirle; altrimenti la fede non si distinguerebbe dal fanatismo o dalla superstizione, e l'ossequio cristiano non sarebbe ragionevole. Se le ragioni, che comprovano i dogmi della fede non fossero credibili per sè stesse, vale a dire se non fossero vere ragioni, la grazia divina non po-

<sup>·</sup> Œur., p. 438, 439.

<sup>\*</sup> Ibid., tom. VIII, p. 247, 248, 249.

<sup>\*</sup> Ibid., p. 271, 272.

trebbe mai convalidarle. L'intento, a cui mira questo dono celeste, non è mica di dare alle verità da credersi un valore obbiettivo, di cui esse manchino intrinsecamente, ma di abilitare l'animo a riceverle, a gustarle, a sentirne il pregio e l'efficacia, diradando in parte le tenebre dell'intelletto, e domando gli affetti ribelli, che ostano a quella tranquilla considerazione, e a quell'amoroso amplesso del vero, in cui è riposta la perfetta fede. Ma quel cenno teologico del Descartes è solo un diverticolo: imperocchè l'oppositore avendogli detto: « Vous êtes chrétien, et a même, comme vous pensez, orthodoxe, à qui la sainte Ecriture or-« donne d'être toujours prêt à rendre raison de sa foi 1; » egli risponde dicendo che ciò nol concerne: ne me regarde point 2. Come, o mio huon Cartesio? Il render ragione e testimonio della propria fede, quando altri può rivocarla in dubbio, non è un affare, anzi un dovere dell'uomo cristiano e cattolico? Il rimuovere lo scandalo, che può nascere dei proprii scritti, quando si possono interpretare in senso sfavorevole alla religione, non è un debito di coscienza? Certamente convien dire che non sii cattolico no cristiano, o che non sappi il catechismo. E tu discorri iu modo, che si può stimar vero l'uno e l'altro.

a In prova di questo punto e per vedere, che fondamento si debba fare mell'erudizione teologica del Descartes, specialmente in proposito di gratia, leggasi una sua epistola ad un Chanut, della quale mi contenterò di citare le parole seguenti: « Je ne fais aucun doute que nous ne puissions « véritablement aimer Dieu par la seule force de la nature. Je n'assure \* point que cet amour soit méritoire sans la grâce; je laisse démêler cea la aux théologiens 3. a Si pesino tutte le frasi. Je ne fais aucun doute. Dunque il filosofo è certo della sua sentenza. Je n'assure point: singolar modo di parlare in un cattolico, quando si tratta di un'eresia. La proposizione, di cui il Descartes non è sicuro, è il pretto errore di Pelagio; e siccome colui che dice di non assicurare una cosa, mostra di tenerla come verosimile, o almeno in qualche modo probabile; ciascun vede da sò medesimo quel che ne segua. Je laisse déméler cela aux théologiens. I teologi non possono tenersi affrontati di questa magnanima sprezzatura, poichè il vilipendio tocca la stessa fede, e ricade sullo schernitore, s'egli-ignora, che ogni galantuomo è obbligato di non credere a caso, e di sapere, occorrendo, rendere ragione delle sue credenze. Nel resto, il Descartes fa prova di una specchiata ignoranza, e nel pensare, che si possa veramente amare Iddio, senza i soccorsi celesti, e nel supporre che un tale amore non sia per sè meritorio. Si può disputare, se le sole forze di natura valgano ad inspirare un amore iniziale e filosofico, ovvero mercenario della Divinità, razionalmente conosciuta; ma, che Iddio si possa amare di un vero amore, o che un amore anche imperfettissimo possa aversi naturalmente verso Iddio, considerato come autor della grazia, è sentenza, a cui ogni cattolico non dee far buon viso, per quanto ha cara la sua fede. L'amor di Dio considerato, come autore della

<sup>\*</sup> Eur., tom. VIII, p 249. \* Ibid., p. 272. \* Ibid., tom. X, p. 11.

natura e della grazia, è carità o speranza, secondo che l'affetto si-v guarda la bontà divina, o in sè stessa, o nelle sue attinenze verso le cresture : ora ogni moto di carità o di speranza, ancorchè tennissimo, non può sorgere naturalmente nei cuori umani, sia per la sua intrinseca eccellenza, che trascende ogni finito potere, sia per la special condizione dell' nomo attuale, schiavo di un affetto disordinato verso sè stesso e le cose sensibili. È poi un altro errore il credere che il vero amor di Dio possa essere per sè stesso non meritorio in alcun modo: imperocchè l'amore e il merito si corrispondono, come la causa e l'effetto. Può bensì la proprietà meritoria del vero amore essere impedita da una condizione estrinseca, la quale occorre, ogni qual volta l'amante è nello stato di colpa, e il suo affetto non è quale si richiede per cancellarla; perchè l'atto veramente virtuoso non può essere radice di merito, se non in quanto rampolla da un animo puro e santificato; ma non è men vero ch' esso atto in sè stesso tende al merito, e concorre effettualmente a produrlo : quando un abito concorde alla sua eccellenza informa l'animo dell'operatore. Insomma, il Descartes disgiunge due cose, che sono inseparabili; imperocchè la fede c'insegna che senza la grazia non si può meritare, perchè senza la grazia non si può veramente amare. Veggasi adunque con quanta ragione Antonio Arnauld scriveva nel 1669, che le lettere del Descartes « sont pleines de Péla-« gianisme, et que, hors les points dont il s'était persuadé par sa phi-« losophie, comme est l'existence de Dien, et l'immortalité de l'ame, « tout ce qu' on peut dire de lui de plus avantageux, c' est qu'il a tou-« jours paru être soumis à l'église 1. » Certo corre qualche divario da questo giudizio a quello, che l'illustre teologo avea portato ventott'apni innanzi nel leggere per la prima volta le Meditazioni. Egli ebbe finalmente subodorata la volpe.

Egli è singolare che la prima censura autorevole della filosofia del Descartes sia uscita dalla Congregazione dell'Indice; il cui decreto contro le opere di quello, è dei 20 di novembre del 1663. Il Thomas colla sua solita perspicacia si maraviglia di questo decreto; e il Baillet lo attribuisce ai maneggi di un privato <sup>2</sup>. Io vorrei pure maravigliarmene, se Roma non avesse fatto prova in cento altre circostanze di una sagacità incomparabile a penetrare addentro nelle dottrine, scoprire nei principii le ultime conseguenze sfuggite all'occhio di tutti i coetanei. Le congregazioni di Roma non si aggiudicano certamente l'infallibilità, e poterono soggiacere talvolta agli errori e alle deholezze inseparabili dalla umana natura; ma oso dire che niun maestro scientifico o religioso ha giammai avuto, per così dire, un senso ideale e cattolico, e una facoltà divinatrice dei corollarii chiusi nel germe di una dottrina, così squisita, come quella, che risplende in molti dei loro giudizii. Mene

" Car., tom. 1, p. 671.

Arnauld, Bur., tom. XXXVIII, p. xix, not. 9.

tre uomini piissimi, e tanto celebri per dottrina quanto per ingegno, sedotti da un falso sembiante, salutarono il nascente Cartesianismo, come un sistema favorevole alla religione, senza avvisare i semi funesti, che vi si occultavano, i romani censori n'ebbero il presentimento, e pronunziarono una sentenza, cui la filosofia europea, da due secoli in qua, tolse a confermare nel modo più solenne colle sue proprie opere-

# Nota 20.

L'ingegno altamente filosofico del Malebranche lo fa spesso scosta-. re dal Cartesianismo, anche dove pretende di essere cartesiano. Così, verbigrazia, quando vuole esporre il processo iniziale dello spirito umano, incomincia, dicendo: « Le néant n' a point de propriétés. Je pen-« se, donc je suis 1. » Fgli converte per tal modo in una proposizione sillogistice, contro l'espressa intenzione del Descartes, ciò che questi pigliava come un fatto primitivo. La proposizione generale: il nulla non ha alcuna proprietà, equivale a questa: l' Ente è; e vien così collocata in capo al processo psicologico conforme alla dottrina malebranchiana sul primato e sull' universalità dell'idea dell'ente. L'ontologismo metodico potrebbe esser più chiaro? E infatti la sublime teorica della visione in Dio sarebbe contraddittoria, negli ordini del psicologismo. Nè si creda che il detto passo dei Trattenimenti sia una di quelle sentenze gittate a caso nel corso della conversazione, nelle quali non sí dec cerçare la precisione logica; imperocchè nella sua maggior opera il Malebranche la ripete e la conferma con tutto il rigor dottrinale : « Il est certain que le néant ou le faux n'est point visible ou intelligi-« ble. Ne rien voir, c'est ne point voir; penser à rien, c'est ne point e penser. Il est impossible d'apercevoir une fausseté, un rapport, par « exemple, d'égalité entre deux et deux et cinq. Car ce rapport, ou tel « sutre qui n' est point, peut être cru, mais certainement il ne peut « être aperçu, parce que le néant n'est pas visible. C'est là propre-« ment le premier principe de toutes nos connaissances; c'est aussi ce-Ini par lequel j'ai commencé les Entretiens sur la métaphysique.. Car « celui-ci, ordinairement recu des Cartésions : qu'on peut assurer d'u-« ne chose ce que l'on conçoit clairement être rensermé dans l'idée qui « la représente, en dépend; et il n'est vrai qu'en supposant que les \* idées sont immuables, nécessaires et divines. 2 »

« Les preuves de l'existence et des perfections de Dieu tirées de l'idée que nous avons de l'infini, sont preuves de simple vue. On voit qu'il y a un Dieu, dés que l'on voit l'infini, parce que l'existence nécessaire est renfermée dans l'idée de l'infini, ou, pour parler plus clairement, parce qu' on ne peut voir l'infini qu'en lui-même. Car le premier prin-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Entr. sur la métaph., la relig. et la mor., entr. I, tom. 1, p. 8. <sup>3</sup> Rech, de la rér., liv. 4, chap. 11. Paris, 1736, tom. II. p. 319, 350.

14e ROTE

a cipe de nos connaissances est que le néant n'est pas visible ; d'où il a suit que si l'en pense à l'infini , il faut qu'il soit !. ) »

### Note \$1.

Il sig. Consin nel suo Corso di filese fia dice che « au lieu d'accuser « Spinoza d'athéisme . il faudrait bien plutôt lui adresser le reproche contraire. 2 » Nell'edizione più recente de' suoi Frammenti filosofici si trova ripetuto ed amplificato lo stesso giudizio : « Loin d'être un a athée, comme on l'en accuse, Spinoza a tellement le sentiment de e Dieu au'il en perd le sentiment de l'homme. Cette existence tempo-« raire et bornée, rien de ce qui est fini ne lui paraît digne du nom « d'existence, et il n'v a pour lui d'être véritable que l'être éternel. Ce a livre, tout hérisse qu'il est, à la manière du temps, de formules géo-« métriques, si aride et si repoussant dans son style, est au fond un « hymne mystique, un élan et un soupir de l'ame vers celui qui, seul, e peut dire légitimement : Je suis celui qui suis. Spinoza .... est essena tiellement juif, et bien plus qu'il ne le croyait lui-même. Le Dieu e de Juis est un Dieu terrible. Nulle créature vivante n' a de prix à ses e yeux, et l'âme de l'homme lui est comme l'herbe des cham-« ps., et le sang des bêtes de somme. (Ecclesiaste.) Il appartenait à une « autre époque du monde, a des lumières tout autrement hautes que cel-« les du judaisme, de rétablir le lien du fini et de l'infini, de séparer « l'âme de tous les antres objets, de l'arracher à la nature, où elle était « comme ensevelie, et, par une médiation et une rédemption sublimes, « de la mettre en un juste rapport avec Dieu. Spinoza n'a pas connu « cette médiation. Pour lui, le fini est resté d'un côté et l'infini de l'au-« tre, l'infini ne produisant le fini que pour le détruire sans raison et « sans fin.... Sa vie est le symbole de son système. Adorant l'Eternel, « saus cesse en face de l'infini, il a dédaigné ce monde qui passe; il « n' a connu ni le plaisir, ni l'action, ni la gloire, car il n'a pas soup « conné la sienne.... Spinoza est un Mouni indien, un Souli persan. « un moine enthousiaste : e l'auteur auguel ressemble le plus ce pré-« tendu athée, est l'auteur inconnu de l'Imitation de Jésus-Christ 3.4

Pochi passi io trovo nelle stesse opere del sig. Cousin, che mostrino l'illustre autore così confidente nell'altrui inavvertenza o benigaità, come questo. Se non ci fossero altre prove del panteismo di lui, baste rebbero a chiarirlo quelle lodi sperticate, ch'egli dà all'ateo olandese, conforme all'uso dei filosofi tedeschi, che lo levano alle stelle. Uno dei contrassegni infallibili del panteismo mascherato dei moderni è il giudizio che portano sullo Spinoza: se trovi che lo lodino, lo esaltino, lo preconizzino, lo tengano, come un uomo che ha degnamente sentito di l'io, s'indegnino contro coloro, che lo tassano d'ateismo, e ne

<sup>\*</sup> Rech de la ver., liv. 6, part. 2, chap. 6. Paris, 1730, tom. 111, p. 220.

<sup>\* (</sup> ours de l'hist. de la phil., leçon 11.

<sup>\*</sup> Progm. phil. Paris , 1838 , tom II, p. 164 , 165 , 166,

acciano un santo nei costumi o nella vita, tieni per fermo che i lodapri sono infetti della medesima pece, che l'oggetto delle loro lodi. Duanto a me . parmi assai singolare che altri commendi il panteismo dello Spinoza, quando nol faccia ad iscusa del proprio: e tengo che fuori di questo caso, chi dubita che questo filosofo fosse un perfetto ateo. mostra di non aver letto o di non aver capito i suoi scritti. Tal fu il zindizio recato da' suoi coetanei, e che verrà confermato dai posteri. « Quand on examine de plus près » dice Giovanni Coler, « ses sentiments, on trouve que le Dieu de Spinoza n'est qu'un fantôme, un Dieu « imaginaire, qui n'est rien moins que Dieu; » e lo paragona all'ateo del Salmista 1. Il Burmann lo chiama « le plus impie athée qui ait ia-« mais vu le jour 2. » È come mai il sig. Cousin potè a buona fede essere ingannato dalla voce Dio, cui lo Spinoza adopera ad ogni istante. e dalle altre arti ipocrite della sua penna? « Il se donne la liberté d'ema ployer le nom de Dieu et de le prendre dans un sens inconnu à tout « ce qu'il y a jamais eu de chrétien 3. » Il qual uso non è suo proprio; ma si vede essere stato comune al Vanini, all' Hobbes, e a tutti gli atai o cattivi feisti di que' tempi. Nè rileva che lo Spinoza attribuisca al suo Dio l'unità sostanziale, l'eternità, l'immensità, la necessità, l'infinità, e simili attributi metafisici; poichè non v'ha ateista di professione, che non sia sforzato di attribuire alla natura tutte o quasi tutte queste doti. L' Holbach, o qual altro sia il compilatore del Sistema della natura, attribuisce al mondo presso a poco le stesse pari, che l'Olandese aggiudica al suo Dio, benchè il linguaggio che adoera sia meno metafisico. Ma la metafisica dello Spinoza è solo apparene, o la sua psicologia si riduce al mero sensimo del Condillac, come fu avvertito 4. Aggiungo che l'ontologia spinoziana è infetta di mateviismo; sia perchè una dottrina diversa non sarebbe potuta risultare quella psicologia; e perchè il parallelismo stabilito fra il pensiero e stensione, come attributi di Dio, non si può interpretare altrimen-). Ma le proprietà, che specializzano il vero concetto di Dio, e per · la dottrina del teista si diversifica da quella dell' ateo, sono le peroni morali, che nella personalità e nell'arbitrio si fondano. Lo Spia concede a Dio il pensiero, in quanto i varii pensieri delle creature > modificazioni di un divino attributo : ma gli disdice l'unità perle e cogitativa, cioè l'intelletto e il volere 6); gli disdice la facoltà dirizzare i mezzi a uno scopo, annulla l'assioma teologico e la netà delle cause ultime, e tiene l'armonia del mondo, per effetto di orza cieca e e fatale 7;. Quindi seguita che Iddio non è libero verstesso, nè verso le sue opere, ma costretto a produrre : e che non

llect. de vita Spin. — Spin. op., ed. Paulus, tom, II, p. 642.
4. p 645.

\*\*Ibid., p. 642.

\*\*FROV, Cours de droit nat. Paris, 1834, leçon 6, tom. I, p. 179, 180.

\*\*toda, Eth., part. 2, prop. 2. — Op. tom. 11, p. 79.

., part. 1, schol. prop. 17, 31, 32. — Op. tom. II. p. 52, 53, 54, 62, 63.

., Append., prop. 36, p. 69-73.

è buono, nè giusto, nè savio, nè provvidente 1). Rimosse da Dio la libertà e la moralità, esse non possono all' nomo attribuirsi; il quale essendo preda e ludibrio di un fatto inesorabile, non può e non dee riconoscere alcun diritto e dovere, nè altra norma immutabile, che l'impeto de' suoi istinti, e la forza fisica della sua natura 2). Il sistema dell'Hobbes è forse più schisoso di questo? Qual è il satalista, che abbia detto più apertamente dello Spinoza che « in nostra potestate non magis sit mentem quam corpus sanam habere 3 ? » E abusando una frace di san Paolo, che « in Dei potestate sumus, sicut lutum in potestate figuli 4? » Non dice egli espressamente, come l'Hobbes, che lo stato naturale degli nomini è la guerra 5 ? Lascio stare un gran numero di altre conclusioni non meno stomachevoli, che sarebbe troppo lungo l'annoverare. E il sig. Cousin osa paragonare un tal nomo all'antore dell'Imitazione, cioè del libro più bello, più pio, più soave, che sie uscito della penna di un uomo; del libro che rende una imagine meno impersetta di quella inessabile divinità, che si sente nelle Scritture? In verità io credo che si dee avere un po' più di rispetto verso la sufficienza, e men di fiducia nella credulità dei proprii lettori. L'ateo Spinoza ragguagliato all'autore dell' Imitazione! Ma il sig. Cousin non ha lette queste parole: « Quod quædam Ecclesiæ addunt, quod Deus naturam s humanam assumpserit, mouni expresse me quid dicant nescire; imo, « ut verum fatear , non minus absurde mihi loqui videntur, quam si e quis mihi diceret, quod circulus naturam quadrati induerit 6? > Non ha lette queste altre: « Apage hanc exitiabilem superstitionem, » (la religione cattolica. ) « et quam tibi Deus dedit rationem agnosce eamque « cole, nisi inter bruta haberi velis ?? » Non ha avvertite le altre gentilezze, di cui è piena la medesima lettera? Non dice egli stesso che il Dio di Spinoza è quello degli Ebrei, e che il Dio degli Ebrei è un Dio terribile? La contraddizione e la leggerezza non potevano meglio accoppiarsi, che in questa sentenza. Dico leggerezza, per parlare benignamente, e perchè abbiamo altre prove della innocenza del sig. Cousin ne' suoi errori teologici. Se non che, l'affermare che il Dio de'Giudei sia diverso da quello dei Cristiani, il citare per provarlo un libro inspirato, e attribuire a esso libro un testo che non vi si trova, sono cose, che meriterebbero sorse di essere qualificate in modo più severo. Del resto il

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Spineza., part. I corol. prop. 76, 16, 17; corol. prop. 17; schol. 29, prop. 29, 33; schol. 2, prop. 35. Append., prop. 36; part. 2, schol. prop. 3. Tom. II, p. 38, 51, 52, 53, 61, 64, 65, 66, 67, 68, 69. 73, 74, 79, 80.

<sup>2</sup> Tract. theol. pol., cap. 2, 16, epist. 23, 25, 32.—Op. tom. I, p. 188, 359 seq., 513, 541 seq. — Eth., part. I. Append., prop. 36; part. 2, prop. 48; part. 4, schol. 2, prop. 37. — Tract. polit., cap. 2, § 3, 4, 6, 7, 8, 18, 22; cap. 3, § 13—tom. II, p. 69 seq., 121, 222, 231, 232, 307 seq., 31i seq. 323.

<sup>3</sup> Epist. 25, tom. I, p. 518. Tract. pol., cap. 2, § 6, tom. 11, p. 308.

<sup>4</sup> Tract. pol., cap. 2, § 22, tom. Ii, p. 315, 316.

<sup>5</sup> Ibid. § 14, p. 312; cap. 3, § 13, p. 323.

<sup>\*</sup> Ibid., § 14, p. 312; cap. 3, § 13, p. 323. Epist. 21, tom. I, p. 810.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Epist. 74, tom. 1, p. 699.

sig. Cousin non mi par fortunato in proposito di citazioni, poichè nel léago menzionato i attribuisce allo Spinoza queste parole: vita est meditatio mortis, le quali io non mi ricordo di aver trovate nelle opere spinoziane; ci trovo bensì espressa la sentenza contraria: « Homo liber « de nulla re minus quam de morte cogitat, et ejus sapientia non mortis, « sed vitæ meditatio est 2. » La quale è la sola conforme ai principii morali e speculativi del sistema. Che se nella pratica lo Spinoza visse sobrio, probo, solitario e costumato, quest' apparenza di virtù non t'illuda; poichè l'orgoglio del pensiero, e la sua ribellione contro Dio è il più orribile de' traviamenti umani. Lo Spinoza stabilì espressamente che l'umiltà e la penitenza non sono virtù 3, ed escluse dalla vita morale due abitudini, che ne sono la base, secondo l'autore del-l'imitazione.

#### Note 33.

« D'où vient donc, dis-moi, que quelque part qu'on s'arrête, en Cad'labre ou ailleurs, tout le monde se met à faire la révérence, et voilà à une cour? C'est instinct de nature; nous naissons valetaille; les hommes sont vils et lâches, insolents, quelques-uns par la bassesse d'de tous, abhorrant la justice, le droit, l'égalité; chacun veut être, é non pas maltre, mais esclave favorisé. S'il n'y avait que trois homà mes au monde, ils s'organiseraient: l'un ferait la cour à l'autre, l'aua pellerait monseigneur, et ces deux unis forceraient le troisième à « travailler pour eux; car c'est là le point . » Così il Courier scriveva nel 1806, da Crotona, seconda patria di Pitagora. Il difetto notato con queste mirabili parole, è proprio in modo speciale dei Francesi; e il Courier lo confessa, chiamando i suoi compatriotti le plus valet de tous les peuples 5. Egli insegna altrove, in che modo, per l'ordinario, un peuple se fait laquais 6. Ma questo vizio è oggi più o men comune a tuti i popoli d'Europa, ed è uno degli articoli, in cui siamo più dissomiglianti dagli antichi : il che dee recar qualche impaccio ai moderni fautori del progresso continuo.

#### Note 33.

Come accade alle instituzioni vicine a perire, che i lor fautori perdono il senno e imbarbogiscono, quando si veggono i primi annunzii della rovina, non mancano oggidi coloro, che vorrebbono riporre in toga le giostre e i tornei. Nel 1839, mentre i Cartisti mettevano a ferro e a fuoco alcune parti dell' Inghilterra, e molte migliaia di operai mancavano di pane, una folla di patrizii bambini o rimbambiti si divertivano in Eglingtoun a correr delle lance, e a rinnovare le farse cavallere-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. 166. <sup>2</sup> Eth., part. 4, prop. 67, tom. II, p. 251. <sup>2</sup> Ibid., prop. 53, 54. <sup>4</sup> COURNIER, OEuv. compl. Bruxelles, 18.66, tom. IV.p. 109, 110. <sup>3</sup> Pamph. des pamph., tom. I, p. 317. <sup>4</sup> Lieret de Paul-Louis, tom. I, p. 286.

sche del medio evo, senza ommettere the queen of beauty. Per quanto si voglia essere severo verso le inclinazioni del nostro secolo artigianesco e trafficante, uopo è confessere che le vie ferrate e le macchine a vapore hanno maggior costrutto delle lizze e delle armeggerie.

# Nota 24.

Il Leibniz con quella sua profonda e vasta penetrativa, che abbracciava ogni cosa, predisse la rivoluzione francese, l'indebolimento degl'ingegni, la prostrazione degli enimi, il predominio dell'egoismo, la perdita della virtù civile, di ogni sentimento generoso e magnanimo, come effetti necessarii del sensismo e della incredulità, che cominciavano a prevalere nell'età sua. Gioverà il riferire questo passo profetico delle sue opere: « On peut dire qu'Epicure et Spinoza, par exem-« ple, ont mené une vie tout à fait exemplaire. Mais ces raisons ces-. « sent le plus souvent dans leurs disciples ou imitateurs, qui, se cro-« yant déchargés de l'importune crainte d'une providence surveillan-« te et d'un avenir menaçant, lâchent la bride à leurs passions bru-« tales, et tournent leur esprit à séduire et à corrompre les autres; et « s'ils sont ambitieux et d'un naturel un peu dur, ils seront capables. « pour leur plaisir ou avancement, de mettre le feu aux quatre coins « de la terre, comme j'en ai connu de cette trempe que la mort a en-« levés. Je trouve même que des opinions approchantes s'insinuent « peu à peu dans l'esprit des hommes du grand monde qui règlent les « autres, et dont dépendent les affaires, et se glissant dans les livres à « la mode, disposent toutes choses à la révolution générale dont l' Eu-« rope est menacée, et achèvent de détruire ce qui reste encore dans « le monde des sentiments généreux des anciens Grecs et Romains, « qui préséraient l'amour de la patrie et du bien public, et le soin de « la postérité à la fortune et même à la vie. Ces publick spirits, comme « les Anglais les appellent, diminuent extrémement, et ne sont plus a à la mode; et ils cesseront davantage quand ils cesseront à être sou-« tenus par la bonne morale et par la vraie religion que la raison natu-« relle même nous enseigne. Les meilleurs du caractère opposé, qui « commence à régner, n'ont plus d'autre principe que celui qu'ils apa pellent de l'honneur. Mais la marque de l'honnête homme et de a l'homme d'honneur chez eux est seulement de ne faire aucune bas-« sesse comme ils la prennent. Et si pour la grandeur ou par caprice a quelqu'un versait un déluge de sang, s'il renversait tout sens dessus « dessous, on compterait cela pour rien, et un Hérostrate des anciens. « ou bien un don Juan. dans le Festin de Pierre, passerait pour un « héros. On se moque hautement de l'amour de la patrie, on tourne a en ridicule ceux qui ont soin du public, et quand quelque homme a bien intentionné parle de ce que deviendra la postérité, on répond: « Alors comme alors. Mais il pourra arriver à ces personnes d'épreu-

« ver elles mêmes les maux qu'elles croient réservés à d'autres. Si « l'on se corrige encore de cette maladie d'esprit épidémique, dont les « mauvais effets commencent à être visibles, ces maux peut-être seront « prévenus: mais si elle va croissant, la Providence corrigera les hom- « mes par la révolution même qui en doit naître: car quoi qu'il puisse « arriver; tout tournera toujours pour le mieux en général, au bout du « compte, quoique cela ne doive et ne puisse pas arriver sans le chêti- « ment de ceux qui ont contribué même au bien par leurs actions « mauvaises ! . »

# Nota 25.

Annovero Napoleone fra gl' Italiani, perchè la Corsica è sempre appartenuta moralmente e geograficamente all'Italia, e perchè politicamente, che io mi sappia, non ha mai fatto parte della Francia, dal dilavio insino ai tempi, in cui nacque Napoleone? Ciò forse non è vero, secondo le dottrine geografiche, che corrono in Francia; ma secondo quelle, che sono accettate nel resto d'Europa, non ammette replica; giacchè un Corso uscito da un antichissima famiglia italiana non si può reputar francese più di quello che siano inglesi i Bramani di Surata o di Benares, e fossero spagnuoli gl'Indiani del Perù e del Messico nati nel-Panno, che il Cortez e il Pizzarro s'impadronirono di Tenoctitlàn, e di Cazco. I Parigini la pensano diversamente, e chiamano Francia la Corsica; il che è tanto vero, quantochè il mediterraneo sia un lago francese, (e perchè non un pozzo o una cisterna?) come disse, se ben mi ricordo, per blandire alla iattanza gallica, il medesimo Napoleone.

# Nota 36.

A proposito della caduta di Napoleone, e della famosa giornata, che pose fine al suo imperio, regalerò al mio lettore uno squarcio delizioso del sig. Cousin, tolto dalle sue Lezioni: « Vous le savez, ce ne sont pas i les populations qui paraissent sur les champes de bataille, ce sont les « idées, ce sont les causes. Ainsi à Leipzig et à Waterloo ce sont deux « causes qui se sont rencontrées : celles de la monarchie paternelle et « de la démocratie militaire. Qui l' a emporté, messieurs? Ni l'une, « ni l'autre. Qui a êté le vaincu à Waterloo? Messieurs il n'y a pas « eu de vaincus. (Applaudissements.) Non, je proteste qu' il n'y en pas « eu : les seuls vainqueurs ont été la civilisation eurepéenne et la charito. (Applaudissements unanimes et protongés.) Oui, messieurs, c'est « la charte.. appelée à la domination en France, et destinée à soumet- « tre, je ne dis pas ses ennemis, elle n' en a pas, elle n' en a plus,

<sup>\*</sup> Nove. ess. sur l' entend. hum., liv. 4, chap. 16. — OEus. phil., 6d. Raspe, p. 426, 430. Ho seguito l'ortografia del Raspe.

Secondo una tradizione, che del resto non rileva l'esaminare, Napoleone sarebbe

« mais tous les retardataires de la civilisation française. ( Applaudisse-« ments redoublés 1.) » Conosco poche scene in tutti i comici antichi e moderni così drammatiche, come questo monologo, e il coro, che lo accompagna.

### Nota 27.

Un ragazzo di buona pasta, ma molto ricco di quella frivolezza e vanità puerile, che mancava al suo zio, ha creduto di poter provare che i popoli rifanno ora, o vogliono rifare, le opere di Napoleone. Io non credo che i popoli, per quanto si apo degeneri e corrotti, si possano accusare di complicità col più fiero e implacabile nemico, che abbia veduto il mondo, della civiltà delle nazioni. Dico il più fiero, perchè i conquistatori barbari, antichi e moderni, da Brenno e da Genserico fino a Ludovico XIV e a Carlo XII, mirarono solo, disertando e struggendo, alle parti materiali, e per così dire al corpo degli stati; laddove Napoleone ne volle uccidere lo spirito, e ci sarebbe riuscito, quando la Providenza non ci avesse posto mano. Se il suo imperio si fosse assolidato, non sarebbero passati due secoli, che la barbarie morale di Europa avrebbe vinta quella degli antichi Unni, e gli amatori di libertà, sarebbero dovuti ire a cercarla sulle sponde dell' Eufrate o del Nilo. Attila che rendeva omaggio nella maestà del Pontesiice alla divina indipendenza del Cristianesimo, e perdonava in grazia di quello alla terra italiana, fu men funesto a noi in ispecie, e alla civiltà in universale, fu meno empio di un uomo nato in Italia, che volle rendere schiava di Francia la religione e la patria, doppiamente parricida. Non ignoro che questi concetti non sono di moda, e che oggi corre il vezzo di lodare Napoleone, come quindici anni fa era in uso di bestemmiarlo, e di disdirgli, (ciò che è sommamente ridicolo, ) eziandio l'ingegno. Ma io non credo che ciascuno sia tenuto a mutar le opinioni, come, verbigrazia, si scambiano i vestiti. Che i Francesi, avidi di signoreggiare, e bisognosi di essere signoreggiati da una volontà più forte della loro, abbiano desiderio di Napoleone, non è da stupire; come non fa pur meraviglia che alcune altre nazioni europee, martoriate da tristi e imbecilli governanti, ricordino solo dell' antico oppressore quella vigoria, quella saldezza, quella virtù d'animo, veramente ammirabile, quando si paragona colle moderne dappocaggini e codardie. Un' altra cagione fa desiderare a molti il governo imperiale, cd è la bontà e la saggezza de'suoi ordini amininistrativi; nel qual rispetto solamente si può ammetter la sentenza di uno scrittore, che lo chiama il Castruccio dell' Italia settentrionale, cui innalzò, dic'egli, in poco più di dieci anni al grado di una potenza 2. Ma Napoleone ebbe soltanto, per questa parte, il merito di compiere ed eseguire molte riforme sentite, e imperiosamente volute dai tempi; alle quali doveva ubbidire

<sup>1</sup> Introd. à l'hist, de la phil. leçon 13.

Precenio, Sag. stor. sull' ammin, finanz, dell. ex regno d'Ital. Avvert.

per consolidare l'autorità propria. Nè gli statuti amministrativi, per quanto rilevino, costituiscono a gran pezza l'essenza degli ordini civili ; e un popolo può essere perfettamente condizionato in questa parte, e meritar tuttavia per molte altre il nome di barbaro. Coloro che ripongono la felicità politica di un popolo nella bontà dell'amministrazione, sono così sapienti, come quelli che fanno consistere il fiore della civiltà nell'eleganza delle maniere, e la virtà nel galateo.

Per porgere una idea delle vicende corse dall'opinion pubblica in Francia dentro lo spazio di pochi lustri, intorno a Napoleone, posso recar l'esempio di uno scrittore; ma citando coll'aiuto della sola memoria, nè potendo verificare tutte le mie allegazioni, mi credo in debito di avvertirne chi legge. Il Lamennais ha parlato più volte di Napoleone. Lodollo, se non erro, imperatore; onde non so chi ebbe nel sèguito occasione di dirgli: Ah! monsieur l'abbé, vous avez aussi fiéchi le genou devant Baal! Lo calpestò caduto e prigione: ed è difficile l'immaginare una invettiva più amara di quella, che trovasì ristampata fra alcuni dei suoi antichi Mélanges; nella quale il fiele gli fa dimenticare il buon gusto, e guastare una bellissima frase del Bossuet. Infine nel 1836, quando Napoleone morto comincia ad appartenere alla severa storia, lo chiama le plus grand homme des temps modernes. Non so, se questo progresso sia nobile, sapiente e generoso; ma certo esprime a maraviglia l'idole delle età, in cui siamo.

Questa sapienza individuale è poca cosa, rispetto allo spettacolo, che ci è dato dalla sapienza pubblica. Dappoiche la Francia ha ricovrate da una potenza emula le ceneri dell'antico signore, sarebbe difficile il poter preoccupare coll'immaginazione ciò che vi si dice nell'assemblee, nei cerchi, e vi si stampa in su'giornali. È piacevole il vedere i Francesi, così schivi e intolleranti del dominio forestiero, andare a gara, per onorare e lodare a cielo un astuto Italiano che da bravo cavaliere senpe inforcarli e patroneggiarli, facendo loro credere di essere un loro compatriotta 2. E piacevole il vedere gli amatori della libertà celebrar l'uomo, che la spense in Francia, e cercò di spegnerla negli altri paesi, e fece dei diritti pubblici la violazione più solenne e brutale, di cut si trovi esempio nelle antiche e nelle moderne istorie. È piacevole il vedere i zelanti della gloria e dell'indipendenza nazionale vantarsi di sanguinose conquiste non sapute mantenere, di un rapito dominio, che addusse una ontosa servitù, ed esaltare colui, che primo dopo Carlo settimo aperse le porte di Parigi al ludibrio e all'insulto

<sup>\*</sup> Aff.-de Rome. Paris, 1836-37, p. 9.

\*\* Vuoi tu sapere, con che. alchimia Napoleone fece questo bel miracolo di rendersi francese? Col diminuire di una vecale il proprio nome, e chiamarsi, dettando, Bonaparte, in vece di Buonaparte. Vedi quanto importa l'arte dello scrivere! Da che l'abbicci e al mondo, non s'era veduto un caso simile a questo. Imperocchè, se ai tempi di Oliviero Cormwell, un granello di arena, che è pur cosa positiva, benche minutissima, girò lo stalo di Europa, secondo la sentenza del Pascal, la quale non par nè anco conforme alla verità stori ca; noi abbiamo veduto maggior meraviglia; cioè l'Europa, anxi il mondo, messi a soqquadro, per lo spazio di quattro lustri, dalla sottrazione di un' U.

straniero. È piacevole il vedere i cosmopoliti, i filantropi, gli umanitarii, che si struggono di tenerezza pei loro fratelli, venerar quasi come uno iddio il più grande ed intrepido ammazzatore di nomini, che dopo Tamerlano abbia insanguinato il nostro emisfero. A ogni modo ciò che fa e dice la Francia in questo punto, è degno di molta considerazione, e si dee saper grado al valente ministro, che ha procacciato questo nuovo passatempo ai popoli di Europa.

# Nota 36.

Per conoscere e gindicare direttamente la tempra morale di un uomo, bisogna aver seco qualche convenienza, bisogna mettersi a suo luogo, e investirsi in qualche modo de'suoi sentimenti; poichè in fine, altri non può farsi un concetto de'snoi simili, se non studiandoli in sè stesso, Perciò, ancorchè avessimo commercio cogli abitatori di Saturno o di Giove, o di altro pianeta, egli è probabile che ciò non basterebbe a penetrare la loro natura, e che la contezza che ne avremmo, sarebbe per molte parti poco men misteriosa di quella, che possediamo sull'istinto e su altre proprietà interne degli animali inferiori del nostra globo; se si presuppone che quelli disseriscano da noi, quento la lor dimora si differenzia dalla nostra, e secondo che pare conforme alla varietà e alla ricchezza inesausta della natura. Ora quest'avvertenza si vuole avere eziandio nel fare stima dei nostri simili; quando la distanza de'tempi o de'luoghi, la diversità delle complessioni, dei costumi, delle stirpi, è singolarmente notabile. Poche nazioni sono così diverse di genio fra loro, come l'Italia e la Francia, benchè di sito propinque e finitime; e contuttochè l'uniformità del vivere civile, la declinazione di ogni spirito patrio, l'istinto servile dell'imitazione foresticra, e altre cagioni rendano gl'Italiani di giorno in giorno più ligii a'Francesi; tuttavia l'indole nazionale non è ancora affatto spenta presso i primi, e si mostra vivamente, quando trova una di quelle tempre individuali, ricche e potenti, in cui la natura è più valida delle circostanze esteriori e resiste alla forza dell'educazione, della consuctudine e dell'esempio, L'uomo, in cui queste condizioni si siano meglio avverate alla nostra memoria, è senza fallo Vittorio Alfieri. Poche anime furono più anti-francesi, più scolpite dal nostro suggello, più battute, per così dire, all'incudine dell'antico ingegno italiano, più simili a quei grandi, che non ispesseggiavano pure nei tempi aurei dell'antica Italia; e fra i coetanei di Dante e di Michelangelo erano già più che rari. Che maraviglia adunque, se l'Alfæri scrisse il Misogallo, e se alla sua giustissima avversione contro la labe gellica, si mescolò qualche esagerazione? Per la stessa cagione, il pregio sovrano delle opere di Vittorio e la singolarità maravigliosa della sua indole e della sua vita, non potrà mai essere sentita, e direttamente apprezzata, dai Francesi. Il sig. Abele Villemain volle parlare del nostro tragico nelle sue Lezioni sulla letteratura francese, dettate con istile puro, ele-

tante, spiritoso, mellilluo, e con molta dottrina, per ciò che spetta ille cose della sua patria. Ma che v'ha di comune fra un Parigino e Vittorio Alfieri? Io vorrei che tra i Francesi e gl'Italiani si facesse questo patto, che i critici dei due paesi si astenessero dall'entrare in giudizii troppo particolari sulle composizioni meramente letterarie dei loro rispettivi vicini, e attendessero per ciò che riguarda il buon gusto, alle cose proprie, anzichè alle aliene; il che, mi pare, tornerebbe a yantaggio della vera cultura, e a guadagno dei due popoli. Così, verbigratia. quando leggo che il sig. Villemain diceva fra gli applausi de' suoi aditori, il Chateaubriand essere un genie plus éclatant dell'Alsieri 1, non the adegnarmene o stupirmene . trovo che . come Francese . ha ragiomi stupirei piuttosto, se i rivieraschi della Senna la pensassero alrimenti. E quando i letterati, che abitano sulle sponde della Giarretla, del Garigliano, del Tevere, dell' Arno, del Po, mettessero mano p. voler provare il contrario, e a scrivere lunghi articoli sul Chateaubriand, e sul romanzo di René, livre incomparable pour la profondeur alla poésie 2, avrebbero un grave torto. Io bramerei che l'illustre Autore avesse osservato la stessa riserva, e si fosse astenuto dallo spendere ire letture consecutive per mostrar che l'Alfieri fu una spezie di gradesso politico, e un copista del teatro francese. Noi non sapremmo veremente che Vittorio Amedeo secondo, il quale sut plus d'une fois l'honneur d'être battu pur Catinat, accrebbe i suoi stati, conquistando l'isola di Sardegna; che la langue habituelle du Piémont est un italien un per corrompu, fort semblable à l'italien de Venise 3; che l'Allieri introdelto al cospetto di Pio sesto, « sit une grande témérité; il baisa la main • du pape, privilége qui n'est réservé qu'aux cardinaux 4; » che dopo isuoi primi studii, pour assurer sa gloire volle condursi in francia; che il sequestro de' suoi libri lo invasò « de la colère la plus implacabile et La plus poctique qui soit jamais entrée dans l'âme d'un homme degipuis seu le Dante 5; » che « Alsieri, formé par les exemples de la Franre la imitateur de la tragédie française du dix-septième siècle, disciple « des opinions et de la philosophie du dix huitième, » è cosa francese mous appartient à double titre ) per l'immaginativa e il ragionamento;

\*\* Ibid., part. 2, leçon 9. L'Alfieri facendo il racconto di questa udienza, dice che Pio voca acconsenti ch'egli procedesse al bacio del piede: « egli medesimo anzi rialzando- uni in piedi da genullesso che io m' era ; nella qual unil positura sua Santità si compiacque di palparmi come con vezzo paterno la guancia. » (Vit. Epoca 4. cap 10.) Narra pure il bacio del piede fatto a Clemente XIII, bel vecchio e di una veneranda maestà (Ibid., ep. 3. cap. 3). Egli è lecito il non avvertire o dimenticare queste minu-

zie, ma non il menzionarle a rovescio. \* Loc. cit., leçon 9.

<sup>\*</sup> Cours de littérat. franç., part. 2, leçon 9. 
\* Ibid., part. 1, leçon 24.

\* Ibid., part. 2, leçon 9. Gli antori dell'Encyclopèdie nouvelle c'insegnano che l'Alfieri mella prima metà della sua vita scrissa in piemontese; « car il n'avait d'abved d'autre i idiome pour exprimer sa pensée, que celui du Piémont, sa patrie; et ce fut dans l'idiome me de la Toscane, où se parle l'italien le plus pur , qu'il voulut écrire ses ocuvres. »

\* Art. Alféri, tom. I, p. 245.) Il che sarebbe presso a poco, come se altri dicesse che Biovanni Racine mon volle scrivere le sue tragedie nel dialetto della Guascogna, ma che elesse di dettarle nell'idioma francese, assai più puro di quello.

\* Ibid., part. 2, leçon 9. L'Alfieri facendo il racconto di questa udienza, dice che Pio

che « il n' alla jamais plus loin que le théâtre français : » che copiò i Francesi senza confessarlo, e specialmente il Corneille, da cui tolse « ce dialogue si vif et si coupé, cette forme si brusque et si rapide. ces « vers dont la poésie italienne frémit, qui sont coupés, fendus en deux e par une réplique soudaine et violemment alternée; » che si può esitare ( j'hésile toujours ) à le croire né poète dramatique; che « ses piè-« ces sont toujours des tragédies françaises avec les confidents de moins « et la république de plus; » che « lorsque Alfieri, prenant le cadre de • la tragédie fran aise pour le type universel, se borne à mettre des a monologues à la place des confidents, et à supprimer les récits à la « fin des pièces, sans les épargner ailleurs, aucune innovation réelle ne « suit cette espèce de réforme de détails: » che «quand Alfieri s'est fati-« gué de ses éternels confidents, sur l'épaule desquels le prince s'appuie. e et qui sont là pour écouter de longs récits, en faisant de temps en « temps une petite réflexion, afin de donner au prince le temps de re-« prendre haleine et d'achever son histoire ; quand, su lieu de ces en-« tretiens commodes, il laisse un prince tout seul sur le théâtre, et a l'oblige à se raconter à lui-même les choses qu'il a faites et les sen-« timents qu'il éprouve, » non vi ha novità nè progresso, anzi peggio. perche « peu de princes, à chaque occasion, se promenant seuls à grands « pas, disent tout haut leurs pensées et leurs affaires, comme un poête · récite ses vers; » che « Horace ne voulait pas qu'il v eut quatre per-« sonnages parlant à la fois sur la scène ; mais il n'aurait pas exigé du « poëte de n'en mettre que quatre dans toute une tragédie, » e che per aver ignorata questa profonda distinzione, e creduto che Orazio esigesse la quaternità dei personaggi, l'Alfieri presque toujours ne mise solo quattro nelle sue tragedie; che «dans les sujets mythologiques. Alfieri. « plus imitateur des Français que des Grecs eux-mêmes, n'a pas égalé « ces modèles de seconde main qu'il avait trop suivis 1; » che « son théâtre a n'est que le théâtre français, je ne dirai pas épuré, mais rétréci; » che nel fatto della congiura de'Pazzi, le principal conjuré était Salviati, l'ar-« chevèque de Florence; le principal assassin était le prètre Stephano:» che l'Alfieri «était l'homme en qui éclatait le plus la philosophie française « du dix huitième siècle ?; » e che finalmente l'Oreste e il Saulle deb. bono essere le tragedie più mediocri del nostro tragico, poichè il professor francese, che si propone di dar un concetto adequato del teatro di lui, e ne chiama a rassegna i principali componimenti, non fa pur la menoma menzione di esse 3. lo non mi accingerò a vagliare queste belle sentenze, che sarebbe materia troppo aliena dal mio lavoro e da non venirne a capo in una nota; oltrechè io spero che un valente Italiano, mio amico, in cui il purgato giudizio pareggia la soda erudizione,

<sup>\*</sup> Loc. cit., leçon 10.

\* Ibid., leçon 11.

\* Che cosa direbbero i Francesi di un critico italiano, che discorrendo del teatro di Giovanni Racine e di Pietro Corneille, non dicesse una parola dell' Atalia, nè del Policute?

n lascerà passare, senza risposta, gli errori del sig. Villemain sulle tere italiche i e mostrerà che, se il gregge servile degl' imitatori fu troppo abbondante nella nostra penisola, non cessò mai del tutto generazione dei forti e liberi Italiani, fra' quali negli ultimi tempi niupuò sovrastare o pareggiarsi a Vittorio Alfieri.

Prima però di terminar questa annotazione, voglio racconciar il gusto lettore con due righe di un' opera italiana testè divulgata, che giunge questo punto alla mia notizia. Cesare Balbo, osservando che il Pieonte è una spezie di Macedonia o Prussia italiana, quasi Fiorenza del colo decimottavo, uno stato, un popolo, di cui su lunga, lenta e rozza gioventi, aggiunge: « E tanto è vero esser l'attività e la dignità dello stato solito motore dell'attività e dignità delle lettere, sola efficace protezione di esse, che allora finalmente, » cioè quando fu libera dalla mipotenza spagnuola, « entrò il Piemonte nella letteratura italiana; ed entro vvi gloriosamente con Alfieri e Lagrangia. » Dopo aver quindi vertito che il culto di Dante risorse principalmente, per opera dell'Alri e del Monti, così discorre di questi due poeti : « Il primo recando della provincia per lui aggiunta all'Italia letteraria, la sua non so s'io dica, forza o rozzezza o durezza paesana, restaurò forse la vigoria di tatta la letteratura; e restaurò certo il culto di Dante. Era anima veramente Dantesca. Amori, ire, superbie, vicende di moderazioni ed casgerazioni, e mutazioni di parti, tutto è simile nei due. Quindi l'imitazione non cercata, ma involontaria, sciolta ed intrinseca. Il Monti nei fu più ingegno, che animo Dantesco; e le mutazioni di lui furono nià d'arrendevolezza, che d'ira. Quindi l'imitazione più esterna; nella forma sola e nelle immagini 2. » Queste poche parole dicono assa i h intorno al Piemonte e all'Alfieri che le tre verbose lezioni del promor parigino; e se ne può ritrarre quanto ragionevolmente il grande mno di Dante venga chiamato copista del Corneille, e imitator della ancia. E ho voluto citarle, così per la loro verità, come per aver ocsione di menzionare un'opera degnissima; imperocchè fra le scritturecenti e nostrali, che io conosco, ce ne sono molto poche, così belcosì instruttive, così sapienti, così piene di sensi nobili e veramente diani, come la Vita di Dante, scritta da Cesare Balbo.

## Nota 29.

# Renato Descartes dice che « la première et la principale cause de nos

! Fra le curiosità, che questo scrittore può somministrare al divertimento degl' Italiai, non bisogna dimenticare il suo giudizio sull'Apologia di Lorenzino de'Medici, riputra lui una froide et emphatique declamation (Journ. des Sav., septemb. 1838,
538.) Ciascun sa che i nostri migliori, più squisiti e più ingegnosi critici tengono taApologia per un capolavoro di eloquenza, a cui poche opere antiche o moderne si posno nel suo genere pareggiare. Vedi fra gli altri i Giordani (Lett. al Capponi. Aning. fior. 1825), e il Leopardi (Op. mor. Firenze, 1831, p. 213).

Balbo, Vila di Dante. Torino. 1839, lib. 2, cap. 17, tom. 11, p. 443, 444, 445.

GIODER TI, Introduzione. Vol. I.

« erreurs sont les préjugés de notre enfance 1. » È egli vero ? Nol credo. Nell' infanzia v' ha il germe dell' errore e del vizio, ma chiuso e non ancora esplicato: v'ha un'innocenza di spirito, come di costumi, una beata ignoranza del falso e del male. Ben s'intende ch'io parlo di quella età, che più propriamente chiamasi puerizia, nella quale la ragione comincia a entrare in esercizio, e non della età precedente, nella quale l'uomo, per ciò che spetta all'attualità delle sue potenze, non trascende ancora l'indole sensitiva dell'animale. Nella puerizia y' ha ignoranza, anzichè errore. Ciò che il fanciullo afferma determinatamente. e positivamente, secondo i dettami dall'animo proprio, è vero. E se talvolta cade in errore, egli lo abbraccia per lo più solamente in modo perplesso, vago, indeterminato, e quasi una impressione confusa, la quale è più tosto ignoranza che altro, e comincia solo a diventar errore nel· l'adolescenza o nella gioventù, quando l'assenso, che le si porge, è intero, positivo, perfetto, come opera della riflessione e della deliberazione. L'errore insatti non è se non la confusione di una mezza cognizione con una cognizione intera, o vogliam dire, della cognizione coll'ignoranza. Perciò le preoccupazioni, o come oggi si dice, i pregiudizii, non appartengono, generalmente parlando, alla fanciullezza, ma alla virilità, come sono più proprii delle nazioni alquanto incivilite, che delle barbare e salvatiche. Non escludo dalla età puerile gli errori e le passioni iniziali, ma sì bene il lor compimento, la loro attuazione perfetta; il che torna a dire che l'original corruttela, per ciò che spetta a una parte delle sue conseguenze, non si esplica pienamente, prima che l'individuo e il comune siano giunti a maturità.

#### Nota 30.

Il notere civile dei Papi nel medio evo fu una vera sovranità europea, una dittatura tribunizia, affatto legittima, fondata parte nel consenso delle nazioni, e parte nell'autorità spirituale di esso Papa. Dal canto dei popoli non si può negare la legittimità di tal potere, poichè il veggiam consentito dalle varie sovranità nazionali, che tutte riconoscevano nel Pontefice un arbitro supremo. Ora ogni qual volta una sovranità legittima ne riconosce un' altra, col solo riconoscerla l'autorizza, ancorchè legittima per l'addietro stata non fosse. Ma perchè l'arbitrato europeo su riconosciuto nel Papa, anzichè in un altro uomo, in un altro principe? Perchè solo il Papa avea la capacità necessaria per esercitarlo. La capacità personale, e la sovranità tradizionale, congiunte insieme, costituiscono la legittimità perfetta. E questa capacità non proveniva solo dalle qualità individue dei Pontesici, e dagli ordini elettivi della successione, ma dal loro grado spirituale, cioè dall'esser capi della società conservatrice e propagatrice del vero ideale. Il capo di una società indiritta a unificare il genere umano, e che avea già riunita l' Europa, un uomo destituito di forza, e dotato di una immensa autorità, era il so-

<sup>&#</sup>x27; Œur., tom. III, p. 112 seq.

o atto a far l'ufficio di arbitratore pacifico delle nazioni, e godeva nella Cristianità di quel morale imperio, che un buon pastore esercita sugli somini della sua diocesi o della sua parrocchia. Nel qual senso, al parer mio, si dee intendere la sentenza degli stessi Pontesici affermanti A avere ricevuto da Dio la loro potestà civile, come parte o dipendenza bel grado eminente, che occupavano nella Chiesa. Cristo in effetto fazendo del Papa il capo ideale del genere umano, gli diede virtualmente atti quei poteri, che dovevano successivamente esplicarsi e passare in itto, concorrendo le condizioni esteriori, necessarie ad attuarii; fra le ritali condizioni il consenso delle rispettive sovranità nazionali era suficiente, per mettere in atto l'arbitrato civile del mondo. Si noti infatti the questo arbitrato, di cui oggi l'Europa è priva, e fuor del quale le vazioni si trovano in istato di guerra, le une rispetto alle altre, non può isedere stabilmente in alcun governo o principe secolare, perchè i gorerni ed i principi, potendo essere parti litiganti, non son buoni arbitri. Top può dunque esser conferito ad altri, che ad un uomo dotato di una orza morale grandissima, e destituito di forza materiale competente, nom' è il Papa. Il quale, come capo ideale, è l'autorità più grande the si trovi sulla terra, ed è tanto per ragion di natura, quanto per ria oltranaturale, sortito dalla Providenza all'investitura di quel-\* sovrana e pacifica signoria. Oltrechè il Papa . essendo conservatoe e propagatore supremo dell'Idea, da cui deriva l'organizzazione ivile dei popoli, mediante il linguaggio, dee altresì essere considerao, come capo civile delle nazioni, imperiante non colla forza delle rmi, ma coll'autorità della parola. La parola è il vincolo, che lega 'intelligibile al sensibile, lo spirito alla materia, e il giure spirituale al emporale: e in virtù di essa il potere meramente spirituale del sacerlozio può avere una influenza nel mondo civile. Questo concetto della repremazia ideale del sacerdozio, esercitantesi per mezzo della parola, al ordinante per la società civile, conferì nel primo periodo del reggimento castale il primato governativo alla classe ieratica. L'arbitrato del Papa, che riassumeva nella sua persona tutto il sacerdozio, cra una coneguenza dell'azione sacerdotale, formatrice e incivilitrice delle nazioni; conseguenza necessaria per l' Europa del medio evo, come pei tempi primitivi, e che conteneva il buono degli ordini castali, senz' averne gl' inconvenienti. Tal è l' idea giusta, che ci dobbiamo fare dell' autorità civile, esercitata dal Papa nei bassi tempi. La quale idea si scosta son meno dall'opinione gallicana, che dalle teoriche di certi moderni esageratori, quali sono il Maistre e il Lamennais, che con molto spirito epoco giudizio, si travagliarono intorno a questo argomento.

Le ricerche di tal natura sarebbero importanti, ancorchè avessero solo un intento storico e dottrinale. Ma elle possono sortire uno scopo pratico, anche ai di nostri, perchè giova il non dimenticare che l'arbitrato civile è un potere inseparabile dal pontificato cristiano. L'esercisio di esso dipende, come ogni altro arbitrato, dal consenso delle parti, cioè delle rispettive sovranità nazionali; ma la sua radice è indelebile. Che se le divisioni religiose di Europa, l'eresia, loscisma e la miscredenza signoreggianti in una parte notabile di essa, vi rendono impossibile per ora quest' arbitrato, potrebbe nascere il caso che gl' Italiani mettesser mano in qualche modo a farlo rivivere. L'Austria intende da grandissimo tempo colle arti di una cupa e scellerata politica ad allargare il suo dominio in Italia, e a ghermire tutti i paesi circonpadani, dal Vesolo all' Adriatico. Le Legazioni sono la prima preda, a cui ella agogna, e su cui si gitteranno cupidamente gli artigli imperiali, come prima ne abbiano il destro. Io non credo che i buoni Italiani, qualunque siano le loro opinioni politiche, possano esitare un solo istante, quando si tratti di scegliere fra un antico governo italico e un nuovo giogo barbarico, fra una monarchia nazionale e una tirannide oltramontana. La libertà è una bella cosa, ma l'indipendenza nazionale è molto migliore: l'una compie la felicità di un popolo; l'altra gli dà il nome, l'essere, la vita. L'odio politico contro il dominio austriaco ed imperiale è perciò il sentimento, in cui si debbono riunire tutte le opinioni; e siccome all' odio si dee contrapporre l'amore, qual è il principio, che possa stringere ad armonizzar gli animi di tutti gl'Italiani, se non quella dolce e sacra paternità del pontefice romano, tanto antica quanto il Cristianesimo, e che malgrado l'empietà e la freddezza de' tempi, è tuttavia adorata dalle cattoliche popolazioni? forse il tempo non è lontanissimo, in cui chiunque ha sentimento d'uomo dovrà stringersi intorno al venerardo Pastore, per guardare e difendere dalla rapace e frodolenta Vienna, le belle province situate fra l'Adriatico e l'Apennino, volgendo la morale e religiosa possanza del Papato a liberar la penisola dall'oppressione straniera. Imperocchè coloro i quali si confidano che l'uccello grifagno non aspiri a dar di becco su qualche nuovo boccone d' Italia, finchè possa mangiarsela tutta, s' ingannano di gran lunga, e piangeranno un giorno amaramente, ma senza rimedio, la loro stolta fiducia. Questi sensi non sono, spero, mici proprii, ma di tutti i leali e assennati figliuoli d'Italia; e giova il ripeterli, l'inculcarli, acciò la crescente generazione ne faccia il suo pro, e si premunisca contro i sofismi di certi scrittori, lodatori impudenti del giogo austriaco, apostati svergognati del nome e dell' onore italiano.

## Nota 31.

Carlo Botta nelle sua ultima Storia <sup>1</sup> crede che il governo rappresentativo non sia applicabile all' Italia, perchè fra le altre cose, i parlamenti e gli aranci sono incompatibili. Le altre ragioni, che allega, non sono mica più forti; onde sarebbe uno scioperio di tempo il confutarle, come pure l'esaminare quel suo tribunato di pochi individui, forse tre, nè più di cinque o selle, ch'egli stima essere una sufficiente Lib. 50, V. anche St. d' It. dal 1789, al 1814, lib. 26, 27.

guardia della libertà delle nazioni. Tutto questo ragionamento è così debole, che fa increscere bonamente dell'autore, e si vorrebbe poter cancellare, a onore di un uomo benemerito, per la sua facondia, della comune patria. Basta il dare un' occhiata alle nostre istorie, per chiarirsi che i parlamenti sono tanto antichi, e forse più antichi in Italia degli aranci; che se, giusta la dottrina di Aristotile 1. l'antico si accosta al naturale, non v' ha alcun paese, in cui il governo popolare, ( differentissimo dal plebeo,) sia più naturale, che nella nostra penisola. Imperocchè non si può risalire così addietro nelle memorie, che questa non si trovi piena di stati liberi, e di assemblee civili; anzi, se eccettui i tre ultimi secoli, (dappoichè due conquistatori, prima Carlo quinto e poscia Napoleone, spensero spietatamente le ultime faville della libertà Malica.) si può dire che il reggimento libero fu perpetuo in casa nostra. e che in ogni condizione di tempo gl'Italiani furono principi. Se poi si parla del governo rappresentativo in particolare, si vede che esso, non che potersi tenere per estrano all' Italia, vi fiorì sotto varie forme, come in tutto il rimanente di Europa, per lo spazio di più secoli. Imperocchè coloro che credono questa forma di civiltà essere un trovato inglese o germanico, errano di gran lunga; laddove il vero si è, ch' esia è tanto inglese, quanto siciliana o spagnuola, e che nacque spontamente e quasi simultaneamente nelle varie provincie d'Europa, come prima la società cattolica, ammansata la ferocia de' barbari , potè ordinare nn nuovo vivere civile, e imprimere in esso la sua propria forma. Certamente il Botta, che loda Emanuele Filiberto di avere aboliti gli stati generali di Savoia, invece di migliorarli 2, non poteva credere giovevoli all'Italia quegli ordini, che con tutte le loro imperfezioni. la resero libera, grande, potente e invidiata ne' tempi addietro. Nel resto, non è questa la sola parte, in cui egli siasi dilungato dal vero, e abbia prevaricate le leggi della soda critica e della severa istoria. Egli è da ttolere che l'annalista d'Italia non abbia corrisposto per alcuni rispetti a ciò che ciascuno si prometteva dalla buona e leale indole di lui, come uomo privato, a ciò che l'universale aspettava dal candido e franco pittore della indipendenza americana. Certamente, s'egli avesse raccontate le vicende degli stati italiani colla stessa sincerità, con cui narrò le imprese di Giorgio Washington, e se in cambio di essere benigno alle dinastie regnanti e aspro solo verso le spente, fosse stato severo e giusto egualmente verso tutte, egli non avrebbe ottenuti i ciondoli, le provvisioni e gli altri favori di alcuni principi; ma in vece meriterebbe quella lode, che i re non possono dare, e si concede dai coetanei o dai nosteri a chi è veritiero storico, e libero cittadino.

Non vorrei però che da queste censure alcuno inferisse che io non riconosca nelle ultime storie del Botta molti pregi eminenti, eziandio per ciò che spetta alle dottrine, che vi si professano. La carità della patria, l'amore dell'indipendenza nazionale d'Italia, l'odio e il disprez-

<sup>\*</sup> Bethor., 11, 9. \* Lib. 14.

zo delle imitazioni forestiere . la condanna delle persecuzioni religiose . l'avversione di ogni dispotismo plebeo monarchico e feudale, i generosi sdegni e l'orrore dell'ingiustizia, della tirannide, della enormità, del sangue, del tradimento, degli atti vili o inumani, qualunque sia il mantello con cui si cuoprano, la celebrazione della virtù anche umile e negletta, e dell'eroismo sfortunato, l'amore per le lettere e per le dottrine, e insomma tutti gli affetti nobili e maguanimi, onde l'autore è pieno, e che vengono sovente da lui espressi con elegante e nervosa eloquenza, sono degui di moltissima lude, e assicurano al Botta un alto seggio fra i nostri più eletti scrittori. Molti lo incolpano di poca filosofia; accusa giusta e fondata, se si parla di quella vera filosofia, che si appoggia a una soda, vasta e recondita erudizione, e che non è comune anche suori d'Italia: rarissima in Francia, meno rara in Germania; della quale filosofia il Botta è certamente non meno incurioso, che povero. Ma se si parla di quella scienza, che oggi è in voga sotto il nome di filosofia della storia, e che corre per le cattedre e pei giornali, io credo che si debba ringraziare il Botta di aver saputo guardarsene; e amo assai meglio che somigli al Guicciardini, al Varchi, al Segni, e a quegli altri buoni vecchi della patria nostra anzichè a certi autori moderni che levano gran rumore. Ma un articolo, su cui il nostro storiagrafo mi par tanto più degno di essere commendato, quanto più venne censurato, è il suo amore per l'antica repubblica di Venezia, Non voglio negar che l'affetto non l'abbia indotto a qualunque esagerazione: ma qual peccato è più degno di scusa, che l'eccedere nel celebrar la grandezza calpestata, ed infelice? Venezia è una gloria speciale e splendidissima del medio evo. La medesima Inghilterra, dai tempi di Elisabetta o di Oliviero Cromwell fino ai nostri giorni, non porge uno spettacolo più grande e magnifico, ( se si ragguaglia il divario degli stati e dei tempi, ) che la patria dei Dandoli, dei Polie dei Morosini. E come questa non la cede in grandezza, così la vince in giustizia e in generosità verso le nazioni forestiere, nel rispetto della ragion delle genti, nell'amore della civiltà universale. Quanto agli ordini interni, i Dieci ed i Piombi non sono certo cose lodevoli, e partorirono talvolta effetti detestabili; ma anche il male fu esagerato, e ad ogni modo, non prevalse alle virtù. Il volgo italiano, non solo a'di nostri ma da più un secolo, giudica dell'antica Venezia dalle ciance e dalle menzogne francesi; e crede che basti a condannarla il dire ch' era aristocratica. Troverai in folla scrittori, che levano a cielo la democrazia degli Angloamericani, e bestemmiano l'aristocrazia veneta. Ma i patrizii dell'Adriatico non erano carnefici dei loro fratelli, non credevano, come la plebe regnatrice di America, che la providenza avesse creata tutta quanta una stirpe di creature simili a loro, per servir di ludibrio o di strumento ai goditori di libertà. Fra tutti i patriziati antichi e moderai niuno o pochissimi furono così legittimi nella loro origine così moderati nel loro possesso, così umani nei loro costumi, così benefichi e gloriosi

nelle loro opere, come il veneziano. Niuno o pochissimi ebbero questo singolare privilegio di esser più formidabili a sè stessi, che agli ordini inferiori dei cittadini. Eterna lode sia al Botta di non essersi lasciato spaventare ai clamori di una età servile, e di aver vendicato dall'infamia la vittima italiana più illustre di due tirannidi forestiere insieme congiunte. Venezia fu gloriosa eziandio in sul morire, poichè spirò sotto le battiture di quel doppio flagello, i cui sanguinosi vestigi son tuttavia recenti nel lacero corpo della comune patria. I buoni italiani, poichè non possono più erudirsi coi vivi esempii di quel seggio venerando di antica dignità civile, s'infiammino almeno di generosi spiriti, meditando le sue memorie; e pensino, che se l'aristocrazia ereditaria ha i suoi difetti e si può augurare un governo migliore, l'alterigia patrizia è più onorevole e meno infausta alle nazioni, che la viltà popolana, e la plebea barbarie.

#### Nota 33.

Mi dorrebbe, se da quanto dico nel testo altri inferisse che io non riconosca l'utilità dei buoni giornali, o stimi che un giornale non possa esser buono. Ogni cosa è ottima, quando è ad un fine ragionevole indiritta. Tre specie di giornali si trovano non solo utili. ma quasi necessarii al di d'oggi in ogni paese civile. Gli uni sono i diarii politici, che divulgano e ventilano le operazioni di chi governa, ed esercitano una specie di censura sulle cose pubbliche. L' uffizio loro nei nostri costumi moderni somiglia quello del tribunato popolare presso gli antichi; sindacato dei rettori, e guardia di libertà. I governi liberi e rappresentativi non possono farne senza. L'inanenza loro può giovare, non solo alle faccende civili, ma eziandio ai costumi; e io credo che se le corti de' principi sono oggi assai migliorate da quello che erano anticamente, si dee in parte attribuire alla libera censura della stampa, la quale, atteso la vicinità e le comunicazioni scambievoli dei varii stati di Europa, si sa sentire eziandio nei paezi, dove non ha luogo. Certo gli scandali e le infamie degli Angioini, dei Valesii, dei Borbori di Francia, di Napoli e di Spagna potrebbero aver bogo difficilmente oggidì, eziandio nelle reggie di Torino, di Vienna, di Pietroborgo, perchè vi si ha qualche riguardo a ciò che s' imprime in Londra e in Parigi. Non voglio già dire che le infamie più non si commettono; ma dove prima non si celavano, e spesso si ostentavamo, era si cerca di occultarle, e quindi il pestifero esempio è meno funesto al buon costume de' popoli. Per ciò che spetta alla politica, non so, se il modo con cui oggi si scrivono le gazzette sia molto acconcio a sortire il suo proposito. La buona fede par quasi spenta del tutto: ciascuno scrive, secondo l'interesse e il capriccio della sua fazione. Chi governa ha sempre ragione o sempre torto. Una gazzetta veramente imparziale, che non guardasse alle persone e alle sette, ma al benc ed

al vero, avrebbe pochi lettori, e quindi pochi compratori; danno grave e principalissimo, da che l'ufficio dei giornalisti è divenuto un mestiero ed un traffico, ma questi sono vizii degli uomini e dei tempi,non della cosa; e vorrebbero del resto un lungo ragionamento.

La seconda specie di giornali utili sono gli scientifici. che intendono principalmente a dare un sufficiente ragguaglio dei libri che si divulgano, e delle scoperte, che si fanno di mano in mano pei varii luoghi, in ciascun ramo del sapere. La Germania ne ha molti, la Francia pochi, che siano lodevoli. Tornano di gran sussidio agli studii, quando vengono composti da uomini bene addottrinati e conoscenti del loro soggetto. Citerò per esempio il Giornale dei dotti, che si pubblica in Francia. Chiunque ama il vero sapere dee esser grato a quei pazienti compilatori, che sono per lo più uomini eruditi e talvolta eruditissimi, e tuttavia non isdegnano l'umile ufficio di farsi esponitori delle altrui fațiche, dal quale non possono promettersi alcuna gloria, ma solo l'utilità degli studiosi. La forma di tali articoli mostra spesso la mano dei maestri; esposizione concisa e lucidissima; critica riservata e sugosa; niuna pompa di stile; niuna ostentazione di rettorica e di eloquenza a sproposito; niuna di quelle vuote e frivole generalità, che si trovano negli altri giornali; e nei feuilletons delle gazzette, donde spesso, letto che hai un intero articolo sopra un libro, non cavi alcuna idea di questo, perchè il giornalista spese l'inchiostro in fiori rettorici, in considerazioni sue proprie, e ti regalò solamente i tesori della propria sapienza. E questa sapienza per lo più è tale, che non ne mangerebbero i cani.

L'ultima classe di giornali, che possono recar profitto, sono i popolari. I quali riescono più difficili di tutti, e richieggono nei componitori molto ingegno e molta dottrina; ma quando siano ben fatti, tornano a proposito, come strumento efficace di popolana educazione. Basti qui l'aver accennato un genere di componimento, le cui proprietà non si potrebbero dichiarare con breve discorso. Quanto ai giornali religiosi, che appartengono in parte a questa classe, e in parte alla seconda, ne ho già parlato altrove.

## Nota 83.

Il secol nostro tolse in prestanza dal precedente l'abuso dei generali, che è oggimai divenuto così fastidioso e comune. Il che può parer singolare; giacchè il sensismo dominava nel secolo diciottesimo; e il sensismo versando nei sensibili, cioè nei fatti, dovrebbe curarsi dei particolari. Ma lo studio de'particolari è lungo, laborioso, difficile; richiede sagacità d'ingegno, pazienza d'animo, profondità e costanza grande di studii. La via delle generalità è più corta e piana, e quindi più conforme al genio speditivo, e poco fatichevole dei sensisti. Nè i generali, di cui costoro si compiacciono, sono quelli, che vengono indotti accura-

tamente dai particolari, o dedotti dai concetti ideali; poichè ne'due casi i neghittosi avrebbero più perdita che guadagno. Le generalità ideali sono la realtà stessa, perchè nell'Idea l'universale s'individualizza e l'astratto si concretizza; o per dir meglio l'Idea non è astratta nè concreta, non è generale nè particolare, ma superiore a tutti questi ordini; è insomma tutto insieme genere ed individuo verso sè stessa. I sensisti non vanno a caccia di questi universali, che riseggono troppo in alto: imperocchè l'erta è ripida e malagevole, ed essi non amano di salire, ma antipongono le pianure. Usano però talvolta di trastullarsi col dar sembiante d'idee a certi fatti conosciuti imperfettamente, recando nell'esposizione di essi una certa mostra di metodo razionale, che in effetto rovina unitamente lo studio dei fatti e delle idee. Questo vezzo di sensualizzare le idee. sotto colore d'idealizzare i sensibili, è assai frequente oggidì, perchè il sensismo dura tuttavia, sotto le forme del razionalismo. Ma del vero razionalismo si ha solo un'ombra vanissima, con cui si cerca di coprire la dottrina contraria, per renderne l'aspetto meno spiacevole: il che dee bastare a coloro, che si dilettano di mascherate. E con questo modo di procedere, non solo si rovinano le idee, ma si nuoce allo stesso ordine dei sensibili : tantochè il sensismo riesce a negare il senso, come ogni errore distrugge il suo proprio soggetto. E che rimane dopo questa doppia ruina? Nulla; e tal è in vero, salvo poche eccezioni, il patrimonio della filosofia presente.

## Nota \$4.

Non vorrei da questo mio discorso s' inferisse che io ripudii tutta la letteratura francese del secolo passato, e non riconosca quanto vi si trova di sodo, di grande, di commendabile alla posterità. Senza discorrere del Montesquieu e del Buffon, autori di opere non periture, che mrebbero forse men famose, ma più perfette, se quei valorosi avessero men condisceso al genio de' tempi; ovvero delle moltiplici scoperte e dei lavori pregevoli, talvolta ammirabili, fatti nelle scienze civili, matematiche e fisiche; v' ha una classe di autori, poco nota al dì d'oggi, ma degnissima di essere, che al parer mio, onora non poco la Francia di quel secolo. Voglio parlare dei filologi e degli eruditi accurati, gravi e profondi, che fiorirono allora in gran copia, e assai più che all' età presente. Le Memorie dell' Accademia delle Inscrizioni rappretentano la buona erudizione francese del secolo diciottesimo come l'Enciclopedia, ( se si eccettuano alcune poche parti, ) rende imagine della frivola e superficiale. Quelle si possono considerare, come la continuazione e il perfezionamento degli studii classici, incominciati nel secolo anteriore, sotto l'indirizzo delle credenze religiose: questa è un' apostasia dalle medesime, un proseguimento del folle tentativo fatto all' età precedente da Pietro Bayle nella storia, come dal Descartes nella filosofia, e l'introduzione di quella lieve e falsa scienza, che du-

ra ancora ai di nostri. Laonde non è da stupire, se la letteratura enciclopedica è tuttavia lodatissima, laddove i nomi di que' dotti accademici non sono pur noti, fuorchè ad un numero piccolissimo di eruditi. Ma certo una raccolta, che venne illustrata ne' suoi principii e nel suo progresso dai nomi del Freret, del Duperron, e del Barthélemy, e che novera fra gli ultimi suoi compilatori il Sainte-Croix, il Sacy, il Rén.usat, meriterebbe di essere più conta agli studiosi. Per le medesime cagioni la fama del Deguignes e del Gebelin fu ed è assai minore del loro merito: e mentre tutto il mondo risonava delle lodi del Diderot. dell' Helvetius, del Condillac, e di una turba di simili autori, quanti vogliam credere, non dico che leggessero, ma che conoscessero solamente, la Storia degli Unni e il Mondo primitivo? Alle quali opere se si aggiungono quelle del Bochart, dell' Herbelot, del Gaubil e del Duperron, si avranno i sei o sette lavori di filologia orientale più notabili che siano usciti da penne francesi prima di questo secolo. Se si fa ragione della copia di libri orientali, che il Deguignes dovette diciferare, per iscrivere la storia intricatissima di sterminate popolazioni, ( a noi sì nuove, che non se ne sapevano in Europa pur anco i nomi, ) quando lo studio delle lingue asiatiche era più difficile, che oggidì: l'immsginazione si spaventa a calcolar le fatiche, che dovette costargli il suo lavoro: il quale paragonato alla frivola colluvie dei libri coetanei o succeduti, mi rappresenta una piramide d' Egitto intorniata da gretti e fragili casolari degli Arabi moderni. So che l'erudizione del Mondo primitivo è macchiata da gravi errori; manca spesso di critica, e pecca di quel genio paradossastico, ch' era il vizio della età; tuttavia essa è ricca di materiali pregevoli, oltrechè mise in corso alcune idee nuove e profonde, e giovò a molti scrittori, che se ne valsero come di cosa propria; imperocchè nessun libro, se si eccettano quelli del Vico, fu forse derubato così svergognatamente, come la grande opera del povero Gebelin; il quale, per la qualità del suo ingegno e de' suoi studii, fu anche in parte il Vico della Francia. Noterò di passata ch' egli fu uno de'pochissimi conoscitori e apprezzatori di essoVico, del quale così parla: « Vico, jurisconsulte italien, dans son profond ouvrage intitulé Scien-« ce nouvelle, et qui est presque dans le goût et le style des sages de l'an-« tiquité, dont il veut expliquer les instructions et le genie 1. » Sarebbe lunga impresa il ricercar le cagioni, che ostarono alla giusta e meritata celebrità di questi uomini dottissimi; e fecero, verbigrazia, che l' Origine dei culti sia stata più famosa del Mondo primitivo, se bene i paradossi, che ivi sono contenuti fra i limiti di una qualche moderazione, siano colà spinti fino ai più ridicoli e biasimevoli eccessi. Nel resto, il lettore non ignora che il torto più grave del Gebelin fu di essere uomo religioso, ossequente verso le tradizioni, a cui i popoli moderni deggiono il loro splendore, e di aver reso omaggio in più luoghi dell'opera sua alla verità ed eccellenza del Cristianesimo. Che diremo del P. An-

<sup>1</sup> Monde prim. - Du génie allèg. et symb. de l'antiq. p. 64.

tonio Gaubil, il quale, a giudizio del primo sinologo della età nostra, fu il più gran sinologo europeo di ogni tempo; i cui lavori, come antiquario e orientalista, mostrano una erudizione vasta e profonda, congiunta a un ingegno acutissimo, e riescono quasi incredibili, se si considera che l'autore era eziandio un valente astronomo, e un apostolo indefesso e pieno di zelo 1? Che del grande Abramo Anguetil Duperron? Uomo veramente unico, nel quale non sai, che si debba più ammirare, se la rara dottrina, o la pazienza instancabile, o l'austerità dei costumi, o la santità dell'animo e della vita. Giovane, povero, ignoto, ma dotato di un ardore di scienza indicibile, egli parte solo per l'India, con quasi nessun altro viatico, che una volontà ferrea e un coraggio indomabile. Lo scopo del suo viaggio non è la potenza, nè la ricchezza, per cui anche il volgo incontra animoso i pericoli; ma il sapere piu pellegrino. Egli aspira alla conquista di un libro, e con esso di un'antica letteratura, di un antica civiltà, ch'egli vuol rintracciare e far nota ai dotti di Europa: impresa non meno difficile, e assai più nobile e giovatura, che quelle di molti conquistatori. La povertà, le malattie, le disdette di ogni genere, la noncuranza e la malevolenza degli uomini, i pericoli di mare e di terra, gl'incomodi e gli ostacoli innumerabili di un paeso mezzo barbaro, e alienissimo dai costumi di Europa, pongono a lunghi e duri cimenti la sua costanza, ma non possono debilitarla, nè vincerla. Raccontando una di queste prove terribili, con quella semplicità, che rende tanto dilettevole e cara la descrizione del suo viaggio, egli così si esprime: a Cet ètat d'abandon, presque dèsespèrant, me parut « digne de mon courage; et je continual ma route 2, » La sua longanimità supera infine ogni impedimento, e lo mette in grado di toccare la meta. Procacciatosi, non ostante la gelosa vigilanza dei Parsi, il testo originale delle opere attribuite a Zoroastre, ne impara, o più tosto indovina il dettato, ce le dà tradotte con quella maggior fedeltà che allora si potesse desiderare, e le accompagna colla prima esatta notizia delle antiche lingue iraniche, che sia giunta in Europa. Ci fa eziandio conoscere gli Upanisadi e da lui non rimane, che senza un caso fortuito di guerra, ci rechi l'intero corpo dei Vedi, e doni alla Francia la gloria d'istituire lo studio europeo del sanorito. Ma queste erculee fatiche e sì degni frutti non sono ancora la parte più bella della sua vita. L'Anquetil su di costume non solo illibato, ma austero 3; e in un secolo empio, fu religiosissimo. Il suo comento sugli Upanisadi fa buon testimonio, così del suo profondo sapere nella teologia cattolica, e della purità e severità della sua fede, come della sua avversione per gli errori e le corruttele dei tempi 4. Quest'opera fu scritta da lui in Parigi fra gli anni 1794 e 1801, ed è piena di generose invettive, espresse con ruvi-

A. Rimusat. Nouv. mél. asiat. Paris, 1829, tom. 11, p. 277-290.

<sup>\*</sup> Zendar. Paris 1771 tom. I, L1.

<sup>\*</sup>V. la dedice singolare dell')upnek'hat. 4 V. Oupnek'hat. Argentorati, 1801, tom. I, p. 700, 707, 708; tom. II, p. xxxx 471 seq., 523, 523, not. 646 seq. 619, not. 662.

da e spesso bizarra eloquenza. Se il lettore non si spaventa della cattiva latinità, non avrà a disgrado, che gliene dia un breve saggio. Me-« ditatio, scientia, poenitentia, quasi tres vectes quibus gravis admotum a massa (homo), huc usque vel moveri hand potis, e terra sursum at-« tolitur. — Hæc Europæ dicere, surdum est alloqui, Sexuum congres-« sus, epulæ, alea, concentus, comædia, saltatio, ignes artificiosi, illua minationes; illud, illud usque ad nauseam repetitum, toties decanta-« tum occidentalis hominis oblectamentum; ea summa ( Tò nec plus « ultra) viri qui mente ut et corpore, Orientali præcellere se jactat, a gloriatur voluptas, suprema his in terris felicitas. Infelix! qui sensi-« bus mancipatus, animæ immemor, materiæ involvi et volutari, uni-« cum ducit vitæ, vere animalis, obiectum. Nihil mirum, quæ nescis haud « dedignari, dimidia scientia est; et gravissima spernunt vel antiquita-« tis monita! Stoica homines fecit philosophia; porcos Epicurea, qua « nunc Encyclopedica!.» Ma ciò che parrà più singolare, si è, che egli nutrì questi sensi di pia e incorrotta virtù fin dalla prima sua giovinezza, e li serbò costantemente nel fervor degli anni, e in tutta la vita. Un giovine francese e letterato del secolo diciottesimo, imprende solo una lunghissima peregrinazione, soggiorna e vaga per molti anni fra un popolo idolatra e depravatissimo, sotto uno di quei climi ardenti che invitano con tante attrattive alle delizie del senso, e domano spesso la virtù degli uomini più maturi ed esercitati; e fra tanti pericoli, conserva l'illibatezza e la pietà di un anacoreta! E poco mancò che non ricevesse l'onor del martirio; perchè tratto da una imprudente ed erudita curiosità in un tempio de'Ghebri, e minacciato, se non riparava l'audacia con un atto di sacrilega riverenza, rispose costantemente: io son cristiano; parola nobile e bella, tanto piu da ammirarsi, quanto l'eroismo che la dettava, è meno apprezzato ai di nostri. Si paragoni questo esempio di magnanimità cattolica con quelli del Seetzen e del Burckhardt ( uomini del resto per altre parti benemeriti ed onorandi, ) che si rendono musulmani per poter visitar la culla e la tomba di Maometto; con quello di un altro viaggiatore, che macchiò coll'apostasia quel suolo medesimo, dove pure il generoso Laing avea dato, morendo, l'esempio contrario; con quello di molti legati o trafficanti inglesi dell'India, che per un vil guadagno adorano il gran Lama, e porgono pie offerte al simulacro di Budda; e converrà confessare che pochi uomini pareggiano l'Anquetil nel meritare la gratitudine dei veri sapienti, l'emulazione degli uomini pil e virtuosi, la venerazione e l'amore di tutta la posterità.

La Providenza, che anche ne'tempi più calamitosi non manca mai al bisogno de' suoi figli, nè allo splendore eziandio umano della fede, quasi faro divino per salvarli nelle tempeste, lascia talvolta diminuirsi, ma non mai spegnersi, quella generazione dei veri savii, che accoppiano nel più alto grado la religione e il culto delle profane dottrine,

<sup>1</sup> Oupnek, tom. 1, p. 670, 671.

Questa doppia eredità coltivata dai sommi, che abbiam nominati, (per non uscire della filologia, ) fu verso il fine del passato secolo ricevuta da un uomo, che dovea prima pareggiare e poi vincere i suoi medesimi antecessori. Silvestro di Sacy fu al giudizio dei dotti il primo orientalista di questa età, sia che si guardi l'ingegno, o l'immensa e pellegrina e profonda erudizione, o la copia e la varietà e l'eccellenza de' suoi lavori, o la novità e l'importanza dei metodi e degl' incrementi positivi, che ha recati alla scienza. Ora quest' uomo insigne, venerato come maestro da que' medesimi, che insegnano all' Europa, fu religiosissimo, e durante una vita ottuagenaria piena di studii e di trovati maravigliosi, e ricca di una gloria letteraria, di cui il secol nostro ha vedato pochissimi esempii, congiunse costantemente la religione e la sapienza. Nel 1793, quando il culto cattolico fu abolito in Francia, il Sacy, che era nella verde età di trentacinque anni, fece assiduamente celebrare i misteri divini nella propria casa, con pericolo della fortuna e della vita. Qualche tempo prima della sua morte, che avvenne nel 21 di febbraio del 1838, egli dettò un testamento cominciante con queste parole, che sono lo specchio sincero del suo animo e della sua fede: « Avant de rien régler de ce qui concerne mes affaires temporelles et e les intérêts de ma famille, je regarde comme un devoir sacré pour e moi, qui ai vécu dans un temps où l'esprit d'irréligion est devenu s presque universel et a produit tant de catastrophes funestes . de dés clarer en présence de Celui au regard de qui rien n'est caché, que a j' ai toujours vécu dans la foi de l'Église catholique, et que si ma cons duite n'a pas toujours été, ainsi que j'en fais l'humble aveu, con-« forme aux régles saintes que cette foi m'imposait, ces fautes n'ont « jamais été chez moi le résultat d'aucun doute sur la vérité de la re-« ligion chrétienne et sur la divinité de son origine; j'espère fermement « qu'elles me seront pardonnées par la miséricorde du Pére céleste, en « vertu du sacrifice de Jésus-Christ, mon Sauveur, ne mettant ma con-« fiance dans aucun mérite qui me soit propre et personnel, et recona naissant du fond du cœur que je ne suis par moi-même que faibles-• se, misère et indigence 1. » Queste belle e sante parole sono degne dell'uomo, che rese testimonianza al Cristianesimo in tutta la sua vita; che parlando delle ceremonie e delle altre parti accidentali e mutabili della religione, così scriveva nel 1817: « Toutes ces variations sont " l'ouvrage des hommes: aussi passent elles ; le fond et l'essence de la religion chrétienne est d'une origine céleste, et ne passera point 2. »

#### Nota 25.

Le seguenti considerazioni del Malebranche fanno a proposito, per distinguere il falso spirito dall'ingegno, e mostrano la sagacità dell'il-

Journ, des Débats, 28 avril 1840.

Ap. Ste-Choix. Bech sur les myst. du pag. Paris, 1817, tom. I, p. 152, not.

lustre filosofo nel penetrar l'indole degli nomini, benchè egli passassa la sua vita nella solitudine : « Il v a bien de la différence entre la véa ritable finesse de l'esprit et la mollesse, quoique l'on confonde ordi-« nairement ces deux choses. Les esprits fins sont ceux qui remarquent « par la raison jusqu' aux moindres différences des choses qui prévoi-« ent les effets qui dépendent des causes cachées, peu ordinaires et « peu visibles; enfin ce sont ceux qui pénétrent davantage les su ets · qu'ils considérent. Mais les esprits mous n'ont qu'une fausse dé-« licatesse; ils ne sont ni vifs ni percants : ils ne voient pas les effets « des causes même les plus grossières et les plus palpables ; enfin e ils ne peuvent rien embrasser, rien pénétrer; mais ils sont extrè-« mement délicats pour les manières. Un manyais mot, un accept de • province, une petite grimace les irrite infiniment plus qu'un amas « confus de méchantes raisons. Ils ne peuvent reconnaître le défaut d'an « raisonnement, mais ils sentent parfaitement bien une fausse mesure « et un geste mai règlé...Cependant ce sont ces sortes de gens qui ont « le plus d'estime dans le monde ; et qui acquièrent le plus facilement « la réputation de bel esprit, Car lorsqu'un homme parle avec un air " libre et dégagé, que ses expressions sont pures et bien choisies; qu'il « se sert de figures qui flattent les sens, et qui excitent les passions « d' une manière imperceptible, quoign' il ne dise que des sottises; et « qu'il n'y ait rien de bon, ni rien de vrai sous ces belles paroles, c'est « suivant l'opinion commune, un bel esprit; c'est un esprit fin, c'est « un esprit délié. On ne s'aperçoit pas que c'est seulement un esprit « mou et efféminé, qui ne brille que de fausses lucurs et qui n'éclaire « jamais, qui ne persuade que parce que nous avons des oreilles et des « yeux, et non point parce que nous avons de la raison ... On peut join-« dre a ceux dont on vient de parler un fort grand nombre d'esprits « superficiels, qui n' approfondissent jamais rien et qui n' aperçoivent « que consusément les différences des choses : non par leur faute, com-« me ceux dont on vient de parler, car ce ne sont point les divertisse-« ments qui leur rendent l'esprit petit, mais parce qu'ils l'ont natu-• rellement petit ... La plupart de ceux qui parlent en public, tous ceux « qu'on appelle grands parleurs, et beaucoup même de ceux qui s'énou-« cent avec beaucoup de facilité, quoiqu'ils parlent fort peu, sont de « ce genre. Car il est extrêmement rare que ceux qui meditent sérieu-« sement puissent bien expliquer les choses qu'ils ont méditées. D'ordi-» naire, ils hésitent quand ils entreprennent d'en parler, parce qu'ils « ont quelque scrupule de se servir de termes qui réveillent dans les au-« tres une fausse idée. Ayant honte de parler simplement pour parler, « comme font beaucoup de gens qui parlent cavalièrement de toutes « choses, ils ont beaucoup de peine a trouver des paroles qui expriment « bien les pensées qui ne sont pas ordinaires 1. Le stupide et le bel esprit « sont également fermés a la vérité. Il y a seulement cette différence,

<sup>\*</sup> Rech. de la vér., liv. 2, part. 2, chap. 8, tom. 1, p 436-440.

• qu'ordinairement le stupide la respecte et que le bel esprit la mépri-

#### Nota 26.

- Per ragioni consimili si crede oggi in Francia comunemente che gli nemini di grande ingegno siano di poca virtù o anche peggio. All'incontro, se la virtù è singolare, non si tiene che l'ingegno possa essere altro che mediocre. Il Lafayette, il quale è uno de pochi uomini, di cui si debba più onorare, non dirò la Francia, ma il secolo, non avea ingegno, come sanno anche i gonzi; laddove il Talleyrand ne era ricchissimo. Per avere ingegno in Francia, bisogna esser tristo, cupido, vile, insolente, ciarliero, vantatore, mentitore, traditore e sovrattutto squisitamente egoista; bisogna poter noverare gli anni colla vicenda delle opimioni. Ho inteso cento volte a dire del venerando Lafavette : c' est un homme use, perchè ebbe la sventura di pensare nel 1830 come nel 1789 Nò crediate che con questo si vogliano riprovare certi errori speculativi, per cui quell' uomo grande fu tributario dell' età in cui visse : ciò che dispiace è le costanza dell'animo, non la qualità delle opinioni. Mi ricordo aver letto non so più dove, che l'honnête homme est rarement un homme de genie. L'autore di questa bella sentenza dovea credersi un tristo, ed essere veramente un gran galantuomo.

## Nota 37.

Può perere a prima fronte assurdo e ridicolo il dire che le scienze speenlative debbono acconciarsi al genio nazionale dello scrittore; giacchè il vero, essendo assoluto, non appartiene a un uomo e ad un paese più che ad un altro. Ma se ben si considera il lavoro intellettivo, che si fa per esprimere esso vero, trovasi che le idee principali s'incarnano e si vestono con idee accessorie. le astrattezze e i generali si aiutano e s'incorporano cogli affetti e colle imagini. le dottrine si corroborano coi fatti e cogli esempii. Ora nello scegliere tutti questi elementi, nel contemperarli insieme, nel disporli e significarli colle parole, nel colorire con essi antto il ragionamento, e dargli quella forma, che chiamasi stile, ciascuno che scrive procede con un modo suo particolare, che differisce da tutti gli altri modi possibili; tantochè, se si suppone che un argomento sia trattato da molti con egual verità, ognuno di questi lavori dee tuttavia differir dagli altri, e avere, per dir così, un volto e fattezze sue proprie. Ora questa specialità negli scrittori grandi è di due sorta; l'una muove dalla loro tempra individuale; l'altra dall' indole civile, ed esprime il genio della nazione, a cui appartengono. Per ciò che spetta a questa seconda proprietà, la lingua e lo stile, di cui lo scrittore si serve, ci

MARUBEANCHE. Entret, sur la metaph., sur la relig. et sur la mor. Paris 1711, ler entrelien, tom. l, p. 6.

banno grandissima parte, come quelli, che sono una viva espressione della fisonomia nazionale. Perciò un buon cittadino non iscrive mai nell'altrui lingua, se non necessitato, e crede con un nostro antico, che « meglio, con più decoro, con men sospetto d'adulazione, e men pregiu-« dizio di servitù, si scrive, si risponde nella lingua propria, che nele l'altrui 1. » E siccome ogni lingua ha molte fogge di stile sue proprie, queste dee seguire chi vuol bene scrivere : imperocchè lo stile è l'elemento spirituale della parola, e come l'anima della favella, di cui le voci sono il corpo, quasi materiali di organica struttura. Ma l'elocuzione sola non basta, e altre condizioni richieggonsi per dare a un libro il colorito confacente agli spiriti proprii della nazione. Se tu leggi Dante . il Petrarca . il Machiavelli . l'Ariosto, Galileo, anche senza mettere in considerazione l'idioma divino in cui scrivono, e avendo l'occhio soltanto al loro modo di sentire e di pensare, ti accorgi che questi scrittori sono nostrali. Quella limpidezza e pacatezza di pensiero, quella schietta e robusta virilità, quel senno, quella sagacità, quella moderazione, quell'aggiustatezza, che ti mostrano un animo ben conformato; in cui le varie potenze si bilanciano fra di loro, e in fine quella evideaza e scoltura di concetti inimitabile; sono qualità, che riunite insieme si trovano di rado fuori d'Italia. Esprimendo e incarnando queste divine parti col loro modo speciale di pensare e di scrivere, possono i buoni autori avvalorare il genio proprio della nazione, a cui appartengono.

## Nota 28.

Ecco, come un biografo francese del Gœthe racconta la sua morte: • Un matin son œuvre était consommée; il était assis dans son cabinet « d'étude. L' hiver s'éloignait de la terre ... On eût dit que la nature « renouvelée frappait à la fenétre avec tous les bruits de la terre et de « l'air. » (I nostri secentisti scrivevano meglio?) L'octogénaire en se « levant avait rencontré le bras de la mort: il comprit ce que cela vou-« lait dire. Sa main s'efforça de tracer quelques lignes dans le vide; « puis, après avoir murmuré ces mots: Qu'il entre plus de lumière! « (dass mehr Licht herein komme!) il s' arrangea plus commodément « dans un coin de son fauteuil ét rendit l'âme. Telle fut sa fin: il mou-« rut comme Frédéric II, comme Rousseau, comme tous les aigles de « la terre, l'œil tourné vers le soleil 2. » Lascio stare lo stile di questo squarcio gonfio e falso, come piace al popolo; ma certo niuna esortazione è più efficace dello spettacolo di un uomo famoso e ottuagenario, che si presenta al tribunale del Giudice supremo, senza dare il menomo segno di pentimento nè di religione. E alla morte corrispose la sua vita. Lo stesso biografo racconta che il Gœthe odiava la religione cattolica, come quella che richiama agli uomini l'idea della morte: « De là

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> CARO, Letter. fam. Como, 1825, tom. III, p. 112. Cons. tom. I, p. 219.

<sup>\*</sup> lievue des deux mondes, t. XX, p. 273, 274.

« sa haine contre le catholicisme, qui a peut-être le tort, de nos jours,» I forseche la morte è anche una invenzione dei di nostri?) « de procla-« mer trop haut la souveraineté de la mort dans la vie. Le bruit lamen-« table des cloches l'importune à ses heures de travail; tous œs syma boles, consolateurs mais tristes, dont la religion peuple la campagne. « troublent la sérénité de sa promenade du printemps. Sa nature hau-« taine se révolte contre cette invasion de la terre par la mort, et sa « fureur éclate chaque fois qu'il rencontre dans les verts sentiers le « pas stérile de cet hôte incommode: il lui faut l'existence dans sa plé-« nitude, sans arrière-pensée de départ et d'adieu....La croix même de « Jésus, le signe divin de la rédemption ne trouve pas grâce devant lui: « il n'aime pas à voir les larmes se mêler à la rosée du ciel.....Philosophe « païen, amant passionné de la séve, de la végétation et de la vie, pour « lui la mort serait encore la vie, sans les fantômes inventés par le « catholicisme 1.» Leggasi il rimanente di questa notizia biografica, che può dilettare a malgrado del buon gusto e della squisita filosofia, che ci si rayvisa. Che profondo egoismo in quell' uomo! Per acquistare una falsa pace, per ingannar sè stesso sopra un male inevitabile, egli abborrisce il letto dell' infermo, la campana funebre, la bara del povero, le cerimonie estreme della religione; odia perfino la Croce: e sfugge il menomo indizio, che possa richiamargli allo spirito i dolori e le calamità de' suoi fratelli! Che diverrebbe il mondo, se tutti gli uomini somigliassero al Goethe? Noi avremmo in abbondanza dei drammi, come il Faust, per insegnare lo scetticismo, e dei romanzi, come il Werther, per allettare al suicidio: ma il corrompere e il disperare gli uomini è forse un opportuno rimedio alle loro sciagure?

Rerue des deux mondes, t. XX, p. 272, 273.

## TAVOLA E SOMMARIO

## PROEMIO.

Idea generale dell'opera, e sua divisione in due libri.—La storia delle religioni appartiene a quella della filosofia. -Si risolvono alcune obbiezioni in contrario. - Perpetuiti della filosofia. - Del metodo critico seguito dall' autore nelle ricerche storiche. - Si risponde ai nemici delle compilazioni. - Del metodo dottrinale, osservato dall' autore; perchè egli anteponga la sintesi all' analisi. - Cenni sopra un' opera precedente. - Professione cattolica dell'autore. - Rispesta a chi lo accusa di esser troppo cattolico. — La moderazione nelle dottrine non è oggi di moda. — Via facile e compendiosa, per giungere alla gloria. — In che senso l'autore sia vago del progresso. — Sua protesta, intorno alle persone generalmente; agli scrittori vivi ed ai morti, in ispecie. - Di Giorgio Byron. — Dei sentimenti, che mossero l'autore a scrivere. — Contro la setta degl' Italogalli. ... Funesti influssi della Francia. ... Della eterodossia moderna in generale, e della filosofia germanica in particolare. - Gl' Italiani debbono filosofare da sè. — Dello stile filosofico. — Importanza della lingua in ordine alle cose. — Lodi di Antonio Cesari. ... Contro i cattivi amatori d'idee. ... Dei parolai. ... Contro la barbarie dello scrivere, che domina in Italia. — Della chiarezza, brevità, semplicità, precisione, e purezza del dettato. - Esempii italiani di elocuzione filosofica perfetta. - Del modo, con cui si può innovar nella lingua. - Scusa dell' autore, intorno alla lingua e allo stile da lui adoperato. - Le sorti future d' Italia dipendono dalla nuova generazione. - Esortazione ai giovani italiani. - Utilità della vera filosofia, - Essa non dee spaventare i buoni governi, nè i buoni principi. - Sua opportunità, per ristorare la religione. - La filosofia dee essere coltivata specialmente dai chierici. — Lodi del chiericato italiapo. — Del sacerdozio francese: sua antica dottrina e sua virtù in ognitempo. - Del modo, con cui si coltivano le lettere da alcuni chierici francesi. — Della partecipazione dei chierici alla vita sociale. — Della libertà cattolica nel culto delle dottrine. - Che il clero cattolico dee essere eminente anche nelle scienze profane, per sortire pienamente l'effetto del suo ministerio. - Di certe sette politiche, che nocciono alla religione. - Dei teologi laici, che inondano la Francia: loro tracotanza. — Alleanza della filosofia colla religione. — La dottrina cattolica è la soladottrina religiosa, che abbia un valore scientifico. - Come la novità si accordi coll'antichità nelle cose filosofiche. - Si conchiude, esortando gl'Italiani a liberare scienze speculative dai nuovi barbari.

## LIBRO PRIMO. — DELLE DOTTRINE.

#### CAPITOLO PRIMO.

DELLA DECLINAZIONE DELLE SCIENZE SPECULATIVE IN GENERALE.

Contrapposto fra lo stato siorente delle matematiche e sisiche, e lo squallore della filosofia ai di nostri. — Sue cagioni generiche. — Considerazioni a questo proposito sullo stato della filosofia nelle varie parti d' Europa. — Divario, che corre fra la dottrine francesi e tedesche, nato dalle loro diverse attinenze colla religione. — Di Renato Descartes. — I sensisti moderni sono suoi discepoli assai più legittimi del Malebranche, e di altri antichi cartesiani. — Del panteismo germanico, temperato dalle tradizioni religiose: l' Idea vi è oscurata, non estinta del tutto. — Di Emanuele Kant. — Perchè i Tedeschi protestanti furono in filosofia più alieni dall'empietà, che i Francesi cattolici. — Diversità dell'ingegno speculativo, presso i Francesi e i Tedeschi. — Se ne cerca la causa nella storia, e nelle origini di queste due nazioni. — Della filosofia inglese: sue differenze dalla francese, e dalla germanica. — Dei filosofi italiani del secolo quindecimo, e del seguente. — Di Giambatista Vico: sue lodi. — Epilogo del quadro.

## CAPITOLO SECONDO.

## DELLA DECLINAZIONE DEGLI STUDII SPECULATIVI, IN ORDINE AL SOGGETTO.

Inferiorità speculativa e morale dei popoli moderni, verso gli antichi. ..... La nota speciale dell'uomo moderno è la frivolezza.—La cagione di questo vizio è la debolezza della facoltà volitiva. - Influenza del volere nella cognizione, e nell'uomo. - La mediocrità letteraria dei moderni nasce dalla leggerezza dei loro animi. - Esempii recenti e italiani di una volontà forte: Napoleone, e Vittorio Alfieri. - Lodi dell' Alfieri. -La forza della volontà dipende in gran parte dall'educazione. - Che cosa sia l'educazione. - Sua necessità. - Delle varie forme, che prese l'educazione, secondo il corso dei tempi e la varietà dei popoli. - Fu pubblica presso gli antichi ; quasi pubblica nei bassi tempi. — Dell' opera dei chierici nell' instituzione dei giovani. — L'educasione divenne privata, presso i moderni. — Cagioni di ciò : false teoriche in politica e in pedagogia, inglesi e francesi. — Di Giangiacomo Rousseau. — Errori del suo Emilio. Delle dottrine politiche sulla libertà dell'educazione. Falsità loro .-L'educazione manca quasi affatto nello stato presente di Europa. ... Difetti dei metodi vigenti dell' insegnare. - L' insegnamento pubblico dee essere uno, forte, e dipendente dallo stato. - Frivolezza dell' insegnamento cattedratico, quale si usa oggidì nei paesi più civili. - Dei giornali. - Difetti, e danni dei giornali, come per lo più si scrivono in Francia, - Nuocono alle lettere e alle scienze dalla parte di chi scrive, e di chi legge. - Necessità dell'instituzione pubblica, e di un supremo potere educativo. - Quella non ripugna ai costumi, nè questa alla libertà politica dei moderni. - Che cosa sia l'ingegno speculativo. - Della setta dei sofisti moderni, e deali artefici di parole. - Qualità loro. - Si chiamano a rassegna le principali doti dell'ingegno speculativo, e con esse si chiude il capitolo.

| ! prime       | o. Iui dilettanti spiendidi e iauti, che la fanno da             |          |         | •       |
|---------------|------------------------------------------------------------------|----------|---------|---------|
| <b>2</b> .    | Che il metodo filosofico si dee dedurre dai princ                | ipii, e  | non i   | prin(   |
|               | pii dal metodo                                                   | •        | •       | •       |
| 3.            | Il sig. Cousin esclude la storia delle religioni d               | la quel  | la de   | lla 6k  |
| 4.            | Del culto reciproco de' moderni scrittori francesi               |          |         |         |
| Б.            | Di una nuova Enciclopedia                                        |          | _       |         |
| 6.            | Sopra un' apologia recente di Giorgio Byron                      | •        |         | :       |
| 7.            | Ai nemici delle sottigliesse                                     |          |         |         |
| 8.            | Sulla lingua e sull' eloquenza francese                          | •        |         |         |
| 9.            | Sul primato della Francia                                        | •        | •       | •       |
| 10.           | L'eterodossia moderna non è forse ancora al suo                  | fine     |         |         |
| 11.           | Della perizia di Paolo Luigi Courier nella lin                   |          | negli   | scritto |
|               | italiani                                                         | •        |         | •       |
| 12.           | Passo del Lessing sulla sobrietà e ammisuratezza                 | degli    | antich  | 11 scri |
|               | tori                                                             | •        | •       | •       |
| 13.           | Sull' utilità dei buoni giornali ecclesiastici .                 | •        | •       | •       |
| 14.           | Passo del Leibniz sulla libertà cattolica degli scri             | ltori    | •       |         |
| <b>15</b> .   | Querela del sig. Cousin contro il clero francese                 |          |         |         |
| 16.           | Passo del Leibniz contro i dissipatori delle antich              | e dottr  | ine     | •       |
| 17. •         | Sull'apostasia di alcuni prelati russi                           | •        | •       |         |
| 18.           | Delle cagioni della Riforma                                      |          |         | •       |
| 19:           | Che la sincerità di Renato Descartes nel professa<br>meno dubbia | rsi call | olico : | ė per   |
| 20.           | Il Malebranche non è cartesiano intorno al primo                 | princ    | inio d  | ella se |
|               | filosofia                                                        | , p.,    | .F      |         |
| 21.           | Che il sig. Cousin ha un concetto molto inesatto                 | della S  | ininaz  | iemo    |
| 2 <b>2.</b> . | Passo del Courier sull'istinto servile dei moderni               |          |         |         |
| 23.           | Su certi rinnovatori dei tornei e delle giostre                  |          |         | •       |
| 24.           | Passo del Leibniz sull'abbiezione morale degli ud                | mini     | moder   | ni.     |
| 25.           | Sulla patria di Napoleone                                        |          |         |         |
| 26.           | Passo del sig. Cousin sulla battaglia di Waterloo                |          | '       | •       |
| 27.           | Su certi lodatori di Napoleone                                   |          |         |         |
| 28.           | Del giudizio, che il sig. Villemain ha recato sull'              | Alfier   | i       | -       |
| 29.           | Sugli errori della puerizia                                      |          |         | •       |
| 30.           | Sull' arbitrato civile dei Papi nel medio evo.                   |          |         |         |
| 31.           | Critica e lode di Carlo Botta                                    |          |         |         |
| 32.           | Sull' utilità di tre classi di giornali                          |          |         |         |
| 33.           | Sull'abuso dei generali                                          |          |         |         |
| 34.           | Lodi di alcuni illustri eruditi francesi.                        |          |         |         |
| 35.           | Passo del Malebranche sugl' ingegni frivoli.                     |          |         |         |
| 36.           | Se gli uomini ingegnosi possano essere virtuosi                  |          | •       |         |
| 37.           | In che modo il genio nazionale possa imprimere                   | la sua   | ,       |         |
|               | scienze speculative                                              |          |         |         |
| 38.           | Sull' indole morale, e sugli ultimi istanti del Guet             | he .     |         |         |

FINE DEL TOMO PRIMO.

## **OPERE**

bi

# VINCENZO GIOBERTI

VOL. II.

| • |  |   |  |  |
|---|--|---|--|--|
|   |  |   |  |  |
|   |  | , |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |
|   |  |   |  |  |

## **CAPITOLO TERZO**

١

DELLA DECLINAZIONE DEGLI STUDII SPECULATIVI, IN ORD!NE ALL'OGGETTO.

L'oggetto primario e principale della filosofia è l'Idea, termiimmediato dell'intuito mentale. Con questo vocabolo legittiito da Piatone alla lingua filosofica di tutti i paesi civili d'Euroe da me preso in senso analogo al platonico, voglio significa-, non già un concetto nostro, nè altra cosa o proprietà creata, a il vero assoluto ed eterno, in quanto si affaccia all'intuito delnomo. La voce Idea fu stranamente abusata da molti filosofi; e ecialmente dai sensisti, e dai panteisti moderni. Fra questi l'He-1. sotto nome d'Idea, intende l'Assoluto; ma l'Assoluto dei inteisti, come dichiarerò altrove, è tale soltanto in parole; e l'idea assoluta, che si esplica sostanzialmente, importa contradizione. Perciò l'uso, ch' io fo del vocabolo Idea, non ha nulla di mune con quello del filosofo tedesco. I psicologi sensisti inadono per idea la sensazione : onde molti di essi se ne valsero \* battezzare quel loro romanzo, (non oso dir sistema,) che ipologia fu detto. Parmi tempo di restituire a questa nobil voce il legittimo valore, e di sottrarla, almeno in parte, se l'uso vieta far più, alla sua volgare significanza. Quanto alla nozione, che Primo con questo vocabolo, non mi è possibile di darne per ora n definizione esatta, e nel tempo stesso intelligibile; ma ella si mà rischiarando di mano in mano che andrò innanzi nel mio scorso. Qui basta avvertire, che sotto nome d'Idea intendo l'og-Ato della cognizione razionale in sè stesso, aggiuntovi però una lazione al nostro conoscimento.

GIORRETI. Introduzione. Vol. 11.

Lo studio dell'Idea è la sostanza di tutta la filosofia. Imperocchè, come vedremo in appresso, l'Idea abbraccia la metafisica, colle altre parti più importanti e più illustri delle scienze speculative, e fornisce loro i principii, in cui si fondano, e da cui procedono. La stessa psicologia, (avendo rispetto alla sua base,) appartiene alla cognizione ideale.

L'Idea essendo il soggetto, in cui versa principalmente il discorso filosofico, si può domandare, quale ne sia l'origine. Oggi si tiene per certo che il voler derivare col Locke i concetti razionali dalla sensazione e dalla riflessione, ovvero col Condillac e co' suoi seguaci, dalla sensazione sola, è un assunto d'impossibile riuscimento; e che, sì come il necessario non può nascere dal contingente, nè l'oggetto dal soggetto, così i sensibili interiori od esteriori non possono partorire l'intelligibile. Non mi distendo su questo punto, sia perchè non iscrivo elementi di psicologia, e perchè la proposta medesima del quesito involge una ripugnanza; conciossiachè essendo l'Idea l'oggetto immediato ed eterno della cognizione, e non una specie o imagine di esso, il chiedere, qual ne sia l'origine, diventa ridicolo, se non si ha solo riguardo alla sua attinenza verso l'intuito nostro; la quale non concerne la natura di essa Idea, ed è una relazione esterna solamente. La quistione si riduce dunque a sapere, se derivando la cognizion dell'Idea da una facoltà speciale, che dicesi mente, o intelletto, o ragione, ella è acquisita od ingenita; cioè, se l'uomo può sussistere, eziandio pure un piccolissimo spazio di tempo, come spirito pensante, ed esercitare la facoltà cogitativa, senz'avere l'Idea presente; e quindi se ne va in cerca e se la procaccia; ovvero, se ella gli apparisce simultaneamente col primo esercizio della mente, tantochè il menomo atto pensativo e l'Idea siano inseparabili. Il che è quanto si vuole intendere, allorchè si chiede, se l'Idea sia innata; imperocchè, non essendo ella una effigie o forma impressa nello spirito, ma l'oggetto medesimo, che si affaccia al suo intuito mentale, tanto è dire che sia innata, quanto affermare che non è un lavoro cogitativo, e che, a rispetto nostro, nasce ad un parlo col pensiero che l'apprende. Per tal modo l'Idea può aversi per acquisita, rispetto alla sostanza dell'anima, com' è acquisito il primo atto mentale; ma è ingenita, rispetto al pensiero. Ciò posto, la soluzione del quesito è agevole e brevissima. Non si può fare un atto cogitativo, senza pensare a qualche cosa intelligibile; perchè altrimenti, il pensicro essendo l'apprensione dell'intelligibile, si penserebbe senza pensiero. Ora l'intelligibile è l'Idea stessa,

come quella che è l'oggetto immediato del pensiero e della cognizione. Non si può adunque asseguare altra origine all'Idea, per rispetto nostro, che l'origine medesima dell'esercizio intellettivo. Il ricercare poi, qual sia l'origine e il nascimento di questo esercizio, non appartiene al presente proposito, e debbo riservarlo a un lavoro distinto da questa Introduzione, essendo uno de' punti più nuovi e più astrusi di tutta la filosofia.

L'Idea non si può dimostrare, ma si dee ammettere, come un vero primitivo. Imperocchè qualunque prova presuppone un concetto anteriore; ora siccome ogni concetto è l'Idea, o si fonda nell'Idea, e ogni dimostrazione è composta di concetti e di giudizii, egli è chiaro che qualunque assunto dimostrativo della verità ideale si risolve in un pretto paralogismo. Non ne segue però che l'Idea non sia legittima, o valga meno dei veri, che si dimostrano. Imperocchè la virtù di ogni dimostrazione deriva dall'Idea, che ne porge i principii; onde, se questa avesse meno valore delle verità dimostrate, la conseguenza sarebbe più salda delle premesse. L'Idea non è dimostrabile, perchè è la fonte di ogni prova e di ogni dimostrazione. Ella è nello stesso tempo una proposizione e un entimema, nei quali il soggetto e il predicato, l'antecedente e il conseguente s'immedesimano insieme, come vedremo nel processo del nostro ragionamento.

La nota ideale, che equivalendo alla dimostrazione, ne fa le veci, è l'evidenza. L'evidenza è l'intelligibilità delle cose; e siccome l'Idea è l'Intelligibile, ella riesce evidente per sè medesima. Le altre cose sono evidenti in virtù dell'Idea, e partecipano all'intelligibilità, che ne deriva, e di cui ella è fonte unica, suprema ed universale. L'evidenza ideale è dote intrinseca e non estrinseca, Juce propria e non riflessa, sorgente e non rivolo, cosa e non efsetto; anzi non è proprietà della cosa, a rigor di termini, ma la cosa stessa. Ella non rampolla dallo spirito umano, ma dal suo termine assoluto, è obbiettiva e non subbiettiva, appartiene alla realtà conosciuta, e non al nostro conoscimento. Ella è quindi insignita di una necessità obbiettiva, assoluta, spettante alla propria natura. non all'intuito, che la contempla: non arguisce nulla di subbiettivo, nè risulta dalla struttura dello spirito umano, secondo i canoni della filosofia critica. L'evidenza non esce dallo spirito, ma vi entra e lo penetra: vien dal disuori, non dal didentro: l'uomo .la riceve, non la produce, e ne è partecipe, non autore. Ella scaturisce dalle viscere del suo oggetto, ed è la voce razionale, con cui l'Idea attesta la propria realtà, e l'atto medesimo, con cui

questa pone sè stessa al cospetto del contemplante. E infatti, se l'evidenza è l'intelligibilità, come mai potrebbe trovarsi fuori dell'intelligibile?

Non si vuol però credere che l'evidenza sia perfetta a rispetto postro, o venga posseduta colla stessa misura da tutti gli nomini, in ordine alla riflessione. Essendo ella una luce incorporea, che raggia dall' oggetto ideale, e lo rende cospicuo alla virtù visiva dello spirito, si possono dare diversi gradi di luce e di solendore: la qual varietà non procede da essa luce, che è sempre identica a sè medesima, ma dalla disposizione della virtà contemplatrice, che influisce nell'ozgetto della visione in modo negativo, cioè diminuendo più o meno il chiarore, che l'accompagna. Quando lo spirito riflette sull' intuito proprio, e il lume che lo rischiara è debole e fioco, perchè abbacinato da esso spirito, egli può alterare la notizia dell'oggetto: quindi nasce l'errore, di cui è capece ogni mente libera e creata. Siccome l'evidenza è l'Idea, e l'Idea è assoluta ed eterna, ella non può perfettamente fruirsi da altri, che da sè stessa, e ogni ente finito partecipa della sua luce in modo limitato e proporzionevole alla propria natura. Per questo rispetto, si afferma con verità che la cognizione umana consta di elementi subbiettivi e obbiettivi, e che i primi derivano dalla disposizione dello strumento cognitivo, cioè dello spirito. Ma questa sobbiettività è negativa: noi non intromettiamo nulla del nostro nell'oggetto intelligibile, e tutto il positivo della conoscenza gli appartiene; se non che, in virtù della nostra capacità limitata, lo apprendiamo finitamente e imperfettamente. Questa imperfezione è poi di due specie; l'una intensiva, l'altra estensiva. La prima concerne i gradi della luce intellettiva; l'altra gli oggetti illuminati. Conciossiachè l'Idea, essendo l'intelligibilità stessa delle cose, irraggia sè medesima e l'universo col proprio fulgore, ed è veramente quel sole intellettuale, di cui il sole corporeo, secondo molti antichi filosofi, è come un'immagine o un'ombra, e più ancora un'ombra, che un'immagine. Ma siccome questo mondo delle cose conoscibili è amplissimo, e per ciò che riguarda l'Idea stessa, infinito, egli è chiare che nessuna mente creata può abbracciarlo nella sua immensità; e questa impotenza subbiettiva è pur, come l'altra, una semplice privazione dal canto nostro. Ne dee dunque nascere l'incompressibilità di molte cose, cioè il sovrintelligibile. Cercheremo altrove la radice intima di questo concetto misterioso, le sue relazioni, e le sue influenze in tutte le parti dello scibile umano. Qui basti il notare che il sovrintelligibile ha una origine meramente subbiet-

tiva, come quello, che nasce dall'imperfezione e dai limiti del soggetto conoscente, e, (fuori della rivelazione, che lo illustra con dati obbiettivi, ) ha veramente quelle proprietà, che Emanuele Kant, per uno sbaglio singolare, attribul al suo contrario, cioè all' intelligibile. Fuori dello spirito creato, non v' ha sovrintelligibile: poichè i misteri nella loro entità obbiettiva, sia che riseggano nell' Idea, sia che ne derivano, sono illustrati dal suo eterno e infinito splendore. Il sovrintelligibile è come un' ecclissi mentale; se non che, per l'aggiustatezza della comparazione, bisogna supporre che il corpo frapposto tra l'occhio e il sole sia nell'occhio stesso, cioè nello spirito; onde l'interposizione, e l'oscuramento che ne procede, durano almeno, quanto la vita organica. L'imperfezione estensiva della cognizione, da cui nasce l'incomprensibile, si può paragonare a una piccola maglia, che vela solo una parte della pupilla, ma produce su tal punto una oscurità assoluta; laddove l'imperfezione intensiva è come un panno sottilissimo, che l'adombra tutta, ma per la sua trasparenza non toglie interamente il benefizio della visione, benche la renda confusa, scemando la copia e la vivacità della luce.

L'evidenza partorisce la certezza, ed è una spezie di mediatore fra questa e il vero, fra la mente conoscitrice e l'Idea, oggetto della sua cognizione. Essendo ella obbiettiva, la persuasione, che ne nasce, è perfetta e rimuove ogni dubbio. La certezza è perciò il modo, con cui lo spirito nostro s'appropria il vero e l'evidenza, e ripete a sè stesso i pronunziati affermativi e assoluti del verbo ideale, quasi oracoli divini. Perciò, se bene la certezza sia subbiettiva, il suo fondamento e la sua radice è obbiettiva; nè essa torna meno autorevole dell'evidenza, di cui è, per così dire, l'eco e la ripetizione. E veramente lo scetticismo è assurdo; e solo avanza gli altri falsi sistemi, in quanto non si ferma a mezza via, come gli errori scrupolosi e pusillanimi, ma tocca arditamente la cima della ripugnanza. Dicasi altrettanto del metodo dubitativo dei Cartesiani, onde tratteremo fra poco. Imperocehè, siccome ogni atto dubitativo importa l'affermazione dell'Idea, il voler rigettare o mettere in dubbio per a tempo essa Idea, a fine di riacquistarla in appresso coll'esame, e colle ricerche psicologiche, è un giuoco puerile, che mostra in chi se ne diletta sul serio, poca o nessuna attitudine a filosofare.

L'Idea è adunque primitiva, indimostrabile, evidente e certa per sè stessa.

Il pensiero si ripiega sovra di sè, e si gemina, per così dire,

nella riflessione, mediante i segni: i quali sono lo strumento, onde si serve lo spirito, per ritessere in sè medesimo il lavoro intuitivo. o piuttosto per copiare intellettivamente il modello ideale. Il che i nostri buoni antichi chiamavano ripensare, e noi men propriamente e meno squisitamente, diciamo riflettere. I segni sono, come i colori, che mettiamo in opera per adombrare e incarnare questo disegno della mente (1); quindi è che il linguaggio si richiede per le idee riflesse. Ma il linguaggio, come quello che non risiede nei vocaboli morti e disciolti, ma nella loro composizione organica ed animata, vuol essere posto in opera, e inspirato da una voce viva; imperò il favellare interno, per cui lo spirito conversa seco stesso, ha d'uopo della parola esteriore, e dell'umano consorzio. La favella, per quanto sia rozza e difettuosa, contiene il verbo; e siccome il verbo esprime l'Idea, o ne inchiude almeno il germe, (come dichiareremo più innanzi,) l'intelletto fornito di questo argomento può elaborare la propria cognizione, e con un lavoro più o meno lungo e difficile, svolgere il seme intellettivo, scoprirne le attinenze intrinseche ed estrinseche, e conseguire di mano in mano le altre verità razionali. Questo lavoro riflessivo della mente è la filosofia, la quale in conseguenza si può definire l'esplicazione successiva della prima notizia ideale.

Non occorre qui investigare in che consista la misteriosa unione del pensiero col linguaggio (2). Noterò solamente che la parola è necessaria per ripensare l'Idea, perchè si ricerca a determinarla. L' Idea è universale, immensa, infinita: è interiore ed esteriore allo spirito: lo abbraccia da ogni parte: lo penetra intimamente: si congiunge seco, mediante l'atto creativo, come Sostanza e Causa prima, con quel modo arcano e inesplicabile, con cui l' Ente compenetra le sue fatture. Non v'ha perciò alcuna proporzione fra la natura dello spirito finita, e l'oggetto ideale, da cui la luce intellettiva e la cognizione provengono. Conseguentemente, nel primo intuito, la cognizione è vaga, indeterminata, confusa, si disperge, si sparpaglia in varie parti, senza che lo spirito possa fermarla. appropriarsela veramente, e averne distinta coscienza. L'Idea in tale stato di cognizione assorbisce e domina lo spirito, anzichè que sto abbia virtù di apprendere e incorporarsi l'Idea signoreggiante. L'intuito secondario, cioè la riflessione, chiarifica l'Idea, determinandola; e la determina, unificandola, cioè comunicandole quella unità finita, che è propria, non già di essa Idea, ma dello spirito creato. Per tal modo i raggi della luce ideale confluiscono e si raccolgono in un solo foco, traendo da questa convergenza la lucidezta

e precisione proprie dell'atto ripensativo. Ma come un oggetto infinito può essere tuttavia conosciuto per infinito? Ciò succede, mediante l'unione mirabile dell'Idea colla parola. La parola ferma e circoscrive l'Idea, concentrando lo spirito sopra sè stessa, come forma limitata, mediante la quale, egli percepisce riflessivamente l'infinità ideale, come l'occhio dell'astronomo, che attraverso un piccol foro e coll'ajuto di un esile cristallo contempla a suo agio e diletto le grandezze celesti. L'Idea è pertanto ripensata dallo spirito in sè medesima, e veduta nella sua infinità propria; benchè la visione si faccia per modo finito, mediante il segno, che veste e circoscrive l'oggetto. La parola insomma è come un'angusta cornice, in cui si rannicchia, per così dire, l'Idea interminata, e si accomoda all'angusta apprensiva della cognizione riflessa. Ciascuno con un po'di attenzione può sperimentare in sè questo fatto intellettuale, impossibile a spiegarsi, e difficile ad esprimersi con parole, ma chiaro ed indubitato, quanto altro fenomeno psicologico.

Gli andamenti e i progressi della filosofia sono proporzionati alla perfezione, o imperfezione del suo principio. Se il germoglio ideale somministrato dalla parola è giunto alla sua maturità, e contiene in atto tutti gli elementi integrali dell' Idea, il discorso filosofico può acquistare nel suo procedere una sodezza e una celerità incredibile; laddove sarà lento, stentato, soggetto a inciampare e sviarsi a ogni tratto, se il rudimento è imperfetto, vale a dire, se gli elementi intelligibili e integrali, ci si trovano inchiusi potenzialmente, ma non sono attuati. Così, pogniamo che due ingegni di pari valore muovano, filosofando, l'uno dall'Idea, qual si rinviene nella formola pelasgicorientale e matura dei Pitagorici, e l'altro dal concetto ideale tuttavia greggio, qual si trova abbozzato nei primi maestri della scuola ionica, ciascun vede come il primo potrà lanciarsi di tratto all'altezza dei voli empedoclei ed eleatici, e l'altro si moverà terra terra, e intopperà più o meno negli scogli, a cui ruppero i filosofi naturali di Apollonia, di Abdera e di Mileto.

La storia, la fede e la ragione concorrono a dimostrare che il padre del genere umano su creato da Dio col dono della parola. La parola primitiva, essendo divina, su persetta, ed espresse l'Idea integralmente (3). Le altre lingue più o meno alterate dagli uomini, sono manchevoli, perchè opera in gran parte dell'ingegno umano; laddove il primo idioma su un trovato ideale, e nacque dall'Idea stessa. Il primo idioma su una rivelazione; e la rivelazione divina è il verbo dell'Idea, cioè l'Idea parlante ed esprimente sè medesi-

ma. Quivi adunque la cosa espressa ingenerò la propria espressione; la quale dovette essere aggiustatissima, avendo nel proprio oggetto il suo principio. La diversità del principio parlante dalla cosa parlata, l'uno umano, l'altra divina, fa l'imperfezione ideale di tutti i sermoni, che succedettero alla loquela primitiva.

La parola, essendo il principio determinativo dell'Idea, è altresì una condizione necessaria della evidenza e della certezza riflessiva. Le quali pascono bensì dall' Idea, e vi hanno il fondamento loro, secondochè abbiamo dianzi avvertito; ma siccome i concetti ideali non sono ripensabili, senza la loro forma, da questa dipende in gran parte la chiarezza e la certezza di quelli. Ora la parola essendo la rivelazione, l'evidenza e la certezza ideale dipendono indirettamente dall' autorità rivelatrice, e fuori del suo concorso sono impossibili a conseguire. Per tal modo si accordano le contrarie sentenze di chi afferma e di chi nega la necessità della rivelazione, per ottenere una certezza razionale. L'Idea si certifica da sè stessa, in virtù dell'evidenza sua propria; ma non potendo essere ripensata, senza l'aiuto della parola rivelante, questa è stromento, non base, della certezza, che si ha di quella. L'Idea, quando risplende all'intuito riflessivo, oltre al chiarire la propria realtà, dimostra la verità della stessa rivelazione; ma d'altra parte. senza la rivelazione, non potrebbe risplendere allo spirito ripensante. Qui non v'ha circolo vizioso, poichè la parola rivelata non è radice, ma semplice condizione del lume razionale in ordine alla riflessione.

La parola, come ogni segno, è un sensibile. Se adunque ella si richiede per ripensare l'Idea, ne segue che il sensibile è necessario per poter riflettere, e conoscere distintamente l'intelligibile. Il che consuona colla doppia natura dell'uomo, composto di corpo e d'animo, e annulla quel falso spiritualismo, che vorrebbe considerar gli organi e i sensi, come un accessorio e un accidente della nostra natura. Spiritualismo irragionevole, e ripugnante ai dettati superiori, che ci rappresentano l'instaurazione organica, come necessaria allo stato oltramondano, sempiterno e perfetto di quella. Ora, se la parola è un sensibile, ne séguita che la rivelazione è sensibile ed esterna, e che quindi dee pigliare una forma e senbianza storica. Perciò una rivelazione interiore, versante in meri concetti, naturale o sovrannaturale, che alcuni hanno immagianta, ripugnerebbe alla natura dell'uomo, e sarebbe impotente a sortire il suo effetto.

L'Idea parlante, comunicandosi al primo uomo, si rivelò a tutta

la sua progenie, e compose l'unità dell'umana famiglia. Imperocchè, sebbene tutti gli uomini vengano da un solo progenitore, (di che la storia, la religione, e una nobile filosofia non consentono che si dubiti, ) l'unità di origine e di stirpe, essendo cosa materiale, non può da sè sola partorire l'unità morale; nè basta a tal uopo la stessa medesimezza di natura, che corre fra essi uomini : gi acchè la semiglianza delle parti può bensì comporre un'aggregazione similare, ma non basta da sè sola a fare un tutto organico. D'altra parte, il retto senso e il naturale istinto, considerando tutti gli nomini, quali membra di un sol corpo, e come fratelli di una sola famiglia, riconosce fra loro una moral colleganza, conforme al dogma cristiano. La quale è altresì un dogma, o almeno un postulato scientifico, richiesto a convalidare la dottrina dei doveri civili. e a fondare il diritto delle genti in universale. E veramente, se si presuppone che i vari popoli siano aggregazioni naturali e fortuite, divulse le une dalle altre, senza vincoli morali e scambievoli, erii torna impossibile il fermare razionalmente fra loro dei doveri e dei diritti reciproei. Perciò la giustizia nelle comunicazioni estrinseche dei popoli si ridurrebbe alla forza; e la guerra, invece di essere considerata, come un doloroso spediente, cui la necessità sola può rendere legittimo, saria buona per sè stessa, conforme ai dettati dell' Hobbes, come unico vincolo naturale delle nazioni. Il gius delle genti presuppone adunque che tutti gli uomini siano collegati insieme da un principio di unità morale, e formino una sola comunanza, tra perchè son germani di sangue, e perchè un sacro nodo di fraternità spirituale si aggiunge al legame di natura : altrimenti diventa assurdo. Ben s'intende ch'io parlo di società morale, e non politica, discorrendo dell'unità sociale del genere umano; e che il mio concetto non somiglia a certi sogni cosmopolitici, l' effettuazione dei quali è almeno lontana di dieci secoli. Veggano gli statisti dell'età nostra, che negano o mettono in dubbio la fratellanza originale e morale degli uomini, qual sia la base, che si possa dare agli obblighi e ai diritti delle nazioni.

Un corpo sociale qualsivoglia è uno e molti; è una varietà ridotta ad unità. Ma questa riduzione ci si rappresenta sotto più forme, secondo le moltiplici proprietà de'suoi componenti. Ogni società è imprima una composizione organica, cioè un'aggregazione ben consertata di parti simili o dissimili, ma diseguali, intorno ad un centro. Se poi la società è composta di enti operativi e semoventi, il centro diventa eziandio principio del movimento. Se di più questi esseri, oltre alla potenza operativa, sono liberi, il principio del

moto dee auche porgere una regola morale alle loro azioni. Or tal è la società morale del genere umano. Ella è una e varia: la sua unità ci apparisce, come centro, forza, legge; la sua varietà è organica, attiva, libera, e l'una di queste due serie presuppone necessariamente l'altra.

Il principio, che informa spiritualmente il genere umano, sotto il triplice rispetto di centro, di forza e di legge, e lo innalza allo stato di società spirituale, è l'Idea, che sola può adempiere a quei vari uffici, e unificare per ogni verso l'umana famiglia. Primieramente. l'Idea è intelligibile, causante e obbligatoria. Ella è intelligibile, perchè illumina tutte le menti, e diffonde per ogni dore la luce intellettiva, che rende apprensibili le cose e le loro attinenze. È causante, perchè oltre al rischiarare gli spiriti, è il primo movente e il principio creativo dell'attività loro. È obbligatoria, perchè abbracciando ogni vero assoluto ed eterno, inchiude le verità morali, e la molla suprema dell'obbligazione : onde è legge e legislatore insieme. Secondariamente, è unica ed universale, perchè una sola Idea, essendo comune a ogni ente dotato di appressiva, di attività e di arbitrio, risplende a tutti gl'intelletti, muove tutte le cause seconde, e porge una norma morale a tutte le libere operazioni. Imperò l'Idea esercita ufficio di centro verso l' organismo spirituale delle intelligenze create, di primo movente riguardo alla loro virtù operativa, e di legge rispetto alle determinazioni dell'arbitrio loro; tantochè ella è la sola unità organica, attuosa e regolatrice, che armonizza e riduce a stato di morale consorzio l'universalità degli uomini e delle nazioni.

Le società hanno un'anima, un corpo, e quindi una persona, come gl'individui. L'anima risiede nell'unità informante, il corpo nella varietà informata, e la persona nell'unione intima ed armonica della unità colla varietà. L' Idea è adunque l'anima della società universale, come la specie umana è in un certo modo il corpo dell'Idea; dalla congiunzion della quale coi singoli uomini risulta la personalità morale del genere umano. Se gli stoici e gli altri antichi savi colla loro anima del mondo, ed Averroe colla sua ipotesi di un solo intelletto comune a tutti gl'individui, non avessero inteso altro, che l'unità numerica e l'universalità dell'Idea, nimo certo potrebbe opporre ragionevolmente alla loro opinione. L'Idea infatti è anima delle anime, principio vitale di ogni organismo, di ogni armonia, di ogni ordine creato, e forma intrinseca, sovrana, universale delle esistenze. Ella è l'unità suprema, che accordando, contemperando le varietà sottoposte, e componendole in-

sieme, produce il conserto, la bellezza, la consonanza nelle parti e nel tutto, e dà luogo così al concetto, come al vocabolo di universo.

La società del genere umano ebbe principio, come tosto l' Idea si rivelò ai primi uomini colla infusione del linguaggio. Perciò. se l'Idea, come forza, accompagnò il primo atto creativo; come intelligibile, e come legge, fu opera della prima rivelazione, che mise in atto la virtù ripensatrice. Ma l'uomo, essendo libere, il possesso dell'Idea dipende, fino ad un certo segno, da lui, e dall'indirizzo elettivo delle sue potenze. Egli può accostarsele vie meglio o dilungarsene, può perfezionarne o alterarne la cognizione. ampliarne o restringerne in sè stesso il dominio, la chiarezza, l'efficacia. Il che non incontra meno alle varie società, e alla specie in universale, che ai particolari individui. Nè l'Idea è solo alterabile, come norma morale e oggetto della volontà libera, ma eziandio. come luce conoscitiva: conciossiachè la partecipazione di questa luce è capace di vari gradi, può essere accresciuta o scemata; donde nasce la possibilità dell'errore, come toccammo di sopra. Egli è vero che l'alterazione dell'Idea, come intelligibile, pertiene soltanto alla riflessione; e ogni atto riflesso essendo libero, i difetti del conoscimento debbono nascere dall'arbitrio, e il male non può in origine derivare altronde, che dalla ribellione verso l'Idea, come norma obbligatoria. La colpa morale fu adunque il principio di ogni disordine: in virtù di essa le nostre potenze cominciarono a declinare dalla loro integrità e perfezione primigenia: il commercio dello spirito coll'Idea fu menomato; l'efficacia e l'imperio di questa indebolito: nel che i dettati della filosofia consuonano mirabilmente con quelli della religione. Vero è, che se la volontà precorse alle altre potenze nel viziar l'intelletto, in successo di tempo le caligini e gli errori di questo contribuirono ad accrescere i traviamenti di quella. Ma tale reciprocità di azione non toglio che i primi danni sofferti nel possesso del vero ideale non siano stati causati dal libero volere dell'uomo.

Non si vuol però credere che l'azion dell'arbitrio sia illimitata, e quindi altri possa ripudiare l'Idea interamente, e rompere ogni commercio con essa. Il che è tanto assurdo, se l'Idea si riguarda come luce intellettiva, e norma legale, quanto a considerarla, come principio causante, e primo motore delle operazioni. Altrimenti il suicidio assoluto dell' intelligenza saria possibile, e la virtù di annullare le cose non dovrebbe aversi per un privilegio incomunicabile della potenza creatrice. L'annientamento infatti è la sottra-

zione assoluta dell' Idea agli esseri finiti, che ne partecipano: la quale essendone il principio vitale, altri non può esserne al tutto spoglio, senza perire affatto e perdere ogni ombra di vita. E veramente le società particolari muoiono, gli stati si dissolvono, i popoli si estinguono, quando vien meno l'idealità loro, cioè la partecipazione all'Idea. Ma l'animo individuale non muore, e il genere umano è per durare, quanto il mondo presente; il che prova, che comunque la cognizione ideale traligni nell'individuo e nella specie, ella non può mai tornare in nulla assolutamente. E per ciò che spetta all'individuo, egli è chiaro, che se l'Idea riflessa potesse andare in dileguo, dovrebbe eziandio venir meno l'intuito di essa: e perciò il pensiero non sarà più pensiero: il che, fuori dell' annientamento assoluto, non è possibile a verificarsi. L'Idea è adunque immortale a rispetto nostro, com'è eterna in sè stessa; e la filosofia, che è l'esplicazione ripensata dell'Idea, e nacque colla riflessione del primo uomo, dee essere perpetua. Errano perciò a gran partito coloro, che le assegnano una cuna e una tomba, facendo quella più recente del principio, e questa meno remota del termine prestabilito da Dio all'umana stirpe.

Ma benchè la notizia dell'Idea non possa estinguersi affatto, ella può oscurarsi, e si oscurò fin dai primi tempi, per quelle stesse cagioni, che l'alterarono in appresso, e testè addussero le scienze filosofiche a quello stato di declinazione, in cui sono ancora al presente. La colpa affievolì l'energia dell'arbitrio, la fiacchezza del volere scemò il vigore dell'ingegno, e l'ingegno affralito nocque alle altre potenze, peggiorando per ogni verso la condizione intrinseca ed estrinseca dell'individuo e della società tutta quanta. La civiltà, che risiede sostanzialmente nell'integrità della cognizione ideale, cominciò a scadere coll'ettenebrarsi di essa: al culto sottentrò la corruttela, poi la rozzezza, la barbarie, e presso alcune popolazioni più colpevoli o più miserande, una fiera e brutale selvatichezza. Quell'immenso intervallo, che corre dallo stato civile, proprio dell'uomo primitivo, allo stato silvestre, venne misurato da un successivo decadimento del vero; tantochè chi potesse avere una storia esatta delle vicende sostenute da un popolo qualsivoglia nel trascorrere lo spazio posto fra que'due termini, troverebbe che ogni suo passo verso il bene o verso il male, ogni progresso o regresso in quella lunga vicissitudine, può determinarsi esattamente cel grado di luce o di tenebre, a cui egli partecipava coll'intelletto. Lo stato selvatico, quando si desse a compimento, importerebbe l'estinzione assoluta dell'Idea, e la morte del pensiero: giacchè, se

lo stato di riflessione è contrario alla natura, e l'uomo che medita è un animal depravato 1, come afferma il più illustre nemico dell'incivilimento, la perfezione del vivere selvaggio dovrebbe sbandire affatto la cognizion riflessiva; colla quale mancherebbe eziandio l'intuito; essendo impossibile, fuori di un vizio organico, il separare affatto queste due potenze. La salvatichezza assoluta sarebbe adunque lo stato ferino: nel quale l'uomo si troverebbe ridotto alla condizione dei bruti, dotati d'istinto e di senso, ma non di ragione, perchè destituiti di ogni participazione intellettiva e morale all'Idea.

L'Idea alterata, l'unità del genere umano scapitò a proporzione. e gli ordini sociali vennero offesi nelle parti più vive e più essenziali della loro natura. All'unione primitiva succedette lo spartimento in stirpi, nazioni e lingue 2; e l'umana famiglia, divisa dalla sua fonte, fu sparpagliata in una moltitudine di piccoli rivi, divergenti o rissanti fra loro. Lo smembramento politico della nostra specie era certo conforme ai disegni della Providenza; giacchè senza di esso. l' uomo non avrebbe potuto coltivare e padroneggiare la terra. di cui era stato investito dal supremo signore. Ma la concordia fra le genti non sarebbe perciò mancata: i popoli, come gl'individui, avrebbero avuto, l'uno per l'altro, pensieri e amor di fratello : le loro comunicazioni sarebbero state intime, frequenti, pacifiche, animate dalla benevolenza e dalla giustizia: gli aiuti scambievoli: ognuno avrebbe partecipato ai beni di tutti: l'idea di un commercio universale, e accomunante a ogni punto del globo i beni delle altre parti, si sarebbe verificata tra le varie genti : la lontananza non avrebbe partorita l'obblivione, nè il vicinato la discordia : si sarebbero ignorati in perpetuo i due maggiori ostacoli della società universale, l'isolamento e la guerra. Questi beni sarebbero nati spontaneamente dalla sola conservazione dell'Idea, che, in qualità di principio organico e vitale, animando quella gran macchina del genere amano, e come legge moraje e suprema, governandola, ne avrebbe resa perenne l'unità e l'armonia. Sotto la signoria assoluta dell' Idea ogni divisione morale tornando impossibile, le varie nazioni avrebbero reso imagine di molte repubbliche ordinate da un solo legislatore, e collegate insieme, sotto l'imperio civile di un solo principe.

I popoli muoiono, come gl'individui, quando si scioglie il loro composto organico; onde nel linguaggio ordinario, i cui traslati sono spesso squisitamente filosofici, perchè esprimono analogie vere,

ROUSSRAU, Disc. sur l'orig. de l'inég., part, I. 2 Gen., X, 5, 20, 31.

si parla della morte delle nazioni. Una nazione muore, allorchè perde il suo genio proprio e natio, o dimentica l' Idea comune, che le dà l'essere, la muove, l'informa, e costituendo la parte più nobile del suo animo, si richiede per la conservazione della stessa indole speciale, che la distingue dagli altri popoli. Spenta l'Idea, e con essa ogni princípio di concordia, di amistà, di unione, l'organismo si dissolve, e l'aggregazione si sfascia in tante parti, quante sono le province, i comuni, le famiglie, gl'individui; le quali parti, come corpicelli disgregati, non potendo stare da sà, disperdonsi, cercano un nuovo centro di organamento, si accozzano con altri popoli, si mescono, si confondono con essi, e pigliano il loro nome; giacchè il nome antico, sciogliendosi il conserto organico a cui apparteneva, cade in disuso e perisce. La perdita del nome antico è per ordinario il segno esteriore infallibile della morte, che sottentra all'agonia e alla lenta dissoluzione dei popoli; conciossiachè il nome di un popolo ne esprima l'esistenza individuale. Ora ciò che succede alle nazioni in particolare, incontrò pure a tutta la stirpe. Il genere umano si spense ai tempi di Faleg 1, perchè allora si sciolse la società universale: e la morte inflitta da Dio agl' individui, come pena della trasgressione originale, toccò per la stessa causa a tutta la specie dei tragressori. Il fatto di Babele, che gl'ingegni leggeri dei giorni nostri stimano favola, su l'esito definitivo di quella dissoluzione, il cui germe era nato col primo fallo, e cresciuto colla trascuranza delle verità razionali. Da quel punto in poi, la società universale cessò di essere un fatto; e anche ai di nostri, quando nominiamo il genere umano, non facciamo altro, che esprimere un' astrazione dei silosofi, una memoria e una speranza degli uomini religiosi, o una chimera dei cosmopoliti. Il genere umano è tuttavia in potenza, non in atto: e come cosa effettiva, non si trova più altrove, che nel vocabolario. Tuttavia, benchè disciolto l'originale consorzio, durano ancora alcune reliquie di essa: le comunicazioni tra i popoli, sebbene non siano mai state universali, furono sempre più o meno estere: e benchè spesso contaminate dalla cupidigia e dalla discordia, lo stato di guerra, per un benigno risguardo della Providenza, venne interrotto di tempo in tempo da qualche respiro di pace: la civiltà intese sempre più o meno ad educare questi preziosi avanzi, e ad accrescerne l'estensione e l'efficacia. Il diritto delle genti, perfezionato dalle nazioni cristiane, non su mai assatto dimentico, eziandio dai popoli più fieri ed alpestri ; il che prova che si ebbe sempre un sentore dei legami morali e nativi delle nazioni, e che il 1 Gen., X, 25.

vorzio assoluto ripugnò sempre al retto senso dell' universale. On questa larva della società primitiva, sopravvissuta alla scissura il popoli, si riscontra a capello in grado ed in forza colle reliquie perstiti delle verità ideali. Smarrita l'integrità dell' Idea, mancò vincolo dell' unità comune; ma siccome il lume ragionevole non inne affatto spento, non fu pure al tutto annullata l'antica concora. Una voce sorda risuona ancora in tutti gli animi, che grida longli uomini essere fratelli, e mesce di qualche amore gli odii imlacabili e funesti delle nazioni; come una luce spirituale balena uttavia alle menti immerse nell'ombra della morte 1, quasi barlune superstite nella pupilla del cieco, o languido crepuscolo del gioro primitivo.

La varietà delle razze, onde alcuni argomentano diversità di oriine . tenne dietro necessariamente alla perdita dell'unità ideale. Minto il principio organativo, la specie umana si minuzzò e sparactiò in membra isolate, ciascuna delle quali, vivendo segregatamente, attinse dal clima, dalle qualità del paese, dal modo di vitre, e dalle altre condizioni del suo stato sociale, una impressioe forte e specialissima, che influendo nella struttura organica, a tago andare la modificò, e fece in essa una impronta difficile a canellarsi. Cosicchè ciascuna di queste varietà generiche si suddivide varietà speciali, e queste via via in altre più speciali ancora, ciacuna delle quali ha verso il cerchio che abbraccia la stessa medeimezza, e verso la varietà soprastante la stessa dissomiglianza, che ano le varietà più generali, così nel loro ampio giro, come verd'unità primigenia di tutto il genere umano. Pertanto, se coloò che inferiscono diversità di principio da quelle differenze più scol-Ate. ragionassero dirittamente, dovrebbero sentir lo stesso delle arietà secondarie, e condursi di mano in mano a stabilire che gli bitatori delle varie parti di una provincia e talvolta di una città, ion abbiano avuto un principio comune. Nè qualche singolarità ormnica, radicalmente diversa, com'è il tessuto pigmentale, che il falpighi trovò nei Negri, e il Flourens ultimamente nella stirpe ceta di America 2, è di momento in questo proposito, come motrerò altrove. Il vero si è, che mancata nel genere umano l'unità ell' Idea, la diversità prevalse così nei corpi, come nelle condizioni morali degli uomini; onde nacque la dissimilitudine delle razze: a quale non è altro, che il predominio della varietà sull'unità orvanica e originale della specie umana. Se tutte le membra dell' u-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Luc. I, 79. <sup>2</sup> Journ. des Sar., novemb. 1838, pag. 635, 656.

mana famiglia avessero mantenuta l'union primigenia, le influenze locali sarebbero state vinte, o almeno modificate dall'unione morale e dalla colleganza reciproca delle nazioni, e la concordia degli spiriti sarebbe prevalsa sulle condizioni geografiche. Perciò di mano in mano che la civiltà e la religione riescono a scemare la divisione, vedesi per esperienza che la diversità delle stirpi diminuisce in modo proporzionato; la quale verrà meno del tutto, col cessar dello scisma, e col ricomponimento dell'unità primordiale. Una varietà ben contemperata di fattezze e di forme esprimente un perfetto ed unico esemplare, rappresenterà di nuovo nel volto dei popoli fratelli l'unità del comun padre, e la celeste origine 1.

Rotta l'unità del genere umano, e alterata la perfezione della natura nella più nobile delle sue opere, un consiglio di misericordia intervenne, e prese ad instaurare in modo sapientissimo quell' armonia, ch' era stata distrutta. Ancorchè la religione nol dichiarasse, il contrario non sarebbe credibile: la sola durata dell'uomo sulla terra, e la conservazione della vita organica, basterebbono a mostrare che la possibilità di ottenere il proprio fine non è tolta alla nostra specie. Imperocchè tutto concorre a chiarirne che la vita terrestre è un aringo di prova, e non può essere soltanto uno stato di pena e di ricompensa. Altrimenti, come la brevità della vita, e i mali che la travagliano, concorrono a render l'uomo assai meno felice che misero, converrebbe argomentarne che fossimo un popolo di riprovati, e la terra un inferno. Il che non consuona nè coll'arbitrio, oude siamo dotati, nè colla legge morale, che splende agli occhi nostri, nè col corso di una vita sfuggevole, che rimuove il concetto di uno stato definitivo, nè con quel misto di beni e di mali. con quel potere di perfezionarci, e quei generosi istinti, che sono il nostro retaggio. Le induzioni razionali cospirano adunque colla voce autorevole della religione a persuaderci che l'uomo scaduto può risorgere, e ripigliare il suo stato primiero. E siccome, quando egli godea di questo stato, doveva per la perfettibilità essenziale della sua natura, aspirare e giungere a una maggiore eccellenza; cioè alla perfezione intellettiva e morale, per mezzo della scienza e della virtù; negli ordini presenti l'instaurazione umana ci apparisce composta di due parti, l'una delle quali è il ritorno allo stato primitivo, e l'altra il passaggio da questa bontà iniziale a quella perfezion superiore, che fu il termine proposto originalmente alla

<sup>&#</sup>x27;Un autore moderno, il sig. Courtet de l'Isle, ammette l'unificazione successiva e l'unità finale delle stirpi, ma nega l'unità primitiva; sentenza ripugnante, fuori deidogmi del panteismo, che è quanto dire contradditione, fuori della massima contraddizione.

mostra specie. Questi due corsi . l'uno di sapiente ritorno verso il prime principio, e l'altro di animoso indirizzo verso l'ultimo fine. si richieggono del pari al vero perfezionamento nella nostra condision presente. Le teoriche del progresso, che corrono oggidì, ammettono il secondo corso e negano il primo, presupponendo che lo stato vizioso e imperfetto della nostra natura sia originale e primitivo. Presupposto ragionevole, secondo i dogmi del panteismo tedesco, da cui muovono quelle teoriche, ancorchè nol sappiano i loro fautori; imperocchè i panteisti moderni, ammettendo una esplicazione successiva dell'Assoluto, per cui si migliorano di mano in mano le sue forme, son costretti di considerare l'imperfezione. come lo stato primigenio di tutti i fenomeni. Perciò, secondo costoro, il corso universale delle esistenze va dalla varietà all' unità. dal caos all' ordine, dal male al bene, dall' età di ferro all' età dell'oro; la quale, diceva Enrico di Saint-Simon, ci stà dinanzi agli occhi, e non appartiene al passato, ma all'avvenire. Il qual pronunziato, fuori del panteismo, è assurdo, come avremo occasione di dichiarare altrove. Il solo concetto razionale, che aver si possa del perfezionamento umano, c'induce a considerare l'uomo presente, come scaduto, e obbligato di ritornare al suo principio, per potere conseguir l'alta sorte, a cui fu destinato dalla Providenza. E tale è in effetto l'idea cristiana; giacche il Cristianesimo, considerato in tutto il corso de' tempi, dagli ordini, che l'hanno apparecchiato, sino a quelli, che ne condurranno l'effettuazione a compimento, è l'instaurazione perfetta dello stato primitivo dell'uome, e l'indirizzo di lui verso il suo stato finale. La quale instaurazione, intendendo a sanar la natura, e a ritirarla verso i suoi principii, dovea effettuarsi per un atto simile a quello, che diede l'esistenza a essa natura, cioè per un atto creativo; giacchè un corpo esizialmente infermo non può trovare in sè stesso il farmaco e la guarigione. Ora l'atto creativo, superiore alla natura, è la radiæ del sovrannaturale; perciò la riforma dell' uomo, essendo un efletto della virtù creatrice, è sovrannaturale nello stesso modo. E vernmente la redenzione ci è rappresentata dal Cristianesimo, come una creazione seconda, con cui l'Onnipotente rinnovella, ritimadole verso il loro principio, e sublimandole a maggior perfeziose. le opere della creazione prima. Basti qui l'accennare queste idee. sulle quali ci rifaremo altrove, e ne mostreremo l'esatta e mirabile corrispondenza coi primi e più indubitati principii della mente nostra.

Ogni colpa morale è la perturbazione dell' ordine ideale, che dec Giorrati, Introduzione. Vol. II.

correre fra le potenze umane. Il qual ordine nasce dalla signoria dell'Idea, che è il principio sovrano, onde ogni unità, ogni bellezza, ogni armonia pigliano il loro nascimento. La perfezione morale consiste nel mettere ad effetto in noi medesimi questo legittimo signorato, nell' esprimerlo, dentro e fuori, coi pensieri, cogli affetti e colle opere, nell'attuarlo con ogni nostro potere nelle cose esteriori, accordando quel piccol mondo dell' arte, onde siamo autori, coll'armonia universale del mondo. Un'azione è rirtuosa. quando l' Idea vi predomina, ne è la regola e il fine: è viziosa, quando l'Intelligibile è subordinato ai sensibili, e l'uomo entra per via di essa in contraddizione col principio ideale, e coll' ordine dell'universo. Ora, siccome la prima colpa fu la subordinazione dell' Idea al senso, donde nacque l'offuscamento successivo delle verità ideali: così l'instaurazione dell'uomo emanceppò essa Idea, restituendole il suo legittimo imperio sulle cose sensibili, e rendendo alle illustrazioni della mente il lor primiero splendore. Ma la colpa. viziando l'individuo, avea pure alterata tutta la specie. I moltiplici errori, sottentrati all'unità del vero, aveano dispersa l'umana famiglia in una moltitudine di popoli ignoti o discordi fra loro, di fattezze, di lingua, di costumi, di opinioni, di culto, di vita disparatissimi. L'unione del genere umano era venuta meno coll'integrità dell' Idea, governatrice di sì vasta mole. Conseguentemente. la divina riforma sarebbe stata imperfetta, nè avrebbe ottenuto il suo intento, se provvedendo all' individuo, avesse trascurata la considerazione dell'universale; da cui l'essere delle parti dipende per molti rispetti. Perciò il Cristianesimo intese eziandio a ristabilire il principato dell' Idea nella società di tutti gli uomini, e per questo riguardo ci apparisce, come la restituzione successiva dell'unid primigenia e naturale del genere umano.

La qual restituzione è opera tutta spirituale, poichè ha per intento la società delle intelligenze, sotto il dominio del principio ideale. Se il disegno di natura non fosse stato guasto dalla colpa. l'unità morale della specie avrebbe accompagnato l'unità materiale, che si effettua, mediante la generazione, e la discendenza di tutti i rami della stirpe da un ceppo primitivo. La cognizione dell'Idea si sarebbe propagata di padre in figlio, per mezzo dell'educazione, e la vita morale trasfusa di conserto colla vita organica. Ma rotta l'armonia del tutto, e stabilito il predominio del senso, l'ordine materiale fu disgiunto dall'ordine morale; giacchè dalla maggionanza di questo procedeva il buon accordo di quello. La rinnovazione del genere umano non potè procedere, secondo l'ordine nature.

rafe della creazione, nè l'unità ripristinata travasarsi di conserva rolla vita corporea; e però, se la nostra specie nacque materialmente da un solo uomo, essa dovette rinascere per via di generatione spirituale, e di gratuita elezione. L'elezione è, per rispetto ello spirito, ciò che è la generezione, rispetto al corpo; quindi è, che nei governi più perfetti si accoppia o si sostituisce alla successione ereditaria la successione elettiva. Il principio nobile e morale lell'elezione fu introdotto nel mondo dalla prima rivelazione, fatta ell'uomo scaduto negli ordini della religione, e modificò, senza distruggerlo inopportunamente, il principio contrario <sup>1</sup>. E veramente la grazia è sempre un'elezione; o la scelta umana, che distingue i meriti, e si fonda in essi, presuppone un deletto anteriore e diviso, per cui i doni della natura e della grazia sono inegualmente distribuiti, secondo l'arcano beneplacito, che governa le sorti delle cose create.

Quindi si vogliono distinguere due generi umani, l'uno di natua e l'altro di grazia. Entrambi usciti da un solo uomo, si allargarono successivamente; ma il genere naturale, perduta ogni morale mità, si moltiplica per via di generazione; laddove il genere prelestinato si propaggina per elezione, e mantiene l'unità spirituale, the lo privilegia. Il primo è una società materiale più di corpi che d'animi, mancandogli l'integrità del principio ideale. Il secondo è ma società spirituale, un concilio d'intelligenze organate dall'Idea. e strettamente unite in un solo corpo. Entrambi uscirono da un solo individuo, e corsero successivamente pel triplice anello della famiglia, della nazione, e dell'aggregato di nazioni; entrambi s'incamminano verso una grande universalità futura, da cui sono ancora lontani. L'uno e l'altro son progressivi, e muovono dall'unità individuale, per riuscire all'unità universale: l'unità è il loro principio, e il loro termine. Divisi in questo loro indirizzo verso il tipo futuro, sono imperfetti; perchè all' uno manca l'unità propria del genere eletto, l'altro abbracciando solo una parte degli uomivi. non possiede tutta la varietà propria del genere naturale. Ma quando ciascuno di essi avrà compiuto il suo corso, si confonderanso insieme, e si compieranno scambievolmente. Il genere naturale diverrà anco negli ordini del tempo il genere eletto, e la restituita unità primitiva della nostra specie sarà condotta ad ultima perfesione. Ora il genere umano instaurato sovrannaturalmente, per via dell' elezione e generazione spirituale, è la Chiesa; la quale si può

<sup>&#</sup>x27; Gen. IV, 4, 25, 26; XXI, 10,11,12; XXV, 31, 32, 33, 31; XLVIII, 14 seq; XLIX, 8, 9, 10; Ex. VI. 20; 1 Reg. XVI; 6 seq., etc.

definire, per questo rispetto, la riorganizzazione successiva del genere umano, diviso dalla colpa, e riunito dalla grazia, per mezzo dell' unità ideale.

Il vocabolo di Chiesa, preso generalmente, abbraccia la società religiosa, depositaria della rivelazione divina, dal principio del mondo finale all' ultimo termine de' tempi. Sotto i primi Noachidi, la Chiesa comprese tutto il genere umano. Ma ben tosto le rivoluzioni di patura, le migrazioni, le conquiste, le corruttele oscurarono il vero, alterarono il culto, e produssero quel miscuglio di errori e di superstizioni, che volgarmente si distingue col nome di gentilesimo. Allora Iddio, affinchè il vero non perisse sovra la terra, intraprese di formare un genere nuovo ed eletto, che serbasse l'Idea nella sua purezza, e la facesse risplendere fra i popoli sviati. A tal effetto suscitò un uomo, dal seno della Caldea, dove probabilmente la verità primitiva avea cominciato a guastarsi; acciò, donde era nato il male, provenisse la medicina. Una vocazione sovrannaturale sorti Abramo fra' suoi coetanei, come secondo padre della nostra specie, primo negli ordini visibili della elezione. Quest'uomo straordinario, la cui memoria è tuttavia venerata fra' popoli di Oriente, fu l'Adamo del genere predestinato; giacchè i rami della stirpe spirituale dovevano pur germinare da un solo tronco: ma l'eredità voleva essere nobilitata dall'innesto di un sacro rito e dagli ordini elettivi. Da lui nacque la Chiesa patriarcale stretta fra i termini della famiglia e della tribù e dalle tribù moltiplicate usch la Chiesa nazionale, ordinata da Mosè, finchè per Cristo la società ecclesiastica divenne una colleganza di nazioni, e prese il titolo di cattolica, per significare l'ampiezza presente, e l'universalità futura. La Chiesa cattolica è indirizzata a far rivivere appieno pegli ordini del tempo il genere umano; imperocchè l' Evangelio, oltre alla risurrezione dell'individuo, promise eziandio quella di tutta la specie. E siccome il risorgimento futuro e universale degl' individui venne prefigurato da quello di Cristo, che ne fu il tipo, e ne sarà il principio effettivo; così la risurrezione del genere naturale fu simboleggiata da quella del genere eletto nella Chiesa. E come la morte della specie fu prodotta dalla divisione e alterazione dell' Idea, accompagnata e adombrata dalla divisione e alterazione delle lingue, così la risurrezione iniziale del genere umano nella Chiesa venne operata dalla riunione dell' Idea e delle lingue nel cenacolo, quando la società e la fratellanza universale furono rinnovate, come in Babele erano state distrutte. Quindi si vede che il nome di Chiesa, benchè convenga alla società eletta di ogni tempo, appartiene però più proriamente alla società cattolica; la quale avendo dato principio alla olleganza delle nazioni, e sostituito perfettamente al principio erelitario il principio elettivo, non solo è l'apparecchio, come gl'intituti patriarcali e mosaici, ma l'attuazione iniziale dell'unità fupra del mondo.

Dalle cose dette consèguita che, propriamente parlando, il genee umano non si trova fuori della cattolica comunanza. Imperoc-:hè nel senso dell'eterodossia trovansi individui, e popoli isolati, o congiunti a tempo e imperfettamente: non trovasi una compagnia li nazioni ridotta a unità stabile, fondata sovra una tradizione continua e perpetua, e fornita di quella vita morale, che dall'Idea diffonde in coloro che ne fruiscono. I particolari popoli possono mere, come gl'individui, dotati di civiltà e di gentilezza; ma la mecie umana, fuori del cattolicismo, è eslege, barbara, vivente ille selvaggia, e in quello stato ferino, che vien tenuto da certi siosofi per la vera condizion di natura. Perciò, se la Chiesa non è attavia il genere umano in atto, lo è in potenza, e ne gode antispetamente le celesti prerogative. Ella possiede a compimento l'Ilea . che quasi centro efficacissimo di attrazione tira a sè tutti i popoli, e gli riunisce insieme a poco a poco, finchè sia ricomposta rinnovata l'opera divina. L'Idea è come un germe organico, che idesca e raccozza intorno a sè le particelle disgregate ed erranti, iorganandole e ricomponendole, secondo la loro prima e natia forna. Il lavoro organativo, che il Cristianesimo fa da diciotto secoli, : i suoi copiosi frutti, basterebbero da sè soli a far capaci gl'ingerni profondi, che la Chiesa è il solo principio unificante, atto a conseguir l'intento e a sortire un effetto universale e perpetuo. Veo è che le false religioni, proporzionatamente ai principii ideali, the vi si contengono, possono produrre aggregazioni più o meno linturne ed estese; ma l'unione non vi può essere universale, nè tabile e perenne, perchè l'Idea non vi è perfetta. L' integrità del-Ildea, come risulterà chiaramente dal progresso del nostro discor-16, è un privilegio del cattolicismo; il quale è perciò il solo prinipio organico, che possa ricomporre il genere umano. I partigiani moderni del progresso colle loro alleanze di popoli, colla loro fraellanza universale, fondata sopra una filosofia senza base, e un Critianesimo senza valore, sono molto piacevoli; giacchè se i falsi ziti riuscirono talvolta a collegare insieme molte grandissime naioni, e a tenerle per più secoli unite in un corpo morale, non crelo che la dottrina di costoro sarebbe sufficiente a conservar l'unione nel più piccolo borgo di Europa, per lo spazio di un anno e anhe meno.

La prerogativa del genere umano, secondo l'ordine primigenio. è l'infallibilità, che non procede già dall'ingegno dei singoli uomini separati o riuniti insieme, ma dall'Idea, che è loro comune, L'infallibilità, considerata nella sua radice, è obbiettiva, e nasce dalla ripugnanza che il vero ha di esser falso, e dalla medesimezza che esso vero ha seco stesso necessariamente. L'Idea è infallibile, perchè il vero è assoluto ; ella è anzi l'infallibilità medesima, cioè la sostanza della cosa, e non una semplice partecipazione, essendo la fonte di ogni intellezione particolare, e l'essenza suprema dell' Intelligibile. Se l'ordine primigenio si fosse serbato intatto, l'universalità degli uomini sarebbe immune de errore, perchè l'Idea l' isformerebbe, come l'anima informa e vivifica gli organi seco congiunti. Quando l'unità morale della specie venne meno, perì con essa il privilegio, che ne deriva: l'inerranza passò dal genere natarale al genere predestinato, e divenne una prerogativa di quella gran società, nel cui seno l' Idea rinnovata elesse perpetuo e visibile domicilio, per rimanervi ristretta, fin tanto che si avrà riunita e rincorporata tutta la nostra famiglia. Allora questa racquisterà coll'unità ideale il privilegio perduto per propria colpa . e serà di nuovo infallibile, perchè immedesimata colla Chiesa.

Secondo alcuni scrittori il genere umano, nella sua condizioni presente, è tuttavia privilegiato di questo gran dono, e costituice l'autorità suprema, base di ogni certezza; tanto che la Chiesa stessa viene ad essere immune da errore, in quanto si fonda nella universalità degli uomini e ne trae ogni sua virtù. Lascio stare che questo sistema pecca nella sua radice, come quello, che presuppone nel genere umano un'autorità indimostrabile, che si pone da sè medesima; laddove il solo Vero autonomo è l'Idea, onde scaturisce quel lume di ragione, per cui ogni altra verità e autorità si dimostra. Ma ommettendo questo punto manifesto, dico che i prefati autori si appongono a credere, il vero genere umano essere infallibile; ma errano, stimando di poter trovarlo fuori della società ortodossa. L'essenza morale del genere umano non risiede negl'individui, ma nell'unità, che non può essere semplicemente collettiva, nè consistere in una mera aggregazione, ma dee ridursi ad una comunità organica, seco stessa persettamente accordante. L'inerranza non dee nascere dal corpo, ma dall'anima, non dalla varietà discordevole, ma dall'unità armonica, non dall'aggregato degl'individui, ma dall'Idea, che l'informa. L'inerranza non dipende dal numero: non si vogliono contar gli uomini, ma pesarli. Il vero genere umano è la Chiesa, la quale non risulta essenzialmente dalla

uantità de'suoi membri. Se due o tre uomini, dice Cristo, sono iuniti nel mio nome, io sono nel mezzo di loro 1. Queste profonde prole chiariscono la medesimezza del vero genere umano colla hiesa. Pogniamo che da un lato si trovino pochi uomini riuniti el nome di Cristo, e collegati per legittima missione di sacerdoio al loro principio, che è quanto dire organati dall' Idea, come ella Cristianità primitiva, assembrata in Gerusalemme; e dall'alro. la moltitudine delle genti e delle stirpi, disgregate da una innità di opinioni, destituite di tradizione autorevole, e di gerarhia legittima; chi vorrà negare che il germe essenziale del genee umano alberghi fra i primi? Certo sì, che nella universalità deli uomini si conservano molte reliquie del vero primitivamente megnato, e naturalmente palese agl'intelletti ; giacchè l' Idea e la mdizione non sono affatto spente. Ma siccome l'errore vi è frampisto al vero, non ci si trova unità di sorta : nè le parti buone si pssono distinguere dalle ree, se non si possiede una regola per faa la cerna, e un tipo di verità assoluta, con cui si possa paragoare quella farragine di opinioni svariatissime; il quale è l'Idea exfetta, che indarno si cercherebbe, fuori del sodalizio cattolico. ion si ha dunque a dire, esattamante parlando, che il genere umao. (il quale più non si trova,) dimostri l'autorità della Chiesa; ma l bene, che questa forma da un canto il genere eletto degli uomii. e dall'altro ci mette in grado di ripescare e ricomporre il Vero nnerstite nel genere della natura. L'autorità poi della Chiesa è hiarita dall'Idea; ma siccome l'Idea perfetta non si rinviene fuori le verbo cattolico, se ne dee inferire per questo verso che la Chiea în sè riflettendosi, si prova da sè medesima. La Chiesa è l' Idea personificata, e vestita di un corpo esterno e sensato che la rappreenta, e rappresentandola, partecipa della sua intima evidenza, e illustra col suo splendore.

L'identità della Chiesa e del vero genere umano, in virtù delldea inerente ad entrambi, è una prova gagliarda del cattolicimo; la quale mi sembra aver l'evidenza e il rigore di un pronundato metafisico. Se la Chiesa è la riordinazione del genere umano,
l'acattolico viene ad essere in istato eccentrico, fuori della sua condizion naturale, ed escluso moralmente dal proprio genere: egli è
rispetto all'Idea l'uomo eslege, insocievole, selvaggio, e corrisponde nell'ordine intellettuale a ciò che sarebbe materialmente l'uomo
matrito e cresciuto, fuori di ogni consorzio. La conversione dell'uomo alla Chiesa è dunque il ritorno dell' individuo alla spezie,

Matth. XVIII, 20,

del cittadino alla patria, del membro al corpo, della parte al tutto. Il dettato, che fuori della Chiesa non vi ha salvezza, bene inteso, è squisitamente razionale, perchè la salute è la vita dello spirito, e la vita non è immaginabile, nè possibile, venendo meno l'Idea, che la produce. E ogni qualvolta la Providenza, per modi straordinari ed incogniti, voglia comunicare il vero a chi, senza sua colpa, è fuori della società eletta, egli è chiaro che un tale individuo venendo iniziato alla verità, diventa issofatto membro di quel corpo, che serba per divin privilegio l'integro deposito delle verità ideali.

La Chiesa non potrebbe contenere virtualmente il genere umano, nè attuare successivamente questa potenza, se non fosse una e persettamente ordinata. Il principio organico, informante ogni individuo e ogni aggregazione d'individui, è doppio; cioè obbiettivo e subbiettivo, comune e proprio, impersonale e personale. L'elemento obbiettivo, comune, impersonale, è unico per tutti gl' individui e per tutte le aggregazioni: non si può mutare, nè moltiplicare, senza assurdo: è assoluto, necessario, universale: è l'Idea considerata in sè stessa e nella sua entità purissima. Questa unità suprema congiunge e armonizza tutto il creato, dalla totale esistenza, a cui diamo il nome di mondo o di universo, sino al menomo de'suoi componenti. Ella risiede nel tutto e nelle singole parti: e senza uscir di sè stessa, senza spandersi o dividersi o moltiplicarsi, e in virtù dell'atto immanente creativo, ella diffonde per ogni dove l'attualità dell'esistenza, la forza, l'armonia, il moto, lo spirito, la vita. In quanto crea l'universo e lo regge, è l'anima del mondo, pigliando questo nome in senso assai più nobile, che gli Stoici e i Platonici; in quanto alberga negli spiriti, è l'Intelligibile: in quanto produce, attua, determina, classifica le forze della natura, è l'essenza generica e specifica delle cose; in quanto finalmente informa le varie società degli uomini, dal piccol giro della famiglia fino alla società universale, è l'idealità del consorzio umano. L'elemento subbiettivo, essendo contingente, particolare, finito, varia secondo la diversità degl'individui, o delle universalità soggette al suo indirizzo. Tal è nell'uomo il principio pensante, nel popolo, il suo genio nazionale; nei corpi organici, l'archeo, la forza plastica, il principio di vita; negl'inorganici, quelle forze di vario genere, che compongono la natura. Applicando questi concetti alla società ecclesiastica, egli è manifesto che il suo principio obbiettivo è il capo invisibile, cioè l' Idea umanata, residente in mezzo di essa, fino all'esito dei tempi; laddove il principio subiettivo in ordine alla società tutta quanta, è il capo visibile di uella, o rispetto alle società parziali, si estende di mano in mano tutti i partecipi del sacerdozio. La gerarchia cattolica è l'orgaizzazione dei vari capi e delle comunità particolari, sotto un duce nico e supremo. E siccome questa gerarchia è il solo organismo. he esplicandosi e ampliandosi successivamente, possa mettere in tto l'unità morale di tutta la specie, ne segue che il capo visibile i quella è il principio organico, da cui dipende l'unità sutura del iondo. L'autorità pontificale è adunque la naternità spirituale e ettiva, necessaria a formare l'unità della gran famiglia umana, cove la paternità materiale unifica le famiglie particolari; e siccome a le molte nazioni, che godono già il benefizio dell' instituzione sttolica, ve ne ha una, che si gloria meritamente di occupare il entro di tal vasta mole; così per questo rispetto è indubitato che Italia, contenendo nel suo seno il principio dell'unità morale del vondo, è la nazione madre del genere umano. lo espongo francamente e tranquillamente queste idee, che oggi verranno derise da iolti, ma che non possono, nè potranno mai essere con buon sucesso combattute da nessuno. La verità è una cosa sì bella e di tanpregio, che non si scapita a professarla pubblicamente e a dienderla, anche con pericolo di essere schernito e vituperato. Nè ai par probabile che il riso e l'insulto, figliuoli della leggerezza. ell'ignoranza e delle ingiuste preoccupazioni, possano prevaler angamente contro il vero e la buona logica (4).

La Chiesa cattolica è adunque la società conservatrice e propagarice dell'Idea, e questo doppio ufficio spiega tutte le proprietà e le rerogative, di cui è insignita. Intendendo alla custodia e alla difusione del vero, ella partecipa ad un tempo della quiete e del acto, ma in modo diverso. Rispetto all'ufficio di conservatrice, la natura corrisponde a quella dell'Idea etessa; e come questa è terna e collocata fuori del flusso temporaneo, così quella gode di na continuità perfetta, assoluta, immune da ogni vicenda. In ciò onsiste la sua forza e la sua bellezza. Non si può immaginar nulla li più meraviglioso, che questa gran comunanza; la quale è peretna, poichè senza interruzione di sorte, risale ai principii del snere umano; immutabile, non essendo capace di cangiamento; **hanobile**, escludendo ogni progresso e ogni regresso, ed essendo otne un cardine fisso e perenne, su cui s'impola e si aggira la ciiltà del mondo. Imperocchè il corso e il rivolgimento delle cose mane ha d'uopo di un fondamento stabile, e di un perno saldo i immoto, che lo produca, lo sostenga, lo temperi, lo indirizzi;

altrimenti la varietà tornerebbe in caos, e il corso in precipialo. L'immobilità della Chiesa, non che nuocere ai progressi civili, si richiede a effettuarli: giacche negli ordini spirituali, come nei corporei, il principio del moto non può essere altrove, che nella gniete. La civiltà ha mestieri di una norma eterna e incommutabile. che governi i suoi andamenti; la quale risiede nell' Idea . e nella società sua conservatrice ed interprete, che non potrebbe adempiere questo sublime ufficio, se non fosse in un certo modo immanente, come il vero da lei promulgato. Qualunque individuo e qualunque comunità si separino da questa madre, e pretendano di farte le veci, pronunciano collo scisma la loro propria condanna. Imperocchè, se l'integrità del vero ideale fosse perita o perir potesse nelle mani della Chiesa eletta da Dio alla sua custodia, più non fera possibile il farla rivivere. L'uomo può esplicare l'Idea appresa: ma non può ritrovarla: può possederla, non a guisa di un'invenzione sua propria, ma come esterna dottrina. Quindi il temerario ardimento di coloro, che si ribellano alla Chiesa, è punito da Dio con tremenda giustizia, cioè colla perdita di quel bene stesso, che gl'improvidi novatori presumono di acquistare. L'eresierca vuol risvenire la verità, che stima perduta, e la perde in effetto. Da ciò proviene quel perpetuo variare degl'individui e delle sette, che se rende così spiacevole e dolorosa l'istoria, ma che è un effetto son evitabile dell' aver rinnegata l'Idea, e gli ordini legittimi, che la rappresentano. Il protestantismo porge da tre secoli al mondo queto insegnamento col suo esempio; e dopo aver annunziato, fin dal suo nascere, la prossima ruina della Chiesa, si vede vicino a perire. Anzi, se la vita di una setta consiste nel credere a qualche cosa, e nell'avere una fede comune, esso è morto da gran tempo. Qual è insatti il rito, che non abbia alterato? Qual è il precetto, che non abbia corrotto? Qual è il dogma, che non abbia falsificato? Qual è il fatto, che non abbia rivocato in dubbio? Qual è l'instituto, che non abbia dismesso o viziato? Qual è infine il monumento e la testimonianza, di cui non abbia svelle o indebolite le radici? La miglior confutazione della setta consiste nelle sue dottrine. In mezzo a questa confusione, a questa discordia di opinioni e di sistemi, che si distruggono a vicenda, e non lasciano una verità sola in piede fra le ruine, egli è dolce e confortevole l'affissar gli occhi nella Chiesa cattolica, sempre conforme a sè stessa, e conservatrice infallibile del deposito affidato alla sua custodia : come una nave campata in un mar procelloso, che vede da lungi con dolore il naufragio dei legni partiti dalla sua schiera; ma tranquilla e stura

per sè medesima, avendo la fede per bussola, e il vicario di Cristo per timoniere, sfida i flutti minacciosi, e si ride delle tempeste (5).

La Chiesa è in oltre propagatrice della dottrina ideale, e per suesto rispetto la sua legge è il moto : ma un moto saniente e rerolato, che ha la sua radice nella stabilità, ed è como la placida sspansione di una forza, moventesi dal centro verso la circonferenm. Il termine di questo moto è l'universalità degli uomini, a cui La Chiesa aspira, per abbracciarla nel suo seno, e restituirle coll'Idea l'unità perduta. Il principio è Roma, predestinata dalla Proridenza a un imperio universale e perpetuo, che si estende fino alle parti più remote, per l'azione ben consertata degli ordini geparchici, quasi ruote di una vasta macchina, messe in opera da un polo motore. L'idea umanata è il centro invisibile di questa gran mole, la radice maestra, da cui proviene l'immenso vigore ond' è brnita, e sovrattutto quella fecondità, che privilegia in universale la missioni cattoliche. La qual certamente è in parte l'effetto della zerarchia ecclesiastica, che per la sua struttura unisce la fermezza Mattività, e la celerità alla forza nelle proprie operazioni. Ma la cagion principale si vuole ascrivere alla cattolica prerogativa di possedere la verità persetta. L'efficacia del vero, quando è aiutata dai divini influssi, che la fanno penetrare negli spiriti e ne' cuori, à unica e impareggiabile ; imperocchè l' Idea è come il sole degli miriti, che colla sua forza attrattiva gli adesca dolcemente, e gli ira potentemente nella sua orbita. Le sette eretiche, che non posmagono, se non un vero alterato, sono prive di energia e di vita : masi comete, che sottiattesi all'azione solare, e sviate dal loro corso, errano a ventura nello spazio, senza consorzio di satelliti.

La società ecclesiastica conserva il divino deposito, lo tramanla di generazione in generazione, e lo dichiara colla parola. Le formole definitive, che sono le parole della Chiesa, contengono implititamente tutto il vero, ma per lo più ne abbracciano in modo emicito soltanto gli elementi integrali, i quali insieme accozzati cotituiscono ciò che io chiamo l'integrità dell'Idea. Per farsi un contetto chiaro di questa integrità, si vuol avvertire che una verità qualunque può esser conosciuta in modo che basti, onde trarne tutte
la conseguenze occorrenti al proposito, per cui quel tal vero ci è
manifestato; ovvero se ne può avere una notizia così difettuosa, che
non, valga a sortir questo effetto. L'integrità e l'adequatezza di un
concetto si vuol misurare dallo scopo della cognizione; perciò la nolizia dell' Idea dee dirsi integra, quando è tale, che se ne possono
avare coll' aiuto del discorso tutte le deduzioni opportune alla vita

morale dell'uomo, fine del suo conoscimento. La maggior parte delle formole definitive, rogate dal magisterio ecclesiastico, si rivistringono agli elementi integrali, cioè ai principii. Ciò però non vieta che le decisioni canoniche non abbiano anche talvolta abbracciate alcune conseguenze, quando l'importanza della materio, e ghi errori correnti lo rendevano opportuno.

Gli elementi integrali dell' Idea espressi dal magisterio ecclesiastico, contengono potenzialmente tutto lo scibile razionale, a cuil'ingegno umano si può innalzare in questa vita. Ci vuol dunque essere uno strumento accomodato a svolgere que' germi, e a trame in luce le verità inchiusevi; il quale è la scienza ideale, che può definirsi l'esplicazione successiva degli elementi integrali dell' Idea. Tak elementi sono di due sorti; gli uni naturali e razionali, gli altri sovrannaturali e rivelati. I primi appartengono all' Idea, quale si può paturalmente conoscere; gli altri spettano ad essa, in quanto non si può altrimenti apprendere, che mediante la rivelazione. Quelli abbracciano gl'intelligibili, e quel sovrintelligibile vago, indeterminate, generalissimo, che la ragione ci sa presentire: questi comprendono i sovrintelligibili specifici, che determinano e concretizzano quella indefinita e generica incomprensibilità. Affermando che gli elementi razionali si possono naturalmente conseguire, non escludo tuttavia, anche a loro riguardo, la necessità della rivelazione. Nulladimeno v' ha fra loro, e gli elementi che sovrastano alla natura, un divario essenziale. Imperocchè i primi non si possono conoscere rifle-sivamente, senza rivelazione, a causa del bisogno, che il pensiero riflessivo ha della parola, per potersi esercitare; tuttavia l'uomo gli ammette, non già solamente in virtù di essa parola autorevole, ma per l'evidenza loro propria, cioè per l'intriuseca chiarezza dell'Idea. che riluce immediatamente alla mente nostra, e di cui la parola è l'occasione eccitatrice, e non la cagione, nè la dimostrazione. Onde tanto è lungi, che la parola provi l' Idea razionale, che sazi questa dimostra l'autorità di quella. Il che succede, perchè l'Idea è veduta immediatamente in sè stessa; nè si può dire che il verbo la veli, e s' interponga fra lei e la mente nostra, contuttochè l' intervento di esso si richiegga a destarla. All' incontro le verità sovrannaturali dipendono dalla sola parola rivelata: non la proyano, ma ne vengono provale: non s' intuiscono, ma si credono: il concetto che se ne ha, è meramente analogico; nè questa analogia è fondata sull' intuito o discorso, ma sulla semplice autorità della rivelazione.

La scienza, che esplica gli elementi razionali, è la Filosofia; quel-

Les che svolge gli elementi sovrarezionali è la Teologia rivelata o pesitiva, che dir si voglia. La filosofia e la teologia, riunite insieme, formano la perfetta scienza ideale. L'una rappresenta il lato chiero dell' Idea: l'altra ne esprime il lato naturalmente oscuro. ma chiarificato in parte dai divini insegnamenti. Il magisterio della teologia, per rispetto alla Chiesa, è interno, quello della filosofia interno ed esterno ed esterno ad un tempo; l' uno è sacerdotale solamente, l'altro sacerdotale e laicale di sua natura. La scienza rivalata spetta al didentro del cerchio ecclesiastico, versando sopra un aggetto soltanto ottenibile in virtù di quei documenti, onde la Chiee è unica depositaria ed interprete. La scienza razionale si estende anche al difuori, in quanto l'Intelligibile riluce naturalmente allo spirilo, ed è retaggio comune di tutti gli uomini. Tuttavia, siccome la parola è necessaria per apprendere l' Idea razionale; e la parola dipende dalla rivelazione; e la Chiesa, determinando la parola rivelata, ne definisce gli elementi integrali, ne conseguita che, per questo rispetto, la filosofia è sottordinata alla scienza sua sorella, e sppertiene circa una parte de' suoi dogmi alla giuridizione del magisterio ecclesiastico. La filosofia è l'esplicazione riflessiva e libera degli elementi integrali dell' Idea, negli ordini della ragione; ma non è trovatrice, nè padrona di questi elementi; li piglia dalla rivelazione, e però dal magisterio autorevole, nè potrebbe averli in altro modo, non essendo accessibili allo spirito, se non coll'aiuto di una favella che gli esprima. Dee adunque conservarii, quali le vengono suppeditati dalle formole ecclesiastiche; altrimenti annullerebbe col proprio oggetto se stessa. Niuno però nè inferisca che il vere razionale dipenda dall' autorità, e che quindi la filosofia sia una scienza seconda, assolutamente parlando, e lavori sui dati di un'altra disciplina. Imperocchè gli elementi integrali dell' Idea, essendo chiari e splendidi per sè stessi, la filosofia si fonda sull' evidenza del suo proprio soggetto. Essa riceve la sua materia dalla parola; ma. zicevutala, l'apprende immediatamente per la sua intrinseca luce. L'insegnamento autoritativo è occasione o strumento necessario. non causa produttiva, dalla razional cognizione.

La filosofia, dovendo ricorrere alla parola rivelata, per aver gli elementi integrali dell' Idea, su cui lavora, e nella cui esplicazione versa il suo ufficio, si vogliono distinguere nella storia due grandi e-poche filosofiche, corrispondenti alle due grandi rivelazioni, che le precorsero; l'una nel principio e nel rinnovamento del genere umano, prima e dopo il diluvio; l'altra ai tempi evangelici. La rivelazione è una in sè stessa; giacchè la dottrina annunziata in diversi

tempi è una sostenzialmente: e Cristo non fece altro, che rinnovellare ed adempiere l'insegnamento primitivo. Ma le condizioni esteriori furono in parte diverse. La prima rivelazione rifulse originalmente a tutta la specie: la cristiana fu propria del genere eletto. cioè della Chiesa, contenente solo potenzialmente la nostra famiglia. e volta a ripristinarne successivamente l'armonia primigenia, riducendola al proprio grembo e comunicandole la sua virtù. In appresso . la rivelazione originale si spense nelle due grandi schiatte dei Giapetidi e dei Camiti, ristringendosi a un drappello semitico, cioà al genere eletto, che cominciò in Abramo; dove che la rivelazion. rinnovata venne sempre acquistando maggior numero di proseliti. e dilatandosi presso nuove popolazioni. In questo secondo momesto, il moto delle due rivelazioni fu affatto contrario: giacchè l' una andò scemando e l'altra accrescendo il numero de' suoi seguaci. Le conseguenze di questo divario sono di molto rilievo al nostro presente proposito, perchè da esse derivò in gran parte il vario destino delle ricerche filosofiche; la filosofia gentilesca rispondendo alla prima, e la filosofia cristiana alla seconda delle due rivelazioni. Tutte le scuole, che volgarmente si chiamano antiche, risalgono di mano. in mano fino alla rivelazion primitiva: laddove le moderne, e quelle del medio evo, si riferiscono al Cristianesimo. Ora siccome la sostanza delle due rivelazioni è identica, non può correre fra le due epoche filosofiche altra differenza, che il vario modo, con cui esse parteciparono o partecipano al lume rivelato.

La filosofia è la riflessione dello spirito sull'oggetto immediato del primo intuito, per via della parola. Gli elementi integrali dell' Idea parlata sono adunque il soggetto immediato, o vogliam dire la materia, su cui versa l'ingegno filosofico, per elaborarla e convertirla in iscienza. Nel riceverli, lo spirito dell'uomo è passivo, anzichè attivo: la sua attività non si può esercitare sovra di essi, se non dopo che gli ha accettati, e consiste nel lavoro scientifico. Ma da chi li riceve? Bisogna distinguere l'elemento ideale dalla parola, che lo riveste. Quanto all'elemento ideale, oggetto eterno e immanente dello spirito, la riflessione lo piglia dall' intuito immediato, che non è già un portato dell'arte, ma un dono di natura, appunto perchè è intuito; imperocchè l'Idea, creando l'intuito, gli si manifesta; onde il sussistere e il conoscere sono inseparabili nel principio intuitivo. Quanto poi alla parola, l'uomo la riceve dalla città e dalla famiglia. Ma siccome la cognizione intuitiva non può diventare riflessa, senza l'aiuto del linguaggio, ne segue che la parola riporge al pensiero gli elementi ideali, in quanto l' opera sua b necessaria, acciò vengano ripensati. Ora la parola può esprimero più o meno chiaramente, distintamente e adequatamente l'oggetto dell'intuito, e quindi influire nella cognizion riflessiva. Il che b un fatto così certo e universalmente ammesso, che non ha mestieri di prova. Dal che si conchiude, che sebbene per un lato lo spirito pigli l'Idea dall'intuito, e la contempli in sè stessa, per l'altro lato egli la riceve dalla società, e la possiede più o meno perfettamente, secondochè viene espressa in modo più o meno acconcio dalla favella. La comunicazione dell'Idea fatta all'individuo falla società in cui vive, per mezzo della parola, chiamasi traditione; ed è quasi un anello interposto fra la rivelazione e la filosofia, e il veicolo, per cui si tramandano dall'una all'altra i primi elementi intellettivi, nella esplicazione dei quali si travaglia l'ingegno filosofico.

Quando una rivelazione divina interviene, essa è accompagnata dalla loquela, per le ragioni dianzi accennate. L'Idea in tal caso esprime e parla sè stessa. I suoi ascoltatori la posseggono a compimento, perchè la significazione è divina, come la cosa significata. Ma nel trapassare dai primi uditori agli altri uomini, per via della tradizione, ella può conservare la sua purezza originale o corrompersi, secondochè dura intatto o si altera il linguaggio tradizionale. E quanto più ella si propaga e si dilunga per ragioni di luogo e di tempo da coloro che la ricevettero, i quali rispetto agli altri uomini hanno qualità di rivelatori, tanto più si accrescono in numero e in forza le ragioni possibili e probabili dell'alteramento.

L'alterazione della parola è la causa immediata dell'errore nel commercio degli uomini o dei popoli, e nel corso della tradizione. Ella è sempre spontanea e volontaria, almeno per indiretto, e quindi più o manco libera e colpevole ne' suoi principii; ma può essere voluta espressamente, o passare inavvertita, può procedere da malizia o da trascuranza. L' uomo ci dà opera in modo espresso, quando mosso dalle passioni, che è quanto dire del predominio dei sensibili sull'Intelligibile, falsifica a bello studio l'Idea, per accomodarla all' affetto vizioso, e ne adultera la significanza esteriore. Essa trapela all'incontro inosservata, quando la leggerezza dello spirito, il difetto di attenzione, la poca ritentiva, l'infingardaggine, e le cupidità medesime, non in quanto suggeriscono un atto deliberato, ma in quanto signoreggiano segretamente il cuore umano, quasi a nesciente del suo pensiero, concorrono ad oscurar l' Idea, e ad alterare i segni che l'esprimono; le quali cagioni operano tanto più efficacemente, che vengono per ordinario aiutate dai nego-

zi, dai travagli, dai passatempi, dalle guerre, dalle migrazioni, dalle calamità di natura, e da molte altre condizioni e vicende della vita estrinseca. Nel primo caso, il guasto comincia sempre dai concetti, e si travasa nella parola; nel secondo, ha origine per ordinario dalla parola: donde si tragitta nell' Idea. benchè l'adulterarsi di quella presupponga sempre un certo annebbiamento, se non un'alterazione o la diffalta, di questa. Ma qualunque sia la causa della corruzione, l'alterarsi dell'Idea è originalmente congiunto, e quai cuetaneo a quello della parola; laddove in appresso, e nel commercio tradizionale, il disordine trapassa nei pensieri dai segni : l' inproprietà è la causa. l'errore è l'effetto. Se non che, nuove mende e corruttele dei due generi si aggiungono alla prima, secondo il tenore dianzi accennato, a mano a mano che la tradizione si va allargando nello spazio e nel tempo. Non occorre dire che nel maggior numero degl'individui i traviamenti ideali sono per ordisrio, parte avvertiti e parte inconsiderati ; giacchè, secondo la m. tura umana, la malizia e la debolezza non sono quasi mai schiette. e si scompagnano raramente l'una dall'altra.

Se il vizio della tradizione nasce sempre dal difetto della parda. ne segue che la prima origine dell'errore è in ogni tempo una confusione delle lingue. L'alterazione dell'Idea ne'suoi possessori può concorrere a turbare il linguaggio; ma il linguaggio alterato è la causa della cattiva tradizione. Distinguansi gli autori dell'errore da' suoi partigiani, vale a dir coloro che introducono la falsa tridizione, da quelli che la ricevono. I primi, cioè gli eresiarchi, viziano più o meno ed in prova l' Idea ricevuta da un insegnamento sincero e autorevole; e quindi corrompono il linguaggio, svisando e manomettendo le formole determinative dei concetti ideali. Isecondi, che è quanto dire gli eretici, (allargando eziandio questo vocabolo ai cultori degeneri della ragione,) traggono da una espressione già impropria concetti falsi o inesatti, e incalzati dalla logica, secondo la consuetudine dell'errore, si dilungano vie meglio dal vero nelle parole e nei sentimenti. A ogni modo la tradizione fallace deriva dal tralignare della parola, che è il mezzo comunicativo, per cui le credenze trapassano di generazione in generazione.

L'unità del genere umano, dopo il diluvio, venne meno coll'unità ideale, che cessò, come prima l'Idea fu sciolta in una moltitudine d'intelligibili disorganati, e privi di quella luce, finitezza e scoltura, che nasce dal loro accozzamento. La risoluzione dell'Idea partorì una folla di errori, che andarono vie più crescendo di numero, d'importanza, di efficacia. Ora l'errore è la mischianza de-

al' intelligibili, cioè una cattiva sintesi, succedente a una cattiva analisi; imperocchè quando lo spirito, mosso dal desiderio ingenito dell'unità, vuol ricomporre l'Idea sminuzzata, e manca della vera norma, egli accozza le intellezioni superstiti, secondo il capriccio del senso, della fantasia, o dell'intelletto astraente, e in vece di conseguire le notizie ideali, finge dei mostri, come dichiaverò tritamente in appresso. Il che non è meraviglia : giacchè l'Idea, fonte di ogni euritmico componimento, è organica verso il nostro modo di conoscerla, benchè in sè stessa sia semplicissima; onde allo stesso modo, ch'ella è il centro universale delle cose, v'ha in lei un punto, in cui concorre e si unizza la varietà degl'intelligibili. Ora, come la divisione di questi causò la loro mescolanza, così la division delle lingue partorì la confusione loro, quando i vari idiomi, quasi rottami di una sola ed anziana favella, si mischiarono moltiplicandosi, e nocquersi scambievolmente. Questa grande rivoluzione nelle idee e pei segni, sostituendo all'unità e armonia primitiva dei pensanti e dei parlanti un caos spayentevole di concetti e di sermoni, recò pienamente in atto la potenzialità del primo fallo, e diede origine a quello stato di cose, che dura intlavia in molte parti del mondo, e chiamasi gentilesimo. Il quale si può definire la perdita dell' unità morale e ideale del genere umano, mediante il discioglimento mentale dell'Idea, donde nacque la disordinata mistione degl'intelligibili e dei loro segni. Il fatto di Babele, la divisione e la confusione dei pensieri e delle loquele, l'alterazione delle verità ideali. la morte morale della nostra specie, la dispersion delle genti, la formazione delle varie schiatte, il tralignare della tradizione legittima, il sorgere di falsi culti e di false dottrine, la creazione del genere eletto, il rinnovamento dell'Idea integrale, per mezzo di nuove rivelazioni, mo eventi simultanei o successivi, ma insieme concatenati, che si presuppongono a vicenda, e acquistano da questo nesso reciprodo una evidenza e certezza razionale, che conferma a capello i racconti biblici, e ci mostra in essi i soli principii canonici, con cui possa ordire e ritessere una storia ideale del genere umano. Or the vorrem dire di certi schizzinosi, che tengono per favole l'edi-Acio babelico, il mescollo delle lingue, la vocazione celeste di Abramo, e a sì buon mercato si credono filosofi? La temerità di costoro ci potrebbe forse indurre a sdegno, se l'ingiuria, che fanno Mero, non fosse abbastanza vendicata dalla loro puerile e frivola Hosofia.

Per ovviare all'intero naufragio del vero, Iddio lo rivelò di nuo-Giorrati, Introduzione. Vol. II.

vo, e creò colla Chiesa la stirpe dell'elezione. La Chiesa è la tradizione divenuta regolare, e organata, per via degli ordini gerarchici. Quindi essa va immune dai vizi tradizionali, dianzi accennati, e sovrattutto da quelle trasformazioni della parola, che s'insinuano a poco a poco e celatamente, atteso l'imperfezione degli organi, che la tramandano. L'ordito della società ecclesiastica risulta dal sacerdozio a gerarchia composto e ordinato. Sotto i patriarchi. quando la stirpe eletta si racchiudeva in un piccol numero di persone, gli ordini ieratici erano semplicissimi, e non si allontanavano nella sestanza dalle forme native del governo patriarcale. Il capo della comunità ne era pure il postesice, e l'insegnamento domestico custodiva e perpetuava le sacre memorie. Ma quando le tribu moltiplicate vennero ridotte a popolo, una società regolare, e una gerarchia ieratica sorsero e crebbero per divino instituto: le pratiche furone proscritte e circoscritte minutamente: i principii integrali dell' Idea vennero chiaramente espressi : e tutto il nuovo ordine fu autenticato da un libro di dettato celeste, chiosato dalla tradizione. La comunità giudaica su adunque una vera Chiesa, conservatrice della dottrina ideale; ma non propagatrice, come la società cattolica; imperocchè, se bene gli Ebrei facessero de' proseliti, questo pon era l'intento principale, uè la tendenza natia delle loro instituzioni. Fra l'idolatria universale e signoreggiante, e come nata di fresco. piena tuttavia di vigore, gl' Israeliti, gente di cuore incirconciso, e di dura cervice 1, non erano un popolo dotato di sufficiente forza morale, da poter farsi apostolo senza pericolo. Il conversare cogli estrani, anzichè raddrizzare gli erranti, avrebbe messa a grave risico l'ortodossia dei predicatori: la diffusione del divino deposito sarebbe riuscita pregiudiziale alla sua custodia. Onde il savio legislatore intese co' suoi ordini a segregarli dalle altre genti, e impresse nella loro indole una forma nazionale così tenace, che dopo diciassette secoli di dispersione, è tuttavia robusta e viva, come a principio. Vedesi pertanto, che nel giudaico statuto, al principio della stabilità e della quiete non venne aggiunto il principio del moto. La forza della Cristianità ortodossa, indirizzata a conservare e ad acquistare, è concentrativa ed espansiva ad un tempo; laddove il Giudaismo mirava a custodire intatto il capitale affidatogli, non a moltiplicarlo.

La società adulta dell' Evangelio emerse dalla riunione delle lingue, come la Chiesa eletta e tenera dei primi tempi era uscita dalla loro divisione; onde venne ordinata, sino da' suoi primordii, all' a-' Act., VII, 81. postolico ministerio. Mosè avea prescritto al suo popolo di osservare i divini statuti, senza nulla aggiungervi, nulla detrarne 1: ma Cristo aggiunse: andate e insegnate a tutte le genti 2: arrogendo alla custodia incorrotta del vero il debito di pubblicarlo universalmente. La nuova instituzione portò ben tosto i suoi frutti. Ella cominciò a conquistare il romano imperio, e poi i barbari, che lo distrussero: l'antica cultura e la succedente rozzezza, mescolate e incorporate insième per opera sua, partorirono una civiltà novella. Da questa uscì l' Europa cristiana, in cui si vide una civil colleganza di nazioni disparatissime, informata dall' Idea perfetta, e animata da uno spirito di vita morale; spettacolo nuovo alle umane generazioni. L' Europa, che per tanti secoli fu cattolica, e tornerà tale, come prima il protestantismo, secondo Arianesimo, sarà spento, adombra nel suo piccol giro quella congiunzione universale, a cui mira il Cristianesimo sopra la terra, ed è la prima esplicazione sensibile ed esteriore del germe organico, in cui si acchiude l'unità del mondo.

La piccolezza e la segregazione della Chiesa giudaica, ristretta fra i termini di un solo popolo, la resero poco nota o affatto sconosciuta a parecchie nozioni cultissime degli antichi tempi. Non si vuol già credere che il più illustre ramo semilico non abbia avuto bene spesso un salutare influsso nelle tradizioni gentilesche colle sue dottrine : che anzi ciò è reso indubitato da molti indizi e fatti curiosi, e poco avvertiti, che riferirò altrove. Ma quest'azione su per lo più solamente indiretta; nè l'elemento ebraico potè predominare in quei luoghi medesimi, che penetrò; e non è anche verosimile che vi abbia serbata la sua interezza e purità primigenia, poichè vi entrò piuttosto per opera del caso, e di tumultuose vicissitudini. che pel corso regolare della tradizione. Perciò la visibilità della Chiese giudaica fu più tosto un tipo che altro, se si paragona con quella del consorzio cristiano; il quale, oltre alla grandezza e allo splendore che lo rendono cospicuo, inviò sempre i suoi figli nelle parti più remote del globo, e fece ovunque risonar la voce de suoi paci-Aci banditori. Oltrechè, essendosi la Chiesa immedesimata con una grandissima porzione del mondo civile, e avendovi spenta ogni antica superstizione, le nazioni moderne, che appartengono alla civiltà cristiana, hanno verso la rivelazione un rispetto diverso dalle gentilesche. Queste ignare, o non curanti del popolo depositario de vero nella sua pienezza, non possedevano di esvo vero altro che poche e scarse reliquie, provenienti dai fonti primitivi della rivela-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Deut , IV, et al. pass. <sup>2</sup> Matth., XXVIII, 19, 20.

zione, per opera di una tradizione volgare, non governata da ordini speciali, e sottoposta a tutti gli effetti del tempo. della ignoranza e della corruttela. Quelle all' incontro pigliando contezza del dogma ideale, e addomesticandosi seco, coll' aiuto del magistero ecclesiastico, da cui gli ordini gerarchici rimuovono, anche umanamente, ogni pericolo di falsificazione, sono in grado di conoscere la verità nella sua perfezione originale. Insomma presso le genti paganiche mancava colla instituzione di un tribunale autorevole il solo modo idoneo a custodire e travasare la notizia del vero primigenio, laddove le nezioni cristiane, possedendo a maravigliosa eccellenza questo mezzo efficace, mediante gli ordini gerarchici, possono risalire alla pura sorgente dell' Evangelio, per qualunque intervallo di luoghi e di tempi ne siano disgiunte. Dal che consèguita che l'ennica filosofia era costretta a travagliarsi su alcuni frammenti più o meno imperfetti del vero ideale, che è quanto dire sopra intelligibili sparsi, e non accozzati intorno ad un centro comune ; laddore la sapienza cristiana può lavorare sull'Idea integrale e perfettamente organata. Questa distinzione contiene la chiave e l'interpretazione compiuta delle due epoche filosofiche.

L' integrità degli elementi ideali, che sono la base e il soggette delle scienze speculative, ricerca adunque due cose; l'una, che tali elementi si ricevano dalla rivelazione, coi sussidi tradizionali: l'altra, che la tradizione sia sufficiente all'effetto, e quindi conservata ed espressa da un instituto gerarchico e continuo, il cui prime anello si connetta colla rivelazione. Le conseguenze di questa dottrina sono di grandissimo rilievo. Vedesi imprima che la filosofia vuol risalire fino alla rivelazione, per mezzo di una catena non interrotta d'orale insegnamento, incominciante non solo coi divini oracoli, ma eziandio colle pronunzie dell' autorità veneranda, che li ricevette dal cielo; tanto che il primo capo di essa catena dee abbracciare integralmente l' Idea espressa in modo accoucio e autorevole dal verbo ieratico. Apparisce in oltre che versando la filosofia nella lenta e successiva esplicazione degli elementi ideali, e questa esplicazione essendo opera dei vari filosofi, e delle varie scuole, succedentisi fra loro per modo, che le seguenti aggiungono alle precedenti, si dee ammettere, oltre la tradizione religiosa, che perpetua la sostanza integrale dell' Idea, una tradizione scientifica, che conserva e tragitta ai posteri gl'aumenti successivi della dottrina; la qual tradizione adempie verso lo svolgimento scientifico dell' Idea l'ufficio esercitato dalla tradizion religiosa, rispetto agli elementi rivelati e integrali dell' Idea medesima. Infine, egli è chisro

che ogni sistema di filosofia, il quale rompa il filo dell' una o dell'altra di queste due tradizioni, e tronchi, alteri, sconfonda il religioso o scientifico deposito delle verità ideali, si dichiara illegittimo da sè medesimo e indegno di appartenere agli annali progressivi della scienza. Se non che, il primo di questi traviamenti è assai più notabile e funesto del secondo; imperocchè, quando si conserva l'integrità dell' Idea, sebbene si dismetta qualche anteriore incremento, non si nuoce alla sostanza delle dottrine, e il male si riduce a perdere un po' di tempo, e a dovere ritessere il lavoro già fatto; laddove, quando l'Idea è viziata, il male è gravissimo e scientificamente irrimediabile, poichè distrugge a rispetto nostro l'oggetto stesso delle ricerche filosofiche; onde non solo si dietreggia, come nell'altro caso, ma si annulla la base universale del sapere.

Lo storiografo della filosofia dee sovrattutto aver l'occhio a questa connessità delle dottrine filosofiche colla rivelazione, per mezzo delle formole definitive, che esprimono adequatamente le verità ideali. Tutti i sistemi si partono in due classi: e sono tradizionali o antitradizionali, secondochè s'intrecciano colla rivelazione, per via del verbo tradizionale, o ne discordano; e ortodossi o eterodossi, ia quanto assentono o ripugnano alla formola determinativa e ieratica, corrispondente agli ordini rivelati, da cui piglian le mosse per ammetterli o per ripudiarli. I sistemi tradizionali e ortodossi mantengono intatta la sostanza del lume ideale, che presso gli altri s'infosca od eclissa più o meno notabilmente. I primi si debbono inoltre suddividere in due specie, l'una delle quali comprende i sistemi che serbano eziandio la tradizione scientifica, e gl'incrementi dottrinali anteriori, onde io li chiamerei progressivi, perchè in effetto conducono innauzi la scienza; l'altra abbraccia quelle teoriche, che hanno tronco da questo lato il filo tradizionale, (benchè conservino quello della tradizione religiosa,) e regressive si possono appellare. Questa divisione non quadra alla seconda classe summentovata, cioè ai sistemi eterodossi; i quali, avendo smarrita la tradizione religiosa, non possono serbar la scientifica; onde sono tutti di necessità retrogradi.

Non occorre avvertire, che applicando questa classificazione ai diversi sistemi, si vuole aver riguardo alla dottrina, che vi predomina, e alla somma di essa, non alle singole parti, al principale, e aon agli accessori; imperocchè, tal è l'imperfezione dell'ingegno umano, che i filosofi eziandio più ortodossi e migliori, si scostano talvolta dalla tradizione legittima della religione e della scienza. L'errore è sempre eterodosso; di maniera che, se la perfetta orto-

dossia filosofica fosse possibile, il savio potrebbe credersi immune da errore; pretensione che è forse più ridicola che rara nei fasti della scienza. Così intesa la detta partizione, io la giudico fondata e utilissima; e stimo, che bene usata nella storia della filosofia, la migliorerebbe d'assai, e le darebbe un aspetto novello. Avrò occasione di esemplificare più volte il mio concetto, nel decorso di questo ragionamento.

I sistemi eterodossi, non essendo fondati oegli elementi integrali dell' Idea, sono sostanzialmente falsi; e siccome il falso non fa scienza, ne segue che non appartengono propriamente alle discipline 1losofiche, ma solo alla storia loro. Vero è, che accessoriamente pessono aver del buono, cioè in quanto il discorso degli speculanti non dissente dai semi tradizionali; il che avviene spesso anche si più sviati; perchè il falso, come il vero, non si trova schietto a questo mondo. Ma ogni qualvolta l'errore prevalga, debbonsi annoverare alla schiera degli eterodossi. Lo storico della scienza dee considerarli, come traviamenti dell'ingegno, cioè ipotesi insussistenti, contraddizioni, chimere; utili a sapersi, in quanto la notizia dei nattivi sentieri giova a poter eleggere il buono; ma non dee mescolarli col senno tradizionale. Quindi è, che tali due serie si vogliono distinguere accuratamente, e la seconda di esse si dee considerare, come un' appendice e quasi un' ombra della prima; se non è già troppo onorevole al falso, il chiamarlo ombra del vero. L'uso invalso finora di mescere insieme quelle due classi, e di ordinare le varie scuole secondo il filo cronologico, o il nesso logico delle dottrine, senza aver l'occhio ai principii onde muovono, a alle attinenze di questi principii colla tradizione religiosa, viziò sovente la storia della filosofia, e le tolse di conseguire quella chiarezza, quella profondità, quel rigore, e di portare quei frutti, di cui è capace.

Non si vuol però credere che i sistemi eterodossi non abbiano eziandio una certa tradizione a lor modo, per opera della quale si consertino insieme, e formino una successione negli annali della scienza. L'errore non è mai solingo, spicciolato, inoperoso, e une ne partorisce molti. Quando un filosofo altera qualche concetto ideale, e gitta nella scienza un seme funesto, avvien di rado ch'egli lo educhi e svolga, traendo alla luce tutte le conseguenze, che vi sono inchiuse, e conducendolo a perfezione. Se ciò accadesse, l'errore non avrebbe coda, nè tradizione di sorta, e ogni falso sistema mettendo subitamente fuori tutte le sue deduzioni, si distruggerebbe da sè; imperecchè ogni alterazione dell' Idea ha per ultimo

stto, logicamente irrepugnabile, lo scetticismo in psicologia, e atologia il nullismo, che è quanto dire la morte assoluta della sienza. Ma non incontra quasi mai che i primi ad entrare nella ria dell'errore, ne tocchino attualmente la meta. Ciò è opera di soltà filosofi. la famiglia dei quali forma spesso una seguenza aszi lunga; giacchè non pochi di essi sogliono farsela pei diverticoli, avece di tenere la via diritta, che guida di corto al precipizio. Vi m dunque una tradizione scientifica, propria de'sistemi eterodessi. hile quale si dee ricercare sottilmente il processo, essendo la gerazione degli errori utilissima a sapersi per l'inchiesta del vero. Le fra la tradizione ortodossa e l'eterodossa, corrono due disparità il momento, l'una delle quali riguarda il principio, e l'altra la durata di esse. La tradizione naturale della speculazione ortodossa si sonnette colla fede religiosa, e risale per via di essa fino alla riveazione e al magistero legittimo; laddove la tradizione eterodossa auove dalla iattura dell'altra, e dall'arbitrio o traviamento umano: ella è individuale e profana, non pubblica nè sacra, almeno sua origine. La tradizione legittima inoltre è perenne, giacthè lo svolgersi del vero è suscettivo di un progresso indeterminato: dove che la sua rivale, come prima è giunta alla negazione asvolute, cioè allo scetticismo ed al nullismo, è costretta a fermarsi, e si spegne da sè. Imperò i sistemi eterodossi non sono perpetui: cominciano e finiscono: si riproducono per via di ripetizione e non di esplicazione : e il loro corso, benchè abbia talvolta una certa luaghezza, è però sempre breve, se si ragguaglia alla vita perenne della vera scienza (6).

Dicendo che la vera filosofia è perpetus, non ne voglio già inferira ch' ella non soggiaccia a certe interruzioni momentanee, per colpa o trascuranza di chi la coltiva, e non sua propria. Ciò anzi avvien di frequente, e ne abbiamo la prova innanzi agli occhi, imperocchè al dì d'oggi la vera ortodossia è quasi affatto sbandita dalla apeculazione. Tuttavia in tali intervalli, l'Idea si conserva sempre splendida e pura nelle mani del magistero gerarchico, destinato da Dio alla sua custodia; ed ivi può trovarla chi intende a filosofare con buon successo, o stanco dell'errore, brama di rimettersi sul diritto cammino. Coloro, che ravviano debitamente la scienza, sono i veri e legittimi riformatori. I quali, per conseguir l'intento, debbono da un lato redintegrare l' Idea coll' aiuto della tradizione religiosa, e dall'altro rappiccare il filo della tradizione scientifica, risalendo agli ultimi filosofi, che dirittamente specularono, e pigliando le mosse dal punto, in cui essi lasciarone il lavo-

ro dottrinale, per condurlo innanzi, e arricchirlo di nuovi incrementi.

I sistemi eterodossi possono rompere il filo della tradizione ia due modi, cioè alterando solamente le ideali notizie insegnate de quella, senza però impugnare di proposito l'autorità di essa tradizione, anzi credendosi di seguirla: ovvero rigettando assolutamente ogni mezzo tradizionale, e assegnando alla filosofia per fondamento la semplice conoscenza dell'individuo. Egli è manifesto che l'ano di questi traviamenti è assai meno temerario e pernicioso dell'altro; sia perchè chi erra nella prima guisa può farlo a buona fede, il che è difficile ad accordarsi colla presunzione e coll'arrogaza intollerabile del secondo; e perchè quello conserva in parte l'Idea, ripudiata da questo espressamente. Quindi è, che la somme dell'errore è quasi sempre meno grande e importante da questo lato, che da quello.

La filosofia cristiana, che si connette colla rivelazione evangelica e col magisterio cattolico, è la sola, di cui ci dobbiamo presentemente occupare, per discernere le cagioni obbiettive della declinazione, a cui sono divenute al di d'oggi le scienze speculative. Ella si può distinguere in tre spazi rispondenti all' età dei Padri, a quella degli Scolastici e al periodo della scienza moderna. La prima epoca comprende solo sistemi ortodossi, se si rimuovono dalla considerazione le dottrine ereticali. La filosofia dei Padri è ortodossa e progressiva nello stesso tempo, e si appoggia unitamente alla doppia tradizione religiosa e scientifica, lavorando sull'Idea integrale del Cristianesimo, e avvalorandosi delle speculazioni gentilesche, specialmente dei filosofi italogreci, che sono i suoi legittimi antecessori, negli ordini della scienza. La seconda epoca comprende una serie di sistemi eterodossi nel nominalismo. Ma l'eterodossia dei nominali (da qualche caso in fuori,) appartiene al genere di quella, che travisa l'Idea, senza rigettare affatto la tradizione. La terza epoca finalmente abbraccia la filosofia, che dicesi moderna, cioè un piccol numero di filosofi isolati e ortodossi, e uga successione non interrotta, copiosa e moltiforme di pensanti eterodossi, che ruppero quasi tutti, e spesso in modo schietto, ardito, selenne, il sacro fine delle tradizioni. Parlerò per ora solamente di questo terzo periodo, come quello, che dura tuttora, e da cui principii procede lo stato presente delle scienze filosofiche.

Il ripudio assoluto della tradizione religiosa e scientifica si trae dietro necessariamente quello della parola. Ora, siccome l'aiuto della parola è necessario per conoscere riflessivamente l'Idea, chi lo

rianta dee exiandio dismettere, e gittar da sè ogni cognizione idea-Le. Ma tolto l'Idea, che rimane? Nulla, Ora col nulla è difficile il far qualche cosa, e tampoco il filosofare. Imperocchè chi filosofegmia dee, se non altro, pensare, e il pensiero non può esercitarsi name concetti, il menomo de' quali inchiude e presuppone l'Idea mresente. (Se alcuno mi opponesse che non mancano esempi, specialmente odierni filosofi, che fanno senza pensare, non oserei per werità contraddirgli). Il primo concetto, col quale si specula, non propositione de la speculazione de la spirito il possiede, perchè le ha ricevuto, non perché lo abbia trovato. Il che è così manifesto e fuor di dubbio, che se l'uomo facesse sempre caso dei primi caaoni della logica, l'eterodossia sarebbe impossibile. Ma il piacere di esser novatore, di far da sè, di non dipendere dall'autorità di nessuno, di poter considerare il vero, come una fattura del proprio ingegno, è così dolce all'orgoglio umano, che per quanto tal pretensione sia contraddittoria e ridicola, molti spiriti superbi l'abbracciano cupidamente. Non potendo adunque pensare senza conetti, e volendo crear l'Idea, o farne senza, il filosofo eterodosso dee appigliarsi nel principio del suo discorso al concetto meno ideale, che troyar si possa. Ora tale è la percezione del sensibile: h quale, come atto intellettivo, contiene bensì l'Idea, ma per guisa, che questa non forma la materia più appariscente di tale atto, e vi si mostra quasi per isbieco e di profilo, non di faccia e dirittamente: l'elemento sensitivo vi spicca e predomina; onde altri può bnovamente credere che l'intelligibile non vi sia in modo alcuno. L'oggetto immediato della percezione sensitiva è il sensibile. che. come tale, si distingue dall'intelligibile, ed è dall'Idea differentissimo. Il sensibile è adunque il primo principio, donde muove l'eteredossia assoluta, dopo che ha ripudiata onniuamente la tradizione religiosa e scientifica, colla cognizione ideale che ne deriva. L'eterodossia, di cui parliamo, può adunque definirsi la sostituzione del sensibile all'intelligibile, come primo principio, onde muove la filosofa.

· I sensibili sono di due specie, cioè spirituali ed intrinseci, materiali ed estrinseci. Gli uni sono semplici modificazioni del nostro animo, gli altri si riferiscono a certe proprietà de'corpi. I primi si percepiscono col sentimento, vale a dire col senso intimo; i secondi si apprendono coi sensi esterni e colle sensazioni. Non ci vuole un grand'uso di meditare, nè un esame troppo profondo di questa doppia classe di affezioni, onde ravvisare che le sensazioni non possono stare senza il sentimento, nè i sensibili esterni senza gl'interiori. Il filosofo

eterodosso dee dunque considerare il senso intimo, e l'apprensione, che l'uomo ha di sè, come la base di tutti gli altri sentimenti, e la riflessione psicologica come la facoltà da usarsi, chi voglia por mano a filosofare. Per questo rispetto, l'eterodossia speculativa ci apparisce, come la sostituzione del sensibile interno all' intelligibile, qual primo principio, e della riflessione psicologica alla ragione, quale sti umento principale, o almeno iniziale, della filosofia.

Questo sistema, che muove dal senso intimo, per indi trarre e fabbricare tutto lo scibile umane, si può distinguere acconciamente col nome di Psicologismo. La denominazione di sensismo sarebbe opportuna, se l'uso comune non la rendesse equivoca, come quella, che spesso si adopera a significare un sistema alquanto diverso, almeno in apparenza, che mette la radice del sapere, non già nel sentimento interiore, ma nella sensazione. I vocabolo di psicologismo non ha tale ambiguità, ed esprime colla sua testura il principato, che questo sistema conferisce alla psicologia su tutte le scienze; nel che consiste il vizio principale di esso. Infatti il psicologista pone il sensibile interno, come base del discorso filosofico: e quindi si sforza di trarre gli oggetti esterni, le sostanze, le cose, la notizia dell'ordine mondiale e morale, e infine l'Idea stessa; senza addarsi che la sola notizia anticipata di tutte queste cose chiarisce l'assurdità del di lui procedere; imperocchè, pensandole, prima di deduile dal sentimento, egli dà a vedere di conoscerle per altra via. Ma non avvertendo o non curando questa contraddizione, e le altre che incontra ad ogni passo, egli si travaglia a cavare dal senso intimo tutta l'ontologia; con che successo, il vedremo. Definisco adunque il psicologismo un sistema, che deduce l'intelligibile dal sensibile, e l'ontologia dalla psicologia. Chiamerò Outologismo il sistema contrario, che insegna ed esprime a capello il cammino opportuno a chi vuol rettamente filosofare (7).

La propagazione, se non la prima introduzione del psicologismo, che oggi possiede, non ostante qualche mostra contraria, la filosofia di tutto il mondo civile, e costituisce l'eterodossia moderna, si dee attribuire a Renato Descartes (8). Quest'uomo celebre fu, senza dubbio, un matematico illustre (9), e un fisico non affatto volgare pel suo secolo; benchè da questo secondo canto l'immaginativa pregiudicasse in lui gravemente al giudicio, e non permetta di paragonarlo, non che pareggiarlo, a Galileo (10). Ma il valor del geometra, come anche la perizia del fisico, sono qualità differentissime dall'ingegno filosofico; onde spesso si scompagnano; e se maccassero esempi di sommi matematici, riusciti assai meno che me-

diecri, quando si posero a filosofare, il Descartes basterebbe a provario (11). Non trovo menzione nella storia di una celebrità così immeritata, come quella, che si è conceduta a quest'uomo nelle scienze speculative. I mali fatti dalla sua penna. come filosofo. sono enormi e non calcolabili; nè parciò mi meraviglio che sia famoso; notendosi mostrer nel male una virtù d'intelletto incredibile, e accadendo di rado che gli nomini grandemente funesti siano dotati di uno spirito volgare. Bensì mi stupisce che Cartesio abbia potuto sollevare il mendo, e meritare presso la sana posterità quella trista gloria, che si suol dare ai dissipatori della civittà, e ai distruttori delle nazioni . con una forza da fanciullo e una perspicacia filosofica assai meno che comunale. A rendermi capace di un fatto così straordinario, non mi basta la grande e bene acquistata sua riputazione nelle matematiche. Il sommo ingegno, e le stupende scoperte del Newton, non valsero a salvario dal riso, quando volle intromettersi in teologia, e di sacra ermeneutica: tuttavia il Comento sull'Apocalisse è cosa più seria e grave nel suo genere, che il Discorso sul metodo, e le Meditazioni. La qualità di Francese, l'avere il Descartes cominciato a introdurre nella-sua patria l'uso di scrivere in vernacolo cose di scienze, e la frivolezza propria dell'età moderna, spiegano in parte la cosa, ma non bastano a far comprendere come un popolo, da cui uscirono il Pascal e il Malebranche, e un secolo, che nel suo finire sorti dal Cielo l'autore della Teodicea, abbiano potuto stimare il Descartes degno del titolo, mon che del credito, di filosofo segnalato (12). I suoi errori e i suoi difetti sono tali, che arguiscono il mancamento delle qualità più comuni, richieste allo speculare. Egli non sa che sia logica: inciampe a ogni tratto: si contraddice nel modo più manifesto, quasi nella stessa pagina, senza accorgersene, e senza porre in opera alcua artifizio per coprire o coonestare i suoi meschini paralogismi. Il che, se prova la semplicità del suo apimo, arguisce del pari quella del suo ingegno. Le sue dottrine sono un miscuglio di cose diaparatissime, accattate qua e là da vari sistemi, e cucite insieme. senza industria logicale, e senza che l'involatore dia il mesomo indizio di aver conosciuta la natura de'suoi furti (13).

Il contrassegno speciale del Cartesianismo è la leggenezza. Il progenitore della filosofia moderna portendeva, qual dovesse riuscir la sua prole; se non che, in questo caso Orazio ha torto, e i figliuoli furono in gran parte migliori e più consistenti del padre. Il metodo e la dottrina sono egualmente frivoli. Il metodo consiste nel dubbio assoluto; imperocchè l'ingegno profondo del Descartes crede di

poter dubitare di tutto, e non gli cade nè anco in pensiero, che la folle impresa seco stessa ripugni, e sia impossibile a verificarsi. Ciò non ostante, egli stabilisce alcune regole pratiche, da seguirsi costantemente, e da sottrarsi a quel dubbio universale: quasi che un nomo, che dubita di ogni cosa, possa ammettere certe regole, una pratica, un soggetto d'applicazione, e avere quelle notizie, che s'inchiudono nelle eccezioni del Descartes; le quali son di tal sorta , che comprendono tutta la scienza da lui ripudiata nello stesso tempo. E che certezza, o che probabilità possono avere tali regole? Giacchè nulla di certo si può tenere da chi dubita di tutto, e pula di probabile da chi non ammette qualche cosa di certo: la verosimiglianza presupponendo il vero; e i probabili generali o particolari non potendo consistere, senza alcuni principii assoluti ed universali. E non solo il Descartes pretende di accordare il suo scetticismo colla professione di galantuomo; ma lo stima eziandio conforme a quella di uomo pio e Cristiano. Or come si può essere pio. senza ciedere a Dio e alla sua parola? Come si può essere eristiano e cattolico, senza prestare assenso ed osseguio alla rivelazione esteriore, alla Bibbia, alla Chiesa, agli ordini del sacerdozio, ai riti della religione? Egli sarebbe assai curioso e piacevole a sapere, come abbracciar si possano con quella ferma persuasione, in cui consiste la fede, e mettere in pratica con quell'ardore di zelo, che compone la carità, i dogmi e i precetti divini e ecclesiastici, sensa ammettere la propria esistenza, e quella del mondo esteriore 1. La ripugnanza è così palpabile e chiara, che un ragazzo se ne sarebbe accorto: tantochè i coetanei del gran filosofo, che conosceano il suo valore nelle matematiche, non potendosi acconciar nell'anime che l'applicatore dell'algebra alla geometria mancasse del senso comune, presupposero che il dubbio cartesiano fosse una semplice fizione usata dall'autore, per esporre scientificamente la tela primaria dello scibile. Ma questa benigna interpretazione non si può accordare colle parole usate da esso Descartes, nel proporre il proprio sistema, nè sovrattutto colle risposte ch'egli fa agli opponitori; dalle quali risulta chiaramente che il suo dubbio era affatto serio. e che il valente filosofo era così atto a connettere, che stimava di poter adempiere al debito dell'uomo pio ed onesto, senza sapere di essere al mondo (14).

Anche gli scettici dubitano di tutto; e nel loro novero si trovano uomini molto ingegnosi. Ma lo scettico assoluto non pretende di essere buon cristiano, nè aspira a creare un sistema dogmatico di

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vedi la nota 19.

Alosofia. Non che ignorare, o dissimularsi la contraddizione intrinseco e inevitabile della sua sentenza, egli se ne compiace, come di un pregio relativo e di un privilegio dello scetticismo; il quale, cessando ogni fede, non è propriamente un sistema, ma un giuoco ingegnoso, con cui gli spiriti più acuti che forti si trastullano e van nassando il tempo, sconfidati che sono o incuriosi di trovare scientificamente il vero. Si capisce, come uno spirito non ordinario, ma guesto e sviato, possa farsi scettico per disperazione, come altri si ammazza per la stessa causa; e lo scetticismo si può chiamar veramente il suicidio dell'intelletto. Ma il Descartes ci porge l'esempio unico di un uomo, che si fa scettico assoluto, per diventar doamatico, e che dal dubbio universale vuol fare uscire in corpo e in anima tutta la filosofia, e con essa tutto lo scibile umano. Ora lo acetticismo, che, come scopo, è una follia ingegnosa, come mezzo dogmatico, è una follia sciocca e ridicola; e se si vuol rendere il Descartes meno colpevole dei Pirronici e degli antichi sofisti, la sua innocenza non si può salvare altrimenti, che disdicendogli quel senno naturale e volgarissimo, onde sono dotati quasi tutti gli uomini.

Renato dubita di tutto, per poter creare la filosofia. L'intento à ottimo, giacchè, se la filosofia è una bella cosa, è onorevole e belhissimo il farsene autore. Ma per volere plausibilmente ereare un eggetto qualunque, bisogna che tale oggetto non si trovi al mondo. o sia di quelli che si possono moltiplicare. Michelangelo può scolpire anche dopo Fidia; perchè le statue possono esser molte, e vari sono gli aspetti imitabili del Bello, benchè il Bello sia unico. **Ma la filosofia, come il vero, è una; e quantunque le moltiplici facce** del vero, e la varietà delle sue applicazioni, diano pur luogo a diversi sistemi. o per dir meglio a diverse parti di un solo sistema. e aprano un largo campo all'ingegno degli uomini; tuttavia non possono darsi molte filosofie; e quando se ne abbia una, ancorchè im perfettissima, il volerne crear di pianta un'altra, è cosa assurda ed incomportabile. Resta dunque a supporre che ai tempi del Descartes non ci fosse di tale scienza altro che il nome, e quel vago concetto, che si vuol avere delle cose conosciute. Eppure Platone, Aristotile, Plotino, Agostino, Bonaventura, Tommaso, (per far solo menzione dei nomi più insigni,) erano vissuti sul nostro globo. e aveano creduto il filosofare. Le loro opere, frutto di lunghe e indicibili fatiche, correvano per Europa, e il Descartes potea leggerle e studiarle a suo talento; anzi le lesse in parte, e le rubò all'occorrenza, senza citarlo, ed anco senza intenderle. A un ingegno straordinario quei valorosi accoppiavano i vantaggi di una vita spesa nello

studio, di assidue meditazioni, e di un credito universale: venerati dai coetanei, e più ancora dai posteri, come maestri. Come adunque il Descartes potea pigliar l'assunto di creare la filosofia? Se questa scienza si trovava negli scritti di que sommi e dei loro seguaci, era ridicolo il farsene autore. Se ci era, ma imperfetta e mista di errori, come tutte le cose umane, era d'uopo correggerle. purgarla, accrescerla, perfezionarla: e benchè siuno si dovesse arrischiare a quest'ardua impresa, che non si sentisse bene in forme per riuscirvi, il consiglio in sè stesso era buono e ragionevole. Si dirà forse che gli ultimi Scolastici aveano talmente guasta e deformata la filosofia, che per liberarsi da quell'ingombro, era d'uopo smantellare affatto l'antico edifizio, e alzarne un nuovo dalle fondamenta? Ma dal rigettare i cattivi Scolastici al dar lo siratto a tutti i filosofi anteriori, eziandio ai più eccellenti, senza fare il menomo caso delle speculazioni e delle fatiche di tanti sublimi ingegni. l'intervallo era troppo grande. Che si direbbe di un medico, il quale per rimediare ai difetti attuali della sua scienza, o a qualche cattivo sistema, che, come accade, fosse momentamenmente in voga, proponesse di cancellare quanto si è pensato e scritto da Ippocrate fine al Tommasini, facendo risalire la scienza più addietro degli Asclepiadi, anzi incominciandola ab ovo, come se l'arte del guarire finora non fosse stata al mondo? E pur tale fu l'assunto del Descartes in filosofia. Se poi egli pensava, che a malgrado dell'ingegao grandissimo, e di lunghe fatiche, tutti i filosofi precedenti abbiano procreati sogni e chimere, non veggo, come potesse confidarsi di fare egli solo ciò che riusci impossibile a tanti valentuomini, e a tutte le culte generazioni delle passate età. Imperocchè, se la filosofia avea ancora da nascere ai tempi di Renato, uno spirito giudizioso dovea conchiuderne, esser ella impossibile allo spirito uma. no. Si può creare una scienza nuoval, quando il soggetto è nuovo, cioè dianzi non avvertito. Ma certo il soggetto della filosofia, cieè Dio, l'uomo, il mondo, uon era passato inavvertito sin dai tempi più vetusti, e avea accupati i migliori ingegni; onde, se i loro sforzi erano stati al tutto vani, e i sistemi da essi fabbricati sono felsi e chimerici, l'impresa dovea credersi di non possibile riuscimento. Conclusione certo temeraria; ma che tuttavia può cadere in un grande intelletto, come Emanuele Kant, l'error del quale, se fa torto alla sua prudenza, non pregiudica al credito dell'ingegno; laddove la presunzione del Descartes è puerile. Il Descartes crede che la filosofia non si trova, che le menti più stupende non seppero inventarla, benchè se ne occupassero del continuo, e che a lui

riservato il discoprire questo nuovo mondo. E stima di poterlo trovare, stans pede in uno, con lo studio di breve tempo, e dettando due o tre opuscoletti di poche pagine, come si scriverebbe una nevella o una commedia (15). Non credo che in tutti gli aunali del penere umano si possa trovare un esempio di temerità e di leggerezza simile a questo. Un uomo presume di poter creare egli solo lalle radici la scienza dell' umanità, di Dio, dell' universo, cioè di tutto lo scibile! Di poter egli individuo, più che gli uomini più semalati, più che tutto il genere umano! Di potere egli solo in pochi anni, più che gli altri in quaranta e più secoli! Ma qual è poi in fine questo nuovo miracolo? Qual è il sistema, che il Descartes sostituisce alla sapienza di tutti i suoi antecessori? È il sistema più leggero, più inconsistente, più illogico, più assurdo, di cui gli annali della filosofia facciano menzione. Uno scrittor francese, nel mezzo del secolo diciassettesimo e dell' Europa civile e cristiana. divulga a suono di tromba, come fosse la filosofia per eccellenza. una teorica, i cui paralogismi avrebbero forse fatto arrossire quei rossi pensatori, che vissero nella Grecia mezzo barbara, prima di Pitagora e di Talete. Tal è la pena, che Iddio infligge alla temerità dell'ingegno umano: lo castiga colle proprie opere. Gli spiriti mperbi aspirano al sublime, e ottengono il ridicolo. Vogliono farsi iddii, come il primo padre delle nostre sciagure, e riescono meno che uomini (16).

Renato non volle solamente creare la filosofia, ma eziandio il soggetto, in cui ella versa. E veramente il primo assunto conduce di necessità al secondo. Ora qual è la materia sostanziale della filosofa? L' Idea. Bisogna dunque crear l' Idea. Ma per potervi! riuscire. uopo è che l'Idea non sia, o lasci di essere; giacchè ciò che è, non si può ragionevolmente creare. Distruggasi adunque l'Idea. la che modo? Col dubbio universale, cacciandola da sè, supponendo che sia una chimera, annientandola col proprio pensiero. Se in questo modo si annulli veramente l' Idea, senza la quale non è possibile il menomo atto cogitativo, lascio al Descartes il giudicarlo; in fine, uopo è contentarsene, e sarebbe indiscrezione il richiedere di più dalle forze di un filosofo. Il Descartes col suo scetticismo assoluto si colloca adunque, per quanto è possibile, in un vero nulla mentale, donde con un fiat creativo, farà scaturire la scienza. Egli si governa a suo potere, come un botanico, che per ben conoscere la natura dei vegetabili, si proponesse di crearli, e cominciasse a disertare le aiuole, e ardere le piante del suo giardino.

Il vero scientifico, come sapientemente nota il Vico, si recipro-

ca col fatto, e la scienza è un artificio, con cui lo spirito umano compone le verità ideali (17). Ma egli le fa e non le crea, o per dir meglio le rifà, ritessendo colla riflessione l'ordito primigenio dell'intuito. La sintesi filosofica è la ripetizione, il ritratto, e come il riverbero, della sintesi ideale. L'Idea ponendosi e organazdosi razionalmente da sè stessa, lo spirito umano la contempla, e ripiegandosi quindi sull'intuito proprio, ripone mentalmente essa Idea, e ne rifà l'organismo in modo intellettivo, a fine di appropriarselo. Questo lavoro forma la scienza; la quale si può definire la sintesi mentale, rappresentativa della sintesi ideale, e versa su questa, come sopra il suo proprio oggetto. Se in vece di star conteste a rifare intellettualmente la sintesi ideale, il filosofo vuol crearla di pianta, egli somiglia a un architetto, che deliberi di murare in aria, e ad un tessitore, che senza stame, metta mano ad ordire la tela.

Il Cartesianismo imprende l'opera più assurda, che possa cader nella mente dell' uomo, qual è il voler piantare il dogmatismo sullo scetticismo, che è la sua pegazione assoluta. Il concepir l'esisteaza, come produtta, senza causa produttiva, e farla uscire dal nulla universale, (sistema attribuito ad alcuni filosofi, ma professato espressamente da pochissimi o da niuno.) non sarebbe follia maggiore. E veramente la dottrina cartesiana equivale in psicologia al nullismo ontologico, che considera il niente, come radice delle cose. Or come mai un sistema così avverso ai principii del retto senso, e così fanciullesco nelle sue basi e in tutto il suo procedere, ha potuto far setta, e contaminare direttamente o indirettamente tutta la filosofia moderna? Per comprendere un fatto così singolare, non basta il considerarlo separatamente, ma bisogna aver l'occhio alle rivoluzioni intellettuali, che lo precedettero di poco, e al genio de' tempi, in che nacque. Il successo di Cartesio provenne dell'essere stato il primo a fare un passo reso quasi inevitabile dal corso delle opinioni e delle credenze, che allora dominavano in una gran parte di Europa. Ora quando gli spiriti sono preparati a ricevere un errore, il primo, che lo pubblica, è sicuro di essere applaudito; e la stessa leggerezza, ch' egli reca in quest' opera, conferisce alla sua celebrità, accomodando le nuove opinioni alla tempra degli spiriti mediocri, che in ogni età compongono la folla erudita, e sono arbitri della fama.

Il lettore mi conceda che io entri in alcune considerazioni, non inopportune a illustrare questo articolo di storia, e a farci comprendere la natura e l'origine del Cartesianismo. La riforma introdotta da esso nelle scienze speculative risale assai più alto. Due dot-

trine e due letterature si trovavano a fronte l'una dell'altra nell' Europa civile, durante il secolo quindecimo, e sul cominciare del sedicesimo. L'una versava nelle credenze cattoliche, di cui la Scolastica contenea l'esposizione, e come dire l'espressione scientifica. L'altra, consisteva nelle tradizioni pagane, racchiuse nell'antica letteratura, di cui si scoprivano con infinita sollecitudine, e con avidità incredibile si studiavano i monumenti. Ciascuna di esse avea i suoi pregi, e i suoi difetti. La prima sovrastava per la materia: la seconda prevaleva dal canto della forma. Il vero e il bello. la solidità e l'eleganza, l'Idea e la parola, si partivano fra loro i due campi. Certamente il vero dovea dare ai cattolici un' infinita maggioranza sui classici. ma sventuratamente l' Idea, nell'ultima epoca della filosofia scolastica era stata quasi soffocata dalla pedanteria degli ordini scientifici e del linguaggio, e alcune sette l'avevano anche alterata in sè stessa. Ingombrata da una glossologia soverchia e ridicola, per opera degli Scotisti, i filosofi nominali erano riusciti ad offuscarla coi loro errori, e colla sinistra influenza che avevano nei cultori medesimi del realismo. Egli era perciò accaduto all'insegnamento scolastico ciò che incontra agl'instituti vieti e decrepiti, nei quali la forma prevale allo spirito, e ne annulla i salut voli effetti. Al declinare delle scuole s'aggiunse quello del monachismo; altra instituzione degenere, che avea perduta in gran parte la virtù antica, ed era più d'ingombro, che di pro alla Chiesa. Le eresie e gli scismi, che seguirono, furono causati, non tanto dai disordini disciplinari dei prelati, quanto dall'ignoranza, dalla corruttele, della rusticità, della prepotenza dei cattivi frati. che nocevano ai buoni, e rendevano il nome di tutto il ceto odioso e spregevole. Roma stessa, piena di gentili intelletti, nei quali abbondaya, e forse soverchiava una squisita coltura, non era amica dei frati: gli adoperava, ma non se ne compiaceva. La frateria, cone la chiamavano per istrazio, era divenuta ridicola, e contennenda in Italia, non meno che altrove, ed aiutava la licenza delle opinioni. Le pircole società pregiudicavano alla società grande, e sempre le pregiudicano, quando passato il fiore giunge il tempo della loro declinazione. Il che fu spesso dimenticato dal medio evo, e non è voluto riconoscere al dì d'oggi, che la furia delle consorterie mal congegnate corre e agita l'Europa, godendo i favori e i privilegi della moda. Così fra la Sculastica e il monachismo la Chiesa travagliava gravemente nel suo proprio seno, e la fede vacillava nei po-Poli cattolici.

La letteratura classica di fresco risorta, quanto splendeva per la Giorrati, Introduzione. Vol. II.

forma, tanto era difettosa per le dottrine, e dal canto dell' Idea aveva verso i migliori Scolastici la stessa inferiorità, che la sapienza degli antichi e dei nuovi Platonici verso quella dell' Evangelio e dei Padri. L' Idea non mancava già affatto nei monumenti della gentilità, ma eravi innebbiata, svisata, tronca, ridotta a poco più, che l'ombra di sè medesima. I quali difetti erano occultati dalla bellezza incomparabile delle lingue antiche, dalla eccellenza degli stili, dal sommo ingegno degli scrittori, dalla squisitezza delle maniere, con cui gli artisti, gli oratori, i poeti, i vari scrittori dell'antichità parlavano agli occhi, alle orecchie e alla fantasia dei moderni. Ora l'esca del bello prevale nei molti all'attrattivo del vero, perchè la ragione è per ordinario men forte dei sensi della immaginativa. Il che era tanto più facile in que' tempi, che una civiltà raffinata e degenere aveva indeboliti gli animi, se non di tutti, delle classi colte; e la morbidezza crescente delle corti gli aveva corrotti.

La Chiesa cattolica, intatta nella sua essenza, avea dunque bisogno di una gran riforma nelle parti mutabili delle sue instituzioni. Gli animi più religiosi e gl'ingegni meglio assennati, che allora fiorissero, sentivano questa necessità. Gli ordini disciplinari volevano essere ritirati verso la loro purezza primitiva, ed anche verso la semplicità, per quanto le nuove condizioni geografiche e civili della società ecclesiastica, dopo un corso e un propagarsi di oltre a dieci secoli, lo comportavano. La gerarchia doveva essere purgata delle vergogne de' chiostri tralignanti, e l'Idea cattolica liberata dalle pastoie scolustiche. Le sublimi dottrine del Cristianesimo eran degne di venir esposte con quella perfezione classica, che par proprio fatta per loro uso; giacchè il bello è la veste, e la forma naturale del vero. Conveniva da questo canto imitare i Padri greci, anzichè latini; i quali dall' altro canto somministravano alcuni impareggiabili modelli del metodo intrinseco, con cui si debbono esplicare le verità ideali, accoppiando scientificamente la perfezione dell' Idea cristiana colle tradizioni anteriori della filosofia gentilesca. Imperocchè la poca notizia, che di questa avevano gli Scolastici, nocque alla tradizione scientifica, durante il medio evo; onde quando al falso Aristotile su sostituito il vero, e Gemistio, il Bessarione, i due grandi Italiani, Marsilio Ficino, e Giovanni Pico, con altri valenti ellenisti, ristorarono la cognizione del Platonismo, riuscì possibile il restituire la catena interrotta delle scuole, e condurre la storia della filosofia dai principii italogreci fino all' entrare dell' età moderna. Nè però la forma scolastica, e le instituzioni claustrali si volevano abolire, ma riformore. La prima aveva alcune parti esimie, e con tutti i suoi difetti, nessuna nomenclatura scientifica antica o moderna, può superarla di rigore e di chiarezza. Leggi gli scritti di san Tommaso, e considera quella sua mirabile semplicità, quella precisione, limpidezza, simmetria, e direi quasi geometria di stile, se vuoi esserne capace. I precipui corruttori della forma scolastica furono gli Scotisti. Quanto al monachismo, il suo concetto primitivo è nobile, sublime, santo, e le sue opere meritarono sovente le benedizioni della Chiesa, e de' popoli. Il vero monachismo, che dibosca e feconda le campagne, conserva ed illustra i monumenti delle lettere, ammaestra nella religione i giovani ed i popoli, reca si barbari la civiltà, agl'idolatri la fede, piantando l'una e l'altra coi sudori, e col sangue degli apportatori, redime gli schiavi, nutre ed educa gli orfani, soccorre i poveri e i derelitti, serve e consola gl' infermi, riscatta colla propria vita la salute degli appestati, e l'efoismo cristiano organato, e sarà sempre un merito, un privilegio, una gloria insigne della Chiesa.

Tal era la riforma legittima, che si sarebbe dovuta effettuare coi debiti modi. Ma l'uomo non procede quasi mai a sesta, e il corso regolare della civiltà si trova solo nei libri. L'andamento effettivo delle cose umane è un misto di progressi e di regressi, di miglioramenti e di alterazioni, di bene e di male, qual si può aspettare da un essere misto, come l'uomo, che da un lato è libero e ha il seme di ogni virtù, ma dall'altro è cieco, debole, incostante, e in preda a un morbo insanabile, che rode il felice germe della sua natura. Su questo moto scompigliato veglia la Providenza, che indirizza al bene lo stesso male, e vieta che i traviamenti siano perpetui e irrimediabili. Il solo disordine, che Iddio permetta all'arbitrio umano, consiste in ciò, che invece di avviarsi dirittamente alla meta assegnata, gli uomini si mettono per vie traverse, e fanno un circuito più o meno lungo; ma i diverticoli rimenano infine alla strada maestra, e l'ordine è ristabilito. Speriamo che il tempo non sia lontano, in cui la gran curva del protestantismo o della falsa filosofia ricondurrà gli uomini alla via diritta della Chiesa cattolica.

Il traviamento religioso del secolo sedicesimo, prima di essere applicato alla filosofia, per opera di Cartesio, preso due forme diverse, secondo la varia indole delle nazioni, in cui invalse. I Germani, popolo squisitamente ideale, erano affezionati alle dottrine cristiane, nè poteano appagarsi di quella scarsa e imperfetta sapienza, che si conteneva nelle scritture degli antichi. La Scolasti-

ca era loro esosa, in quanto le dottrine peripatetiche vi prevalevano, e i libri di Aristotile erano quasi pareggiati al Vangelo: detestavano in essa l'elemento gentilesco e l'elemento cristiano. Lo stesso Filippo Melantone, che era così tenero degli antichi, (e tuttavia così poco protestante, per molti rispetti, ) non cercava per lo più altro nei libri classici, che le bellezze dell' eloquenza, l'arte dello scrivere, e gli accessorii della filosofia. E benchè il genio dei popoli alemanni fosse poco connaturato alla gerarchia cattolica. per le ragioni dianzi accennate, tuttavia gli spiriti più moderati e più giudiziosi odiavano piuttosto gli abusi di quella, i disordini del monacato, e le influenze profane dei tempi, che il concetto essenziale di tali instituzioni; nel Papa, il principe poco esemplare, un Borgia, un Medici, anzichè il successore di Pietro, e il padre supremo dei Cristiani. Questi sentimenti erano sostanzialmente lodevoli, moveveno da buona radice, e se si trasmodava su qualche puato, una savia riforma avrebbe ricondotti gli spirit? al segno. Ma l' orgoglioso ardimento di un uomo guastò tutto. Lutero dotato di un ingegno non ordinario, ma in cui l'affetto e l'immaginativa prevalevano alla ragione; fornito di una dottrina assai ampia, ma confusa, indigesta, immatura; scambiò i disordini accidentali colla sostanza, e ripudiò cogli abusi la tradizione e la Chiesa. Non si vuol però credere che egli e i suoi seguaci intendessero di proposito a rovinare il sistema ideale del cattolicismo, e penetrassero le conseguenze logiche dei loro principii. Anzi, non che menomare l'Idea, l'esagerarono in un certo modo, caricando, per dir così, il sovrintelligibile, come apparisce dai loro dogmi della predestinazione fatale, del servo arbitrio, della fede senza le opere, e altri somiglianti (18). Perciò anche in mezzo agli errori più gravi, Lutero e i suoi fautori conservarono il genio ideale della loro stirpe.

Ma i principii della riforma, e il suo metodo, all'alterazion dell'Idea, e quindi alla sua negazione, dirittamente conducevano. La dottrina luterana era un psicologismo teologico, ignaro di sè, che serbava tuttavia in gran parte l'antica ontologia cattolica, senza addarsi della sua ripugnanza coi propri principii. Infatti, volendo risalire immediatamente alla espressione scritta del vero ideale, cioè alla rivelazione, senza il sussidio della parola, cioè della Chiesa, e annullando colla tradizione di quindici secoli la continuiti storica dell'Idea, Lutero fece rispetto al Cristianesimo ciò che i primi sacerdozi scismatici dell'antichità gentilesca aveano fatto in ordine alla rivelazion primitiva. E gli effetti del temerario ardimento furono simili dai due lati; se non che, la pianta venefica non po-

tea portare i rrimi frutti in Germania, perchè la complessione morale de' suoi abitanti nol consentiva. A lungo andare la logica vinse l'istinto: ma anche in mezzo agli eccessi più deplorabili della passata e della presente generazione, egli è manifesto che i Germani si agitano e vacillano fra il loro genio nativo, e la dottrina, che professano, insieme discordi. La scienza germanica in filosofia e in religione, da un secolo in qua, è uno sforzo continuo e ingegnoso, ma vano, per ricuperare l' Idea perduta. Imperocchè l' Idea nou si lascia pigliare, o sfugge tosto di mano, quando non si cerca, e non si riceve nel debito modo. Ella è cosa da notare che con tanti conati, non v' ha dopo il Leibniz, che su cattolico nelle dottrine, un solo illustre filosofo tedesco, che sia riuscito a ricomporte la formola ideale: i più forti ingegni non seppero innalzarsi sovra il panteismo. La ragione mi par chiara, e si è, che niuno può riacquistar l'Idea, fuor del vero metodo, e senza ricorrere alla tradizion religiosa, per posseder la parola elementare e assiomatica, che alla scienza è richiesta. Quindi è che gl'individui ed i popoli vogliosi di riconseguire l' Idea perduta, debbono prima di tutto rifarsi cattolici. I Tedeschi potrebbero vivere e studiare in eterno, e con tutto il loro ingegno, tutta la loro dottrina, non troveranno mai il vero, in cui riposa lo spirito dell'uomo, se non cominciano a deporre l'eresia, che è il psicologismo religioso, padre del filosofico, e fonte di ogni errore. Tuttavia, ad onore di questa sagace e generosa nazione, non si vuol dimenticare quel suo affictio istintivo verso l' Idea, ch' ella mantenne vivissimo, anche fra i suoi traviamenti; come un cieco, che serba il desio della perduta luce, e si sforza di ricuperarla, spalancando gli occhi a suo potere, e distendendo la pupilla. Ond'è, che il razionalismo e lo scetticismo tedesco non suol essere prettamente negativo, come in Francia, nè mira solo a distruggere, ma tende a uno scopo positivo. Emanuele Kant introduce un dubbio speculativo, che è senza fallo il più profondo, a cui possa giungere lo spirito umano; ma egli supplisce colla pratica alle ruine della ragion pura, adora il Dio della coscienza, e va immaginando un Cristianesimo razionale. Il Fichte, lo Schelling, l'Hegel, a dispetto del loro panteismo, vorrebbero essere cristiani, e talvolta pizzicano di cattolico. Pari conflitto fra il raziocinio e l'istinto, si scorge nei razionalisti biblici; uno dei quali, che acquistò ai nostri giorni una trista celebrità in questo genere di studi, vorrebbe surrogare all' Evangelio della storia un evangelio ideale e filosofico 1. Tanto il fuoco divino è difficile a suegnere negli ultimo geniti dell' Oriente!

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> STRAUSS, Vie de Jésus, trad. par Littré. Paris, 1840, tom. II, part. 2, p. 765-773.

Gl' Italiani di origine principalmente ellenicopelasgica, e traniantati in Europa fin da' tempi più antichi, tengono meno del genio orientale, che i Germani, benchè ne abbiano assai più delle popolazioni celtiche. Noi occupiamo, come un luogo di mezzo, fra le altre due nazioni, e siamo forse meno atti dei Celti ad apprendere le forme sensibili, e meno disposti dei Germani ad asseguire i concetti razionali. Il che, se nuoce da un lato, profitta dall' altro, perchè accozzando insieme le due doti contrarie, e contemperandole a misura, secondo l'armonica e dialettica ragion dei contrari, godiamo dei loro vantaggi, e bisognose come sono l'una dell'altra. aggiungiamo loro integrità e perfezione. Se si ragguaglia la nostra lingua colla francese e colla germanica, si troverà forse che il genio della prima partecipa per qualche rispetto alle proprietà delle due altre; più analitico di questa, e più sintetico di quella. I Tedeschi, peritissimi e sottilissimi speculatori, non paiono esprimere così bene i loro concetti, come gl'Italiani, e certo sottostanno per questa parte ai Francesi; onde spesso nei loro libri le idee sfumano, perchè non sono ben distinte e contornate dalla forma. Dell'altro lato, se gli scrittori francesi sono delineatori più limpidi e più risoluti degl' Italiani, questi credo, sono disegnatori più robasti e più eccellenti scultori; perchè il rilievo, che si dà ai concetti, dipende dal risalto, ch'essi hanno nell'animo di chi scrive. Ora il pensare e l'immaginare italiano è assai più maschio e risentito, che il francese (19). Ma qualunque opinione si abbia a questo proposito, gl' Italiani non debbono dimenticare che la facilità loro a essere impressionati dagli oggetti esterni, la loro maestria nello esprimerli, e le delizie del paese, che abitano, possono agevolmente far trascurare o corrompere quelle verità, che più importano; onde non a caso la Providenza accese nel mezzo di essi quella viva fiamma, che può comunicare ai ciechi e freddi uomini la luce e il calore vitale.

Varie cagioni erano già concorse nei bassi tempi a sviare alquanto gl' Italiani dagli ordini del retto filosofare. Il corpo della nazione non era mai stato infetto e viziato; tuttavia gli uomini increduli, o indifferenti nelle cose religiose, anche allora non mancavano. Può essere, come altri ha sospicato <sup>1</sup>, che la precoce incredulità del medio evo si connetta colle ultime reliquie dell' Arianesimo, il quale, risalendo alle dottrine dei gnostici, che il partorirono, si può considerare, come il razionalismo antico, che mosse guerra al Cristianesimo, fin dal primo suo nascere. Ma lasciando stare que-

LECESTEIN, Le Catholique, tom, I, p. 282-283.

sto punto, intorno a cui si può solo conghietturare, egli è certo che la miscredenza italiana di quei rozzi tempi, se non ebbe origine, crebbe e fu nudrita specialmente nelle corti; prima nella reggia imperiale di Federigo secondo; poscia nei palagi dei tirannelli italiani, e in particolare degli Ezzelini, degli Angioini, dei Visconti, degli Sforzeschi, dei Medici, dei Farnesi, dei Gonzaghi e degli Estensi. La civiltà, che tira a corruzione, quando i miglioramenti sensibili prevalgono ai morali e i fatti alle idee, suol partorire una spezie di sensismo speculativo e pratico, poco alieno dall' empietà; il quale nasce per ordinario nelle classi signorili, a cui colla coltura abbondano i sussidi della corruttela. Onde si vede che la declinazione delle credenze religiose in Italia cominciò principalmente da coloro, che fomentarono la disunione di essa, e che dopo averla smunta tiranneggiata, vi chiamarono i forestieri, e misero il colmo alla servitù della patria.

Fra i filosofi del medio evo, molti trascurarono la tradizione scientifica, movendo dalla filosofia arabicogreca, cioè dall'Aristotile dei Soriani e dei Califfi, come da unico o quasi unico loro antecessore. Ma all' incontro la ragione prescrive che non si salga filosofando a un antico anello, o al primo capo della catena scientifica. senza riandare gli anelli interposti e legittimi della tradizione; altrimenti il filo tradizionale si rompe, e la scienza dietreggia. Un altro errore degli Scolastici fu l'antiporre Aristotile a Platone. meno eterodosso per più rispetti dello Stagirita. Ora non si può errare impunemente nelle dottrine, specialmente filosofiche; onde pon è da stupire, se il culto eccessivo del Peripato generò il nomipalismo, e quella setta ambigua dei concettuali, (come oggi si suol chiamare.) non diversa sostanzialmente dall'altra fazione; le quali spianarono la via a tutti gli errori della filosofia moderna, e furono il sensismo e il psicologismo dei bassi tempi. I filosofi italiani del secolo quindecimo e del seguente, aggravarono il male, annullando le tradizioni cristiane, e ritirando la luce delle verità ideali verso le ombre del gentilesimo. Perciò l'opera loro, utile, anzi mirabile, rispetto all'erudizione, fu in filosofia un vero regresso. Il che tanto è vero, che chi voglia ritessere al di d'oggi la tradizione della scienza, può quasi quasi lasciarli in disparte, (dal Bruno in fuori.) e risalire agli Scolastici.

Ho fatta questa breve intramesso, per mostrare, come in Italia il terreno era in parte preparato a ricevere il seme luterano, e a farlo germogliare con rigoglio e celerità maggiore, che non avea fatto nella Germania medesima. Parlo delle classi colte e guaste,

non dell'universale, che si mostrò sempre avverso alle novità licenziose. I due Socini recarono a perfezione il principio protestante, adoperandolo a distruggere l' ontologia cristiana, come Latero se n'era prevalso a sovversione dei riti e degli ordini cattolici. Il monaco sassone avea combattuta la gerarchia e la tradizione: i due gentiluomini sanesi mossero guerra all' Idea stessa. e vi sostituirono un nominalismo e un sensismo immascherati alla razionale, e temperati soltanto da quei rudimenti o simulacri ideali. cui la dotta gentilità avea salvi dalla ruina del vero primitivo. Perciò, mentre i Protestanti pigliavano dai pagani scrittori gli accessori e la facondia, i Socialiani ne rinpovavano sostanzialmente gli spiriti e le dettrine. Imperocchè il Sociaismismo, ripudiando il sevrint lligibile ideale e rivelato, oscura, per necessità di logica, l'intelligible, lo spoglia di quella purità e perfezione, che ridoada dai dettati evangelici, riduce la sapienza di Cristo all' angusta misura di Socrate e di Platone, e sostituisce insomma all'idea spicadida e adequata della Cristianità cattolica l' Idea manca e caliginosa della filosofia gentilesca. Le verità sovrarazionali della rivelazione vengono serbate da esso pure in sembianza, come semplica linguaggio ed espressione dell'intelligibile, a fine di stabilire un armonia apparente fra l'aristociazia sociniana e la moltitudine, e formare una dottrina essoterica a uso solamente del volgo (20).

Il primo passo nella via dell'errore venne fatto dai Tedeschi: il secondo dagl'Italiani: il terzo ed ultimo fu opera dei Francesi, ia cui prevale il genio celtico. Nel secolo sedicesimo la Francia non era abbastanza culta, da poter entrare in una via, che richiede una certa abitudine di speculazione; nè Calvino, in ordine ai dogmi ideali, sece altro, che copiar Lutero. Ma nella età seguente il Descartes diede l'ultima mano al principio protestante, traportando la semenza funesta dalle dottrine religiose nel campo delle filosofiche. E veramente il processo cartesiano nella speculazione, consuona a capello col metodo protestante nelle credenze; giacchè la via dell'esame introdotta da Lutero è la mera analisi applicata alla religione. Ora l'analisi, se non è preceduta dalla sintesi, importa il dubbio, annienta la fede, e dai particolari ai generali salendo, tiene una via contraria al progresso razionale. Il discorso analitico e l'esame, adoperati senza una sintesi anteriore, ripugnano del pari ed essenzialmente alla fede e alla ragione : convengono alla psicologia e alle altre scienze seconde, (benchè anche queste abbiano d' uopo di una base sintetica.) non all'ontologia, che è la scienza principe e suprema. Il vero ideale, intuitivo e rivelato, è di sua natura as-

siomatico, e si riduce a corpo di scienza, deducendo e non inducendo. sintetizzando e non analizzando, e procedendo in somma per modo affatto diverso dalle scienze naturali e dalla filosofia secondaria : l'analisi può solo venire appresso, e se vuol procedere. non può giovare altrimenti, che a guisa di semplice apparecchio. La sintesi primitiva costituisce in religione la fede cattolica, e in Blosofia la fede razionale verso l'Idea: ella è la cognizione del vero contemplato nelle analogie, o in sè stesso, per mezzo del verbo ieratico. Quando l'animo del fanciullo cattolico, formato e disposto dalla doppia instituzione del Catechismo e della grazia, della Chiesa e di Dio, giunge a quel grado di cognizione, che gli permette di dire sentitamente, e con pieno arbitrio: jo so e credo: egli acquista la doppia fede dell'uomo e del cristiano. La sufficiente notizia del vero intelligibile e sovrintelligibile, ch'egli ha ricevuta dalla parola educatrice, rende intima la sua persuasione, el'osseguio ragionevole. Avendo apprese dal magistero ecclesiastico le verità razionali, e i dogmi arcani della religione, egli ammette quelle in virtù della loro propria evidenza, e guidato dalla luce che diffondono, crede all'autorità della favella rivelatrice, che l'esprime e l'accompagna, crede ai misteri incomprensibili, per la guarentigia autorevole degl'insegnatori. Così l'uomo, che per la grazia del primo rito era già abitualmente cristiano, riesce tale in atto, piglia libero possesso del-Pidea perfetta, ed entra con essa alla cittadinanza spirituale, conferitagli nel celeste regno. Niuno può determinare l'istante preciso, e il modo speciale di questa operazione in ciascuno individuo: giacchè la verità assoluta e moltiforme del Cristianesimo può infinire nello spirito per mille diverse guise; e l'impressione divina. che accompagna ed accresce l'efficacia di quella, può attemperarsi in vari modi all'indole speciale del fanciullo, e alle condizioni, in cui è collocato. Ma ciò che è manisesto si è, che la sede cristiana e la fede razionale nel fanciullo bene instituito non vengono mai precedute dall'analisi, dal dubbio, dall'esame, e che il metodo cartesiano e protestante ripugna del pari alla religione e alla natura. Nei due casi si annulla la fede collo scetticismo, a fine di poterla rifare coll'esame: si rinunzia al possesso di un dono così prezioso, ricevuto dell'educazione, e s'incorre nel grave rischio di non poterlo ricoverare, come colui che trovandosi aver fra mano un gran tesoro, necessario alla sua vita, elegesse di scagliarlo in mare, per avere il diletto di ripescarlo, faticando e nuotando con pericolo di annegarsi. E veramente la fede, che è l'innocenza dello spirito, è come quella dei costumi assai più facile a conservare purchè si adoperi la debita vigilanza, che a racquistare, quendo si è perduta. La fede è la vita delle anime; le quali, a guisa dei corpi, non possono destarsi dal sono mortale, e risorgere senza miracolo.

Se non che il Cartesianismo aggrava ancora la mano, ed accresce il vizio del processo protestante. Il quale nel suo cominciare è seettico verso la rivelazione, ma riconosce almeno l'autenticità della Bibbia, che dee guidarlo alla cognizione di quella, e tutte le verità morali, che sono connaturate allo spirito dell'uomo. Laddove lo scetticismo del Descartes è generale, e compreadendo tutti i veri, nè facendo sparagno condizionato di alcuni, se non con una clausula assurda e ridevole, si toglie ogni sussidio opportuno a riedificare la scienza. Lutero e Cartesio s'accordano a volere rifar il vero colla disamina; ma l'uno ristringe l'opera sua ai dommi rivelati, l'altro l'allarga alla verità universale e assoluta. L'uno lavora su certi dati naturali, che gli rimangono; l'altro sul nulla. La pretensione del primo è una insigne temerità: quella del secondo, una foltia ridicola.

Dalle cose testè discorse si deduce una conseguenza di gran rilievo : cioè che la prima invenzione del psicologismo si dee attribuire più tosto a Lutero, che a Cartesio. L'eresiarca gittò il seme fatale, che su esplicato dal francese filosofo. Il primo sostituì il metodo psicologico al metodo ontologico nella religione: il secondo applicò questa innovazione alla filosofia in particolare, e per essa a tutto lo scibile. L'uno troncò il filo della tradizione religiosa: l'altro diede lo sfratto eziandio alla scientifica. Da Lutero e dal Descartes nacquero i mostri gemelli della falsa teologia e della filosofia mendace, che regnano tuttora, dove è spento o languisce il principio cattolico. La teologia e la filosofia moderna, procreate dallo stesso vizio metodico, hanno avuto un corso conforme, e direi così parallelo, che meriterebbe di essere attentamente studiato. A ogni nuovo passo dell'una nel corso fatale dell'errore si accompagna un nuovo passo dell'altra: traviamento risponde a traviamento, e precipizio a precipizio. E come il principio era stato unico nelle due discipline, così l'esito su somigliante; anzi il fine di entrambe fu un regresso al cominciamento. La filosofia cartesiana riuscì allo scetticismo, e la teologia luterana al razionalismo biblico, che è lo scetticismo teologico; giacchè l'uno nega ogni vero naturale, come l'altro ogni dettato che sormonti la natura. Lo scetticismo, che era il punto comune. donde mossero le due scienze, su pure il termine, in cui riposarono. Uscite dal nulla, tornarono nel aulla.

Il protestante crede di poter apprendere la verità rivelata colla

sola lettura dei libri sacri: Cartesio stima di poter rinvenire il vero naturale colla considerazione e collo studio di sè medesimo. Quindi, come a rigor di logica, secondo Lutero, si danno o almeno possono darsi tanti Cristianesimi, quanti-sono i lettori della Bibbia: cos) tu devi ammettere tante filosofie, quanti sono i filosofanti, se credi al Descartes, rinnovatore della verità subbiettiva, immaginata da Gorgia e da Protagora. E di vero, l'oggetto vuol germinare dal soggetto, e l'intelligibile dal sensibile, a tenore del sistema cartesiano; e la stessa grammaticale struttura del suo principio indica il genio subbiettivo, e la fiacchezza universale della dottrina che ne procede. Imperocchè, se altri dicesse: l'animo mio pensa. dunque è : accennerebbe in qualche modo a una verità generale. indipendente, assoluta; ma chi invece esordisce, dicendo; io penso, dunque sono, concentra il vero nell'individualità propria, e lo imperna, per così dire, nella persona del filosofo. Il che tanto è vero, che il Descartes protestò apertamente di non voler tessere entimema risolubile in un sillogismo, ma esprimere un semplice fatto primitivo; giacchè nel caso contrario, bisognerebbe sottintendere una proposizione necessaria e generica: ciò che pensa, è. Cartesio all'incontro pone la radice del vero in sè medesimo, e deduce l'essere dal proprio pensiero, come se dicesse: io sono il vero assoluto. E siccome egli esprime il principio di tutto lo scibile, personi-Scandolo in sè stesso e parlando in persona prima, egli si agguaglia al Dio di Mosè, pronunziante: Io sono colui che sono. Il carattere proprio del Cartesianismo, che vuol cavare l'intelligibile dal sensibile, e far dello stesso Dio una creatura dello spirito umano, anzi dello spirito di Cartesio, non potrebbe scoprirsi meno dissimulatamente. Dal creare Iddio mentalmente all'essere Iddio, non corre un gran divario; onde non dee far meraviglia, se il padre della sapienza moderna trovò fra i suoi discendenti di Germania un ardito e valoroso ingegno, che assunse l'ardua impresa e la condusse a compimento (21).

Oggi si costuma assai più che in addietro, di ripetere a ogni poco certe sentenze intrinsecamente false, senza esaminarle, spacciandole quasi per assiomi e dando loro un valore, che dipende dalla sola consuetudine invalsa di replicarle; quasi monete false, ma correnti, nella repubblica degli scrittori. Tal è per esempio questa proposizione, che il Descartes creò la filosofia libera dell'età moderna 1. Cito un solo passo, tratto da un' opera pregevole per l'erudizione, e dettata da un uomo, che francese di avita origine e ... 1 Cm. L. Michelet, Ex crit. de la Mét. d'Arist. Paris, 1836, p. 249.

tedesco per adozione, rappresenta l'intimo connabio dei principii cartesiani colla moderna filosofia germanica: potrei allegarne ceato, che dicono altrettanto. L'asserzione è assolutamente falsa, se per libertà non s'intende la licenza, che è la sua maggior nemica (22). Il Descartes volle ripetere la libertà di filosofare dello spirito dell' uomo, come altri osò derivare la libertà degli stati dall'arbitrio del popolo : entrambi la distrussero. La dottrina del Locke e del Rousseau sulla sovranità popolare non è altro, che il psicologismo applicato alla politica, e la subordinazione dell'entologia alla psicologia nella scienza civile. Il far dipendere l' Idea dall'uomo, l'annulla: il far germogliare l'intelligibile dal sensibile. rende l'uomo schiavo del senso e di sè medesimo; sorte pessima di servitu. La sola libertà sincera e legittima consiste nel porger libero omaggio alla signoria dell' Idea, che sottraendo l' uomo alla dura schiavitù di sè stesso e del mondo, lo assoggetta al dolce imperio della Mente creatrice. Quando lo spirito umano si vuol ribellare da questo supremo e legittimo dominato, egli diventa mascipio e ludibrio della natura sensibile; imperochè l'uomo non comunica seco stesso, se non in quanto fa parte degli esseri naturali, ed è dotato di virtù sensitiva. Si osservi in effetto che, da Cartesio in poi, la filosofia su schiava della immaginativa e della poesia, dei sensi e della fisica. I sensisti di Francia e d'Inghilterra sono più fisiologi, che filosofi; i panteisti di Germania sono meno filosofi che poeti.

Fermata la sussistenza del proprio pensiero, come primo priacipio della verità, il Descartes ne argomenta l'esistenza di Dio, perchè fra i propri concetti trova quello dell' Ente perfettissimo. Da tal nozione egli deduce la realtà della cosa rappresentata, sia perchè quella dee avere una causa esterna e condegna, e perchè l'essenza dell'ente, che vi è effigiato, inchiude l'esistenza. La prima di queste due prove è l'argomento ordinario di causalità dimezzato, e quindi menomato di forza. Quanto alla seconda, farebbe meraviglia il vedere che sia potuta uscire da un cervello filosofico così leggiero, come quello del Descartes, se non fosse troppo chisro che il valoroso Francese la rubò agli Scolastici, e forse a santo Anselmo, guardandosi però cautamente dal confessare il proprio furto. Dico forse, perchè non è necessario il supporre che Cartesio abbia letto il Monologio o il Proslogio: la sola dottrina comune delle scuole, che in Dio l'essenza s'immedesima coll'esistenza, conteneva la sostanza del raziocipio cartesiano. Ma il Descartes ebbe cura di avvertirci in questo medesimo luogo del suo progresso siiosofico, che un argomento così profondo non poteva esser pascolo de'suoi depti, nè frutto del suo giardino. Imperocchè egli cade in ana di quelle splendide ed epermi contraddizioni, che son più chiare del sole nel suo meriggio. Dopo avere poco innanzi stabilito che la coscienza del proprio pensiero è la prima verità e la base di ogni certezza, egli, parlando di Dio, afferma che ogni vero e ogni certezza dipendono dalla veracità della sua natura. Per tal modo egli deduce la legittimità dell' idea di Dio dal sentimento di noi stessi, e il valore di questo sentimento dall'idea di Dio (23). Non contento di questo bel circolo, onde uno scolarello di logica si vergognerebbe, egli entra in un'altra contraddizione, se non magziore, ancora più stupenda della prima; e afferma che le verità metafisiche, morali, matematiche, le verità assolute di ogni genere. dipendono dal libero arbitrio della volontà divina. Tanto che, se il tutto è maggior della parte, se l'ingiustizia è cosa detestabile. se l'effetto suppone una causa, ciò accade, perchè Iddio ha voluto che così fosse, quando avrebbe potuto volere e determinare il contrario. Samuele Clarke, mentre era tuttavia fanciullo, avendo appreso che Iddio è onnipotente, discorreva seco medesimo che la notenza divina non avrebbe potuto annientare lo spazio contenuto mella stanza, ov'egli albergava. Questo concetto, puerilmente espresso, ma sostanzialmente vero e profondo, presagiva un metafisico non volgare. All'incontro il Descartes, valente matematico. e in età matura, crede possibile a Dio l'operare che due via due facciano cinque. E perchè disdirgli il potere di annullar sè stesso. e di essere e non essere nello stesso tempo? Questa meraviglia. per un metafisico, non sarebbe maggiore di quella. Ma il primo presupposto è una pietra di paragone sufficiente, onde apprezzare l'ingegno filosofico del suo autore (24).

Non è mio proposito di riandare tutte le parti del sistema cartesiano, ma solo di considerarne i principii e le fondamenta, in quanto accennano al vizio principale di tutta la filosofia moderna. Aggiungerò nel seguente capitolo, esponendo la sintesi ideale, qualche avvertenza più sottile sul pronunziato di Cartesio. Qui basti l' aver notato che il psicologismo è l' essenza di tal dottrina e l'aver dimostro, come ne' suoi primi progressi ella si ravviluppa nei paralogismi più dozzinali, e fa prova di una temerità, di una spensierataggine e leggerezza incredibile. Se tuttavia ci si trovano alcune parti buone, non se ne dee saper grado al Descartes, sia perchè non ve ne ha una sola, di cui egli sia autore, e perchè ripugnano tutte manifestamente a' suoi principii; onde dobbiamo

ringraziarne, non lui, ma la sua incapecità logica, così singolare, ch'egli è forse difficile trovarne un altro esempio nelle istorie. Ma i suoi successori, migliori dialettici, ci mostreranno il principio cartesiano nella schietta e nuda orridezza delle sue conseguenze. Nel resto, quando si considera tutta la dottrina cartesiana, anche usando molta benignità, e rimovendo l'occhio dalla manifesta discordanza delle parti, non si può avere in maggior conto, che di un abbozzo affatto superficiale. Dopo di avere con un tratto di peana cancellata tutta l'umana filosofia, egli toglie in poche pagine a risabbricare tutto il mondo ideale, e descriver sondo a tutto l'universo: in quest'opera erculea egli sdrucciola, e per lo più salta salle materie più rilevanti, ardue, profonde, con una disinvoltura, una rapidità, una franchezza, una sbadataggine, ch'io non so se si debba chiamare cavalleresca o francese, ma che certo è affatto iasopportabile. Non ti par egli, a leggerlo, di vedere un giovase soldato, vivo, spiritoso, avventato, arrogante, sprezzatore delle cose altrui, alto estimatore delle proprie, che scorre l' Europa in sulle poste, filosofeggia su due piedi, parla la lingua di Parigi, e ti porge nel suo contegno un simbolo della dottrina che professa? E quando io paragono le opere filosofiche di questo scrittore ai Dialoghi di Platone, alla Metafisica d'Aristotile, alla Trinità di santo Agostino, e alla Somma dell' Aquinate, non trovo nulla di comparabile alla petulanza di lui, fuorchè la semplicità esemplare de'suoi ammiratori. Cartesio, lo ripeto, fu un gran matematico; ma fu un pessimo filosofo. Non si aspetta a me il giudicarlo, come fisico: ma credo di poter affermare, senza errore, che i suoi Principii erano per molti rispetti più degni dell'età di Anassimandro. di Democrito e di Lucrezio, che del secolo di Galileo. Il suo atomismo accenna a una scienza assai più rozza e imperfetta, che quella di Empedocle e di Eraclito. Quando egli dice: datemi materia e molo, e io farò il mondo, queste parole, che alcuni hanno qualificate come sublimi, mi paiono esprimere una iattanza degna di Gradasso filosofo. Archimede disse: datemi un punto d'apporgio, e io solleverò il mondo. Il motto è veramente sublime, perchè, sotto una forma iperbolica, significa una verità, cioè la forza miravigliosa della leva. Laddove il detto di Cartesio è ridicolo, perchè falso. Iddio stesso non avrebbe potuto fare il mondo, se avesse solo creato gli atomi e il moto, senza le forze organiche e inorginiche della natura.

Parecchi moderni hanno assomigliata la riforma cartesiana della filosofia alla riforma socratica. Ma la convenienza, che corre fra

esse, è solo apparente. Socrate disse : conosci te medesimo : cioè . contempla e studia te stesso nella idea divina: ma si guardò dalla follia di voler fondare logicamente sulla conoscenza interiore dell' nomo la verità assoluta. La sua psicologia è la propedeutica, e per così dire, il pedagogico tirocinio, non la base dell'ontologia. Senza che la disciplina di quest'uomo sommo su più popolare e preparatoria, che altro, e vi si dee ricercare il retto senso e la sapienza pratica, anzichè il rigore delle scienze speculative. Ma ciò che differenzia principalmente Socrate da Cartesio, si è, che queghi presentì la teorica delle idee assolute, e ne pose il germe, che venne poscia esplicato da Platone 1. Il quale, intendendo ontolosicamente l'oracolo delfico, si mostrò figliuolo legittimo di Socrate: non così il Malebranche di Cartesio. L'autore della visione ideale è il successore diretto dei neoplatonici e di santo Agosti-DO (25).

·Le idee innate del Descartes differiscono affatto dalle idee plataniche (26). Quelle sono nozioni impresse nell'anima, dalle quali nen si può trarre logicamente nulla di obbiettivo; laddove le idee platoniche sono fuori dell' anima, sono eminentemente obbiettive e assolute. Le prime non si possono veramente chiamare ingenite. fuorchè rispetto a noi, e si dovrebbero più tosto dir concreate o congenite; laddove le seconde sono innate in sè stesse. Cartesio adunque, non solamente tirò indietro di più secoli la filosofia, ma peggiorolla, rispetto all'antica scienza gentilesca del mondo italogreco e orientale. Tanto che il filosofo francese si trova essere addietro di gran lunga dal segno, a cui Gotama, Diaimini, Patandiali, e lo stesso Capila 2, aveano recato la scienza forse venti e venticinque secoli prima di lui. Progresso invero maraviglioso! E tuttavia v' ha chi reputa le scienze filosofiche obbligate a un tal nomo? Che penseresti di chi stimasse Erostrato benemerito dell'architettura (27)?

· Il Descartes, ponendo il pensiero, come principio della filosofia, la fonda sovra un fatto, e colloca in un primo fatto il primo vere (18). Ogni fatto è un sensibile, e tal è quello di Cartesio. E certinte la seutenza: io penso, dunque sono, equivale a questa: io sento di essere pensante, ovvero: io penso il sentimento, che ho di me stesso; e più concisamente: io sento, dunque sono. Se in vece

E Cons. RITTER, Hist. phil.trad. par Tissot, tom. II part. I, p. 47-48.

Se Capila appartiene originalmente, come pare, al Buddismo di Casiapa, penultimo dei passati Buddi e anteriore di più secoli a Sachia Muni, egli dee essere molto antico. Al protobuddismo di Casiapa sembra pure che riferir si debba la setta dei Giaini, parallela e gemella al Samaneismo di Sachia, henchè distinta da esso. Ma di ciò altrove-

di dire io penso, si dicesse ia sono attivo. la proposizione si vantaggerebbe, in quanto l'attività intima dello spirito è la radice del pensiero, e la prima forma sensibile, sotto la quale sentiamo noi stessi. Ma in qualunque modo la sentenza si rivolga, ella caprime sempre un fatto sensibile; imperocchè l'attività, il pensiero, e qualunque altra facoltà e operazione dell'animo nostro, non si manifesta alla riflessione, se non come un sentimento, e noi non sappiamo di pensare e di operare, se non in quanto ci sentiamo dotati di virtù cogitativa ed attiva. Il pensiero conosciuto per via della riflessione, è un mero fatto della coscienza, che appartiene al senso interiore: onde il Cartesianismo, che muove da quella, colloca in un fenomeno della facoltà sensitiva la base della scienza. Ora, siccome ogni sistema, che deriva la cognizione umana dal sensibile, chiamasi sensismo, il Descartes si dee riputare per legittimo autore del moderno sensismo psicologico. Dal che nasce un altro conseguente rigoroso; cioè che il Locke, il Condillac, e tutti i sensisti recenti, i materialisti, i fatalisti, gl'immoralisti, gli atei, sono veri e schietti Cartesiani, per ciò che spetta al principio, onde muovono filosofando. Nè rileva che i successori del Locke facciano caso della sensazione sola, e non del sentimento interiore; imperocchè questo e quella convengono nell'essere forme sensitive, destituite di obbiettività assoluta; e nell'ammettere alcuna di tali forme, (non importa quale,) come principio dello scibile, consiste appunto la nota essenziale del sensismo. Si debbono perciò riporre fra i sensisti anche i fautori di quell' idealismo. che si potrebbe chiamar psicologico, perchè appoggia le sue dottrine ai sensibili interni, e non alle idee obbiettive. Che se i sensisti moderni non sono anche Cartesiani in ontologia, la colpa logica di questo divorzio non si vuol già imputare ad essi, ma al Descartes, che nella ricerca degli enti rinnegò il suo principio, e fabbricò un sistema ontologico, eversivo delle proprie basi.

Il sensismo è certamente in sè medesimo un sistema assurdo, e funestissimo per le sue conseguenze. Esso rivolge affatto il vero ordine delle cose, e deduce le idee dai sentimenti, quando una filosofia imparziale e profonda dimostra che i sentimenti dall' lice provengono. Il senso iutimo e la sensazione derivano dal conoscimento, perchè i sensibili, così materiali, come spirituali, traggono la loro origine dall' Idea, che col medesimo atto creativo li reade reali e conoscibili. Invece di dire, niente trovarsi nell' intelletto, che non sia prima nel senso; il che è fuor di dubbio, se s'intende in un certo modo; sarebbe assai più proprio lo stabilire l'a-

stato prima nell'intelletto, come dichiarerò altrove <sup>1</sup>. Non si creta però che questa sentenza conduca all'idealismo ontologico.
El'idealisti dicono che la sensazione è l'idea trasformata, e le
negano ogni realtà, come sensazione. La cagione del loro errore consiste nella formola della loro ontologia, di cui la formola
psicologica è la versione e la copia. Siccome essi disdicono all'Ilea la virtù creatrice nel giro delle cose reali, sono eziandio costretti a negarla negli ordini del conoscimento. Ma di ciò in altro
luego.

Il predominio del sensismo nell'età moderna è una delle cause più principali delle angustie, a cui è ridotta la filosofia presento (29). Se si leggono le opere rimasteri di alcuni filosofi illustri dell'antichità, o si cerca di ricomporte coi frammenti superstiti i sistemi degli altri, e quindi si paragona il concetto, ch' essi avevano della filosofia, con quello che noi ne nossediamo, senza fare avvertenza all' ordine dei tempi, altri sarebbe inclinato a credere che gli antichi sono moderni e che i moderni e converso sono antichi, ovvero che il progresso dello spirito umano è fatto a ritroso, come quello dei granchi. Leggasi la sola Metafisica di Aristotile, e si consideri quante quistioni vengono trattate profondamente, o almeno toccate da quel gran savio, che a' di nostri sono, non già trascurate, ma ignorate, e nè anco presentite dalla più parte di que' filosofi, che hanno per così dire in pugno la scienza, e ne sono riputati principi. Che diremo dei filosofi arabici, indiani, cinesi, contuttochè ci siano conti così imperfettamente? V' ha più sostanza ideale negli Upanisadi e nel Taoteching, che in nove decimi dei filosofi francesi, dai tempi di Abelardo sino ai nostri. Che diremo dell'antichissima sapienza, tralucente nei simboli, negli accordi, nelle favole dell' India, della Persia, della Caldea, della Fenicia, dell' Egitto, delle pelasgiche, elleniche, celtiche e germaniche popolazioni? Perfino nelle ruine americane si possono subodorare i vestigi di un filosofare superiore per alcune parti a quello del nostro secolo. Le vaste dimensioni, e per dir così, le proporzioni enciclopediche e colossali della filosofia, furono conservate eziandio nel medio evo, per quanto lo comportava la rozzezza dei tempi, atteso l'autorità suprema che ci aveva Aristotile, e la larghezza dell' Idea cattolica.

Ma ai dì nostri la filosofia, fuori di Germania, si riduce a due setre punti di psicologia, anzi per molti, alla sola quistione dell'o
12 L'Hegel dice altrettanto, ma in un senso panteistico, differentissimo dal sostro.

rigine delle idee. La qual quistione è, senza dubbio, di momento: ma non può essere trattata a dovere, nè acconciamente risoluta, se non dopo parecchie altre, e segnatamente dopo molti teoremi ontologici; giacchè non si può conoscere la genesi delle idee. se non si conosce prima la genesi delle cose, essendo quella a rispetto nostro la derivazione e l'espressione di questa. I Tedeschi sono ia parte immuni da questi difetti: il loro metodo, se non è veramente, si sforza di essere ontologico; il cerchio delle loro cognizioni spazia ampiamente, ed è talvolta vizioso per soverchia grandezza, come quello, che usurpa le giuridizioni delle altre discipline. Se non che, la filosofia germanica è rosa dal tarlo del panteismo, che impedisce l'ingegno de' suoi cultori di portare condegni frutti. Ma tornando ai sistemi, che signoreggiano nelle altre province d' Esropa, dico che la loro meschiuità e grettezza a ragguaglio degli antichi, è un effetto del sensismo, che ne vizia le radici. Laddove i migliori filosofi dell' antichità gentilesca tengono più del cristiano, che del pagano: i moderni ritraggono assai meno dall Evangelio, che dalle false religioni precorse alla sua promulgazione. Il che non è difficile ad intendersi, se si considera che le dottrise. verbigrazia, dei Platonici e dei Pitagorici, erano rivi assai meno discosti dalla sorgente della rivelazione primitiva; che il psicolegismo e il sensismo moderno non sono dai fonti cristiani. Quelle erano tradizionali, per quanto le tenebre del gentilesimo il coasentivano: questi sono eterodossi per essenza, e hanno rotto ogni legame colla religione. La libertà sfrenata, onde si pregiano, è il verme che li divora, e gli adduce a vergognosa morte.

I sensisti, collocando nei sensibili la base di ogni conoscenza e di ogni esistenza, oltre allo spiantare la speculazione, tagliano i nervi del discorso e del sapere in generale, e nocciono a tutta l'enciclopedia. Può parere a prima fronte che il loro modo di filosofare conferisca alle scienze osservative e sperimentali, come quello che converte la filosofia medesima in una disciplina dello stesso genere, e ne fa per così dire un ramo della fisica. Ma il contrario accade, chi consideri attentamente. Senza entrare nell' intima ragione delle scienze naturali, il che vorrebbe un lungo discorso, mi contento di notare che esse, come ogni altra disciplina, richieggono nei lor cultori un abito d'ingegno sagace e profondo, che penetri addentro, quanto meglio è possibile, nelle viscere del suo oggetto. Ora il sensismo, che di sua natura se ne va tutto in superficie, (giacchè i sensibili sono la corteccia delle cose,) dee ingenere nello spirito de' suoi cultori una disposizione contraria alla pro-

andità, e renderlo a lungo andare simile a sè medesimo. E così è eramente: tanto che non si può immaginar nulla di più frivolo e uperficiale, che questo sistema, eziandio ne'libri de'più ingegnosi ra'suoi seguaci. Nè i sensisti, (parlando in generale, ) hanno proriamente ingegno; ma bensì spirito; che è la disposizione più onnaturale alla loro fuggia di filosofare. Leggi gli scritti del Conbiliac, dell'Helvetius, del Cabanis, del Tracy, e non ti potrai doere che non siano spiritosissimi: e anche troppo: ma l'ingegno. inè la profondità e la virilità del pensiero, al tutto manca. I loro istemi sono lavorietti arguti, sottili, ma microscopici e delicatisimi, che non hanno più consistenza di un ragnatelo, e se ne vanpe con un soffio. Quindi è, che la nota più insigne del sensismo. e hai l'occhio solamente alle forme, è la fanciullezza: ci trovi l'ain . Le fattezze di un bambino: e bene spesso anco l'innocenza: zerchè ti accorgi che que'buoni filosofi sono per lo più uomini della miglior pasta del mondo, e non hanno il menomo sospetto della paravigliosa vanità dei loro sistemi; come ragezzi, che congegnano le mulina di paglia, e i castellucci di carte; colla gravità e colla remura, che gli uomini mettono nei negozi. Insomma il sensismo il bamboleggiare, o piuttosto il rimbambire, della filosofia, e non m maggior momento di un giuoco ingegnoso, com' è, verbigrazia, mello degli scacchi. Anzi io reputo che i buoni scacchisti siano sià difficili a formare e a trovare degli eccellenti sensisti, e che la ocietà umana si vantaggi tanto meglio dei primi, che dei secondi mento l'opera di quelli è più squisita, e il passatempo fontano da meni pericolo (30).

Le scienze storiche sono oggidì in voga, sia perchè la quantità in materiali archeologici e filologici, di cui possiamo disporre, è maggiore che per l'addietro, e perchè versando esse sui fatti, paiomo avere più saldezza delle idee in un secolo propenso a chimerizare o a dubitare, e perchè in fine gustano meglio agli spiriti soli, che in questa inopia di buone dottrine, non si risolvono a pacersi di fumo e di vento. Perciò la predilezione per la storia inlica sanità di giudicio; forse talvolta con qualche debolezza; perbè gl'ingegni forti non amano per lo più di fermarsi nei fenomeni, apendo camminare e spaziare con passo spedito e sicuro nel monlo rezionale, non meno che in quello dei sensi. Che se il sensismo dei favorire da un lato gli studi storici, nocque loro dall'altro. un solo per l'abito superficiale, di cui informa gl' intelletti, ma miandio per una ragione speciale, risulante dalla sua intima natuale. La qual ragione si è, che il sensista giudica del passato e del

futuro dal presente, perchè il presente è la sola dimension del tempo. che faccia impressione nella virà sensitiva. Ond'egli è poco atto a conoscere ed apprezzare quanto gli occorre di alieno dagli ordini attuali, e manca onninamente di quella dote, per cui l'uomo sa trasnaturarsi all'uopo e trasferirsi collo spirito in tempi e luoghi remoti, di genio e di opere dall'uso nostro differentissimi: manca di quel senso profondo dell'antichità, senza il quale la storia dei popoli vetusti, ancorchè se ne sappiano i particolari eventi. è un enigma impenetrabile. Per la stessa cagione, egli è inclinato a rigettare il maraviglioso e lo straordinario, che esce fuori del consuete tenor di natura. Ma quello, che gli mette più afa, e di cui si mostra più acerbo e implacabile nemico, è il sovrannaturale ; il quale fa sul suo spirito lo stesso effetto, che l'aspetto dell'acqua sugl'idrofobi. Vedresti uomini tranguilli e mitissimi, perdere la loro pacatezza e gravità filosofica, arrossare o impallidire, e prorompere in manifesta collera, al solo udir menzionare seriamente un miracolo. Ora, siccome la storia dell'antichità è piena di maraviglioso e di oltranaturale, così vero come falso, costoro per sono iu grado di penetrare nell'indole di essa; giacchè non si può intendere, nè spiegare il sovrannaturale esiandio falso, cioè il contranaturale, e capir l'opinione, che lo produce e lo sostiene, chi non ammette un sovrannaturale vero. Il quale fa ribrezzo ai sensisti, perchè importa la superiorità dell'Idea sul sensibile, e deduce dall'arbitrio di quella le leggi governatrici di questo. Ora il perfetto sensista nega affatto l'Idea, e non ammette altra realtà, che sensitiva: cosicchè il sovrannaturale gli riesce tanto impossibile ad immaginare, quanto ripugna che la natura possa nulla contro sè stessa. I mezzi sensisti poi, quali sono quasi tutti i filosofi dell'età nostra, benchè accolgano l'Idea, la sottopongono ai sensibili: doade nasce la loro ripugnanza verso quanto sa in qualche modo di oltranaturale e di prodigioso. Eccovi che in Germania e conseguentemente in Francia, il razionalismo teologico ha viziata la storia delle religioni, e resi incomprensibili gli annali antichissimi : imperocchè, senza un concorso di eventi sovrastanti alla natura, la storia primitiva è un libro chiuso e suggellato, le origini e le vicende dei culti, anco falsi, sono inesplicabili, e la filosofia della storia torna impossibile. La fede è l'occhio della storia, e la rivelazione è la luce, che ne rischiara i principii, il corso, e l'indiriszo verso uno scopo determinato e supremo. Parrà strano che in Germania, seggio propizio dell'Idea, il razionalismo teologico, neto dal sensismo, sia potuto nascere e stabilirsi; ma la maraviglia

scema, ogni qual volta si avverta che il panteismo colà dominante, non che esser netto dal sensismo, è una semplice forma di esso, come proverò in altra occorrenza (31).

Per chiarire l'universalità del sensismo nei tempi che corrono, e comprenderne tutto il valore, nopo è rifarsi indietro, risalendo al psicologismo introdotto dal Descartes, suo vero e legittimo progenitore. Le scuole figliate dal principio cartesiano si possono distinguere in cinque classi, le quali rispondono, almeno in parte, a cinque epoche distinte; dico in parte, perchè atteso l'intreccio reciproco dei sistemi, e la pluralità delle nazioni coetanee, in cui fiorì la filosofia, le dette classi non si succedono sempre a rigore, secondo il filo cronologico.

Nella prima classe collocheremo principalmente Renato Descartes, fondatore del psicologismo, benchè, in ordine alla religione. il vero introduttore di questo processo sia Martino Lutero. Cartesio è sensista nei principii e nel metodo. Lo è nei principii, perchè stabilisce, come primo vero, il fatto sensibile della coscienza: lo è nel metodo, camminando dalla psicologia alla ontologia, senza aver precorsa la via contraria. Infatti il psicologismo e il sensismo sono identici: l'uno è il sensismo applicato al metodo, l'altro è il psicologismo adattato ai principii. I contrassegni di questa classe di filosofi sono: 1º la pretensione di creare una filosofia affatto nuova; 2º il ripudio della tradizione religiosa e scientifica; 3º lo scetticismo preliminare ; 4º l'assunto di voler fondare l' ontologia sulla psicologia, e quindi la necessità di ripudiare affatto l'antica psicologia, stabilita su dati ontologici; 5º la considerazione del senso interiore, come primo vero; 6º il predominio scientifico. dato alla personalità dell'uomo, e conseguentemente l'autonomia dello spirito, l'anarchia delle idee, la libertà assoluta di pensare negli ordini filosofici e religiosi, e la licenza civile che ne deriva.

Nella seconda classe primeggia Giovanni Locke. Le note, che la contrassegnano, sono le seguenti. 1º La congiunzione del senso esteriore coll'interiore, come primo vero. Nell'epoca precedente il senso intimo prevaleva, e le sensazioni erano semplicemente considerate, come fenomeni secondarii e derivativi. Ma l'osservazione avendo chiarito che ogni sensazione presuppone un sentimento e viceversa, le impressioni interne ed esterne, e le due potenze, che le apprendono, cioè la riflessione e la percezione, non vennero riputate per affezioni e facoltà parallele, simultanee o quasi simultanee e immedesimate fra loro. Anzi, come Cartesio pare soltanto far caso del sentimento, costoro danno un certo predominio alla sensa-

zione, benchè non lo confessino espressamente. Il che si dee attribuire, così all' indole dei sensibili esterni, che per la natura dell'uomo sono più appariscenti, e quasi palpabili, come al crescere e al fiorire delle scienze fisiche, fondate nell'osservazione della materia, le quali, sovrastando per la voga, che ebbero, e pel credito. in cui salsero, alle altre, diedero alle speculative un indirizzo conforme. 2º La composizione di una psicologia regolare e compiuta, benchè falsa, puntellata sui meri dati sensitivi, intrinseci ed estrinseci, dalla quale il Descartes avea porto il principio, senza applicarlo. Il vanto di aver dedotto dal principio cartesiano una psicologia, destituita di base ontologica, appartiene a Locke. 3º Il ripudio della ontologia cartesiana, come ripugnante ai principii e al metodo del Descartes, e troppo simile all'antica, dichiarata dal francese filosofo insufficiente, e buttata fra le ciarpe. 4º L'omissione e lo sfratto implicito e tacito di ogni outologia. I filosofi di questa famiglia, senza ripudiare espressamento le ricerche ontologiche, non vi danno opera, o riputandole un semplice accessorio, le trattano per cerimonia e per politica, anzi che per altro; onde pou si pigliano alcun pensiero di collegarle colla loro psiculogia, e le piantano su tali principii, che a questa apertamente ripugnano.

Alla terza classe appartengono lo Spinoza, i panteisti tedeschi, e in parte Giorgio Berkeley. Ciò che la specifica è il tentativo di una nuova ontologia diversa dall'antica, e destituita di base tradizionale. Il bisogno invitto, che lo spirito umano ha del vero, doves di necessità destare gli spiriti più profondi alla difficile impresa di creare una nuova ontologia sulle rovine di quella, ch' era stata distrutta. Ma per conseguir l'intento, il processo fu diverso. Gli uni. come il Berkeley e il Fichte, mossero dalla psicologia cartesiana. e riuscirono entrambi, per rigor di logica, all' idealismo, dove il primo si fermò, perchè, come cristiano, non poteva audare più vanti, laddove il secondo, men timorato, sdrucciolò nelle dottrine panteistiche. Lo Spinoza, lo Schelling, e l'Hegel abbandonarono in apparenza il principio e il metodo cartesiano, e mossero dalla sostanza infinita, dall'assoluto, dall'Idea, per esplicare il doppio ordine del reale e dello scibile. Dico in apparenza, perchè, come proverò altrove, la sostanza dello Spinoza, e l'assoluto dei filosofi tedeschi non sono l'Idea schietta, ma bensì l' Idea mista di elementi sensitivi, o per dir meglio un concetto, un astratto, un fantasma frammescolato di elementi ideali. una sintesi contraddittoria di sensibili e d'intelligibili; e però al principio cartesiano si attengono. Ora l'Idea priva della sua purezza esclude la virtù creatrice, e onduce necessariamente al panteismo; il quale, conaistendo nella onfusione del subbiettivo e dell'obbiettivo, dell'intelligibile e del ensibile, è impresso di una subbiettiva e relatività indelebile. E son è da maravigliare, se le dottrine panteistiche del Fichte, dello ichelling e dell'Hegel nacquero dal sistema del Kant, come lo Spisozismo uscì dai principii del Descartes; la filosofia critica e la caresiana essendo identiche sostanzialmente. La cagione poi, per cui mesti filosofi non seppero salire alla schietta Idea, benchè il volescre, e ci si adoperassero, si è da una parte l'abbandono della tralizione religiosa e scientifica, e dall'altra la secreta influenza, che l principio cartesiano, signoreggiante a que'tempi, ebbe nei loro sensieri.

La quarta classe abbraccia Emanuele Kapt. e i sensisti francesi. lal Condillac in poi. Il primo mosse dal pretto principio del Desartes, cioè dal senso intimo del pensiero, e abusando di un roar ngegno analitico, confuse l'intelligenza col sentimento, consideando la cognizione, come una mera forma subbiettiva dell'animo mano. I sensisti di Francia furono prole immediata del Locke. the avea aggiunta e antiposta la sensazione alla riflessione, e ritenendo la sensazione sola, trasformarono, senza dismetterlo, il principio cartesiano, e ne trassero il materialismo, il fatalismo, l'immoralismo, l'ateismo, e le altre vergogne filosofiche, che ieri ancora ignoravano. Costoro sono tanto superficiali, quanto il metafisico tedesco è profondo; perchè oltre alla diversa qualità dei loro iagegni, gli uni mossero dai sensibili esterni, che sono la scorza del sentimento, e l'altro dal sensibile interno, che n'è l'anima e il midollo. Nel resto, l'autore del criticismo e i sensisti, benchè per molti rispetti disparatissimi, convengono insieme 1º nel rigettare espressamente, (e non solo trascurare come quegli altri,) l'ontolosia, stimandola impossibile, e riducendo tutto lo scibile scientifico alla psicologia; 2º nel dare alla cognizione la proprietà del senso. Acadone una facoltà subbiettiva, e quindi consideraudo il vero. came relativo: 3º nell'introdurre uno scetticismo dimezzato e imperfetto, e nell'evitare il dubbio assoluto, o per dirittura di animo, come il Kant, o per poco cervello e cattivo giudizio, come il Condillac e i suoi seguaci.

Infine, nell'ultima classe si debbono collocare gli scettici assoluti, che giunsero al dubbio universale, mediante i principii del sentamo, aiutati da una logica sagace e inesorabile. Costoro, il cui principe è Davide Hume, negano la possibilità di ogni psicologia logmatica, e di ogni ontologia, cioè tutto il reale, e tutto lo sci-

bile. Dal parere dei Pirronici, (che serba almeno una certa ombra di filosofia, in quanto la combatte seriamente colle sue proprie armi,) nasce la sofistica volgare, o vogliam dire la misosofia. cioè lo spregio, non già scientifico e cavilloso, come quel degli scettici, ma empirico e plebeio delle scienze speculative, per cui esse si hanno in conto di una chimera, indegna che il savio applichi l'animo pure a confutarla. Tal è il concetto, che oggi gode la filosofia presso molti nomini, eziandio dottissimi in altre discipline, e di cui dee saper grado al progresso naturale del psicologismo e del seasismo. Ognun sa, quanto Napoleone spregiasse l'ideologia e gl'ideologi. Ciò fu attribuito a paura, che avesse degli spiriti liberi, soliti a ingenerarsi dall' uso di filosofare. Il che a me non consuona; perchè, di che nervo, io ti chieggo, potevano essere quegli scherzi ingegnosi, che correvano sotto quel nome, e facevano la delizia di un Garat, di un Volney, e di un Tracy? Un despoto così sagace. come Napoleone, avrebbe dovuto riputarli utili e non formidabili. Ma egli ridevasi degli spolyeri e dei lucidamenti ideologici, perchè il suo ingegno maschio non potea gustare quei giochetti, poco più sodi e sustanziosi delle bolle di sapone. Egli poteva stimare l'errore profittevole, non l'error puerile. Il solo sapere, degno del suo vasto spirito, si trovava nella religione, dalle cui mani lo ricevette nell'isola, che gli fu carcere e sepolero, quando venne iniziato ai misterii e alle speranze del vero dalla cristiana ontologia (32).

Si scorge da questo rapido cenno, qual sia stato il corso fatale del sensismo, e che tristi frutti abbia portati la dottrina di Carte-· sio. Non ho menzionati gli eclettici moderni di Francia, dei quali toccherò fra poco, nè gli Scozzesi, nè l'illustre Antonio Rosmini, come quelli, che poco acconciamente entrerebbero nel detto quadro. Certamente, che a rigor di termini il Reid, lo Steward, e il nostro Italiano sono psicologisti; non correndo alcun mezzo possibile fra la dottrina di questi e la sentenza contraria. Ma ciò che li contrassegna si è, che non istabiliscono il psicologismo come un metodo o un principio assoluto; ovvero, se il fanno, si sforzano tuttavia di uscirne, e si mostrano spesso vacillanti, o inchinati al metodo legittimo. Tanta è la forza e l'efficacia del vero sopra quella dell'usanza negli animi diritti, e negl' ingegni sodi e profondi! La teorica della percezione, secondo la sentenza della scuola di Edimborgo, contiene il germe dell'ontologismo; imperocchè, se la cognizione sensibile si fu per l'apprensione immediata dell'oggetto, e se l'oggetto percepito, eziandio come percepito, è fuori dello spirito, chi non vede, che si dee dire altrettanto della cognizion

razionale, e quindi della Idea, che ne è il termine immediato? Dalla percezione del Reid alla visione del Malebranche, e di santo Agostino, non v' ha che un passo. Il Rosmini, stabileudo l'unità numerica dell'idea 1, si accosta talmente all'ontologismo, che si potrebbe quasi crdere partigiano di questo sistema, se altri luoghi delle sue opere 2 e in ispecie la dottrina fondamentale del suo Nuovo Saggio, non vi si opponessero assolutamente.

L'affermare che il sensismo sia oggidì la dottrina filosofica generale di Europa, parrà a taluno così falso in sè, come contrario a ciò che ho detto altrove in questo proposito 3. Ma egli è d'uopo distinguere due spezie di razionalismo, l'uno dei quali si può chiamere ontologico, e l'altro psicologico. Il primo colloca il termine immediato della cognizion razionale nel suo oggetto, cioè nell'Idea; l'altro lo pone nell'uomo, e lo considera, come una forma dello spirito umano. Questo secondo razionalismo differisce dal sensismo ordinario, in quanto distingue l'intelligenza dalla facoltà sensitiva. e le intellezioni dai sentimenti; ma si accorda seco nel considerare la cognizione in sè stessa, come subbiettiva, nè più nè meno. che i sentimenti e le sensazioni. Egli è vero che i suoi fautori considerano le forme intellettive, come l'espressione di una verità obbiettiva; onde sono dogmatici, e la lor dottrina è di gran lunga superiore a quella dei sensisti. Ma hanno essi in buona logica il diritto di affermare la verità obbiettiva? Non credo; imperocchè. se la mente non afferra immediatamente il suo oggetto, non potrà mai avere certezza logica della realtà di esso. Perciò i razionalisti psicologici non possono altrimenti evitare le funeste conseguenze del sensismo, che scostandosi dalla diritta logica 4. Ora tutti gli odierni filosofi razionali, di cui he contezza, appartengono a questa classe; tutti sono più o meno psicologisti; e il psicologismo, qualunque sia la nobiltà del sembiante, e la bontà illogica delle conclusioni, è intrinsecamente viziato di sensismo, perchè chiunque muove da sè, come soggetto, per giungere all'oggetto, è costretto di fondar nel sensibile tutto l'umano sapere; al che si riduce appunto l'essenza del sensismo.

Se dall' Europa in genere, passiamo a considerar la Francia in particolare, gli scrittori di cose appartenenti alla filosofia speculativa e pratica si possono partire in due schiere, nell'una delle quali colloco gli autori giudiziosi, nell'altra gli stravaganti. I primi hanno del buono e del reo, secondo gli aspetti, in cui li consideri. Lo-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rinnor. della fil. del Mam. esam., cap 44, p. 507, seg.
<sup>2</sup> Ibid.. cap. 52. p. 616, seg. <sup>3</sup> Teor. del Sorr. num. 30, 221.

<sup>4</sup> Teor. del Sorr., not. 12.

devole è il retto senso, che prevale nelle loro opere: sono sinceri. discreti, assennati: amano le vie note e battute: schivano le frivolezze e la esorbitanze di ogni genere: detestano sovrattutto gli esageratori. Conoscendo competentemente i fatti, non si dilettano di tirare a vanvera, e di fabbricare in aria: onde abborriscono dalle innovazioni assolute, e si compiacciono di perfezionare le dottrine. o le cose consuete, anzichè porsi a pericolo di sviarsi, per andare a caccia del disusato. Scelgono con prudente avviso, fra le opinioni vigenti, quelle che paiono loro più fondate e più utili: onde il nome di eclettici, dato in ispecie ad alcuni fra loro che professano un certo sistema speculativo, può a tutti accomunarsi. Quindi è, che per lo più sono scozzesi in filosofia, costituzionali in politica, cristiani in religione. E siccome, per ordinario, gli scrittori di questa classe sono uomini maturi, e sperimentati, essi sogliono mostrarsi atti ai maneggi di stato, e alle faccende. A queste parti pregevoli si congiungono molti difetti, quasi inseparabili da quelle virtù. Siccome tali autori si governano col buon senso, che è ia gran parte l'effetto degli altrui giudizi, della pratica, dell'esempio, ed è di rado migliore della consuetudine : si chiariscono inetti a cogliere il vero, quando a tal fine sarebbe d'uopo contrastar fortemente al parere dell'universale, e all'indole dei tempi che corrono, Capaci di scegliere il buono, quando già si trova nella massa delle opinioni signoreggianti, e fa solo mestieri di sceverarlo dal cattivo, sono impotenti a crearlo. Il buon senso non ha fatto, e non potrà mai fare una scoperta: niuno con questa sola dote può essere institutore di nuovi ordini, riformatore eccellente, inventore in alcun genere di cose. Quindi è, che gli scrittori, di cui parlo, berchè sodi, mancano di profondità, come quella, che risulta dall'istuito peregrino degli oggetti; mancano anche di forza, che non peò stare senza profondità. Sono sani, anzichè robusti, e benchè abbiano un certo vigore, il loro spirito, e le loro intellettuali sattezze, tengono più tosto del muliebre e del delicato, che del maschio e dell'atletico. Sono abili ad insegnare, anzichè a discoprire; parlatori facondi, e buoni professori; ma pensatori mediocri; e quiedi più atti a far buoni discorsi, che buoni libri; perchè ad improvisare nei crocchi e sulle cattedre, basta una bonta mezzana, che non è sufficiente allo scrivere, il quale è un pensato parlare. Non credo che dalla loro scuola, fecondissima di volumi, siano uscite molte scritture, che possono ragionevolmente promettersi la vita di un secolo. Parimenti costoro si mostrano valorosi nell'analisi. imbelli nella sintesi; se non che, il metodo analitico non potendo,

senza il concorso del sintetico, toccar la cima della perfezione, essi non sogliono conseguirla, eziandio nell'uso del primo : onde riescono accurati e chiari, anzichè sagaci e sottili, e più eccellenti nella forma, che nella sostanza delle loro investigazioni. Usati a riporre il vero nella mezzanità pratica, confondono e ripudiano sovente la logica colla esagerazione, la perfezione coll'eccesso: hanno paura della verità medesima, quando si mostra troppo rigida. difficile, e rimota dalla volgare apprensiva degli uomini. Onde, se professano un razionalismo temperato, non osano essere veramente ideali e platonici; se son cristiani in modo vago e perplesso, si spaventano alla severità cattolica. Insomma, per esprimere il buono e il reo di questa classe con una sola parola, io direi che il contrassegno di questi autori, nel bene come nel male, è l'aurea mediocrità di Orazio; trovandosi nel loro novero fra le diverse qualità d'ingegni, molti dotati di una mezzanità felice, pochi che s'alzino sopra questo segno, niuno infimo, niuno sommo.

L'altra classe di filosofi francesi ha il cattivo, senza il buono della prima, e accoppia a minor sufficienza d'ingegno e di dottrina una presunzione e un'audacia incredibile. Essa si compone per lo più Ai giovani, ne'quali l'immaginazione soverchia il buon giudizio, e di nomini inesperimentati, maturi d'anni, ma teneri di cervello. in cui la puerizia della ragione e dell'ingegno è perpetua. Costoro rogliono essere innovatori assoluti, e creare una filosofia nuova. ana società nuova, una letteratura nuova, una religione nuova, rivolgendo dalle radici tutti gli ordini morali e sociali degli uomini. A questa classe appartengono i partigiani della democrazia schietta, della comunione dei beni, del progresso continuo, del Cristianesimo umanitario, e certe sette speciali, che fanno professione di voler rifare di pianta le cose umane: alle quali sette farebbe meraviglia il vedere accostarsi alcuni nomi di riputazione non affatto volgare, se non fosse troppo evidente che gli uomini grandi dell'età nostra sarebbero stati assai piccoli in altri tempi; quasi individui di statura ordinaria, che nel paese de' pigmei paiono gimenti. A misurare il decadimento delle lettere e delle scienze speculative in Francia, da cento anni in qua, (il quale va tuttavia crescendo in modo spaventevole, e condurrà in meno di un altro secolo quel bel paese a una vera barbarie, se i savi non vi riparano.) egli basta il por mente a coloro, che signoreggiano fra la turba def loro paesani, e che vengono nell'opinione gallica, lodatrice immoderata delle cose proprie, levati alle stelle. Ma per tornare agli stravaganti, guardando alla grandezza e all'arditezza dello sco-

po, la loro scuola potrebbe parerti maggiore di tutte, se la sufficie nza degli uomini rispondesse al proposito. Essi hanno grandissima penuria di retto senso e di quel giudizio, che è così necessario a cogliere il vero speculativo e il vero pratico nelle scienze e nella vita, come ad effettuare il bello nelle lettere e nelle arti: giacchè l'ingegno, senza il retto senso, non basta, come il retto senso, senza l'ingegno, non prova. Non sono neanco ricchi d'ingegno, o abbondevoli di dottrina: quello per lo più è volgare, questa falsa, indigesta, superficiale. Sono oscuri e confusi, anzichè profondi: pigliano i paradossi per invenzioni: eredono che l'insueto e l'inaudito per ciò solo sia vero, e si rendono strani, non sapendo essere pellegrini. Non si piacciono altrove, che negli eccessi; e il moderato non va loro a grado, solo perchè è moderato. Non hanne quella limpidezza e aggiustatezza di forme, che è frequente negli altri scrittori: amano lo stile gonfio, poetico, affettato, lezioso: son dettatori di cattivo gusto, come pensatori di pessimo giudizio. Confondono, ragionando e scrivendo, lo sforzo col vigore, la profondità colle tenebre, la declamazione coll'eloquenza. Si dilettano sovrattutto dei neologismi ; e quando hanno saputo inventare ua vocabolo o una frase, che sa di barbaro, se ne rallegrano, come se avessero trovata una idea nuova. Sprezzatori dell'analisi, e inetti a metterla in opera, si sforzano di procedere col metodo contrario; ma leggieri e petulanti come sono, non vi riescono meglio: il loro raziocinare è un paralogizzare continuo, e i lor sistemi un guazzabuglio. I quali sono per altro poco contagiosi, perchè essendo sfornili di ogni vero pregio intrinseco ed estrinseco, e fondati in aria, dopo un breve rumore, cadono da sè. Ciò che manca sovrattutto costoro è la virilità dell'ingegno e del sapere; onde hanno assai del fanciullesco, e si potrebbero chiamare con una frase di Cicerone, filosofi minuti e plebei; giacchè la plebe e i ragazzi si somigliano. E in effetto l'universale di questi scrittori, è di poca levatura, i più son da nulla, e i migliori non oltrepassano il mediocre.

I filosofi speculativi, che si chiamano volgarmente eclettici, appartengono quasi tutti alla prima, e più onorevole schiera. Alcuni di essi sono dotati di buono ingegno, e bene meritarono della filosofia, sostituendo al brutale sensismo, che signoreggiava il razionalismo psicologico. Propriamente parlando, sono più scozzesi e critici, che eclettici; giacchè la sostanza delle loro dottrine appartiene alle scuole di Edimborgo e di Conisberga. Se non che, essi le perfezionarono con alcune analisi dedotte da altre fonti; e alcuni di loro, come il Maine-Biran, e il Royer-Collard, le arricchiro-

no di osservazioni acute e recondite. Il Jouffroy può essere considerato, come il principe della scuola, e quest' onore gli si debbe, per l'aggiustatezza del suo procedere analitico, la chiarezza semplice ed elegante della esposizione, la modestia, la gravità, la sodezza del suo fare, e sovrattutto per quello schietto amor del vero. che riluce pei componimenti. Io lo predicherei per un perfetto analitico, se l'analisi potesse da sè sola ricevere la sua perfezione; se questo medesimo scrittore così perito nell'adoperarla, non mi provasse col suo esempio la necessità della sintesi, essendo incorso per difetto di tal sussidio in errori notabili (33). Ma cotali peccati si vogliono imputare al metodo, anzichè al filosofo; perchè fuori dell'ontologismo, la scienza è incompetente a fondare la verità e la virtù, la certezza e il dovere, su basi inconcusse. Alla stessa cagione si vuol attribuire la leggerezza, con cui il Jouffroy discorre della religione e del Cristianesimo, degnissima certo del secolo, ma indegna di uno spirito così fino e così assennato 1. Si vorrebbe pure che nelle cose di fatto egli fosse men ligio al costume corrente, e più sollecito di quella esattezza, senza la quale l'erudizione è sempre inutile, spesso perniciosa 2.

Vittorio Cousin è un elegante e talvolta eloquente dettatore, e per abbondanza, splendore, brio, scioltezza e sanità di stile, uno dei primi scrittori francesi; ma non è filosofo. Mancagli a tal effetto la fecondità dell'ingegno, mancagli la forza e l'uso del meditare, e sovrattutto quella coscienza intellettiva, per cui lo spirito apprende fortemente il vero, penetra nelle sue viscere, lo esprime con semplicità energica, e comunica altrui quel vivo intuito, e quella profonda persuasione, che ne ha in sè. Egli non mente già al lettore e a sè stesso; e ogni qual volta significa sentimenti nobili, si vede ch'egli ne è penetrato, si vede che è capace di sentire il bello e di apprezzarlo; il che mi piace di notare espressamente, perchè lo studio delle parti ha procacciato a quest'uomo una folla di nemici, che si mostrerebbero ancora più degni di difendere la libertà, se fossero più solleciti della moderazione e della giustizia. Ma quando egli entra nel giro delle idee, siccome le dottrine, che espone, non sono sue proprie, ma prese dagli autori, egli le maneggia piuttosto a guisa di retore, per dar loro una bella forma, che a guisa di filosofo, per possederne e tragittarne in altri la verità intima; e spesso anche le travisa e le altera, accadendo di rado che l'uomo penetri profondamente ed esponga fedelmente i concetti alieni, e si valga delle cose accattate, come delle proprie. Se

<sup>&</sup>gt; Consid. sulle dett relig. di V. Cousin. 2 To

<sup>2</sup> Teor. del Sovr., not. 51, 88.

per brio , vivacità , e un certo impeto cavalleresco di stile , egli scrote il lettore, riesce difficilmente a personderlo; giacchè le sue idee macano di precsione e di contarni; e la luce, che le accompoene, abbastia, anzichè rischiari, I intelletto. Tuttavia l'opera del Consin fu da principio profittevole alla filosofia francese, e cooperò a der l'ultima stretta ad un seasismo puerile ed ignobile, che serebbe del resto morto da se medesimo. La confutazione del Locke, che è il migliore degli scritti di lui, senza esser anova e molto profondo è sufficientemente sodo, e può considerarsi, come un sunte lucido e giudiziase delle dottrine scozzesi, correberate colle indegiai del criticismo, ed escoste con bella e nobile facesdis. Serebbe da desiderare ch'egli si fosse tenuto fra i limiti della psicologia e sulle orme dei filosofi inglesi; ma i peoplatonici, e gli ultimi Tedeschi il guastarono. Volle con questa doppia scorta poggiare alle sublimità dell'ontologia, ma le ali non gli ressero al volo, e riusci al panteismo. Ciò ch' egli he scritto su questo propsito, non ha per lo più alcun valore scientifico, pè storico : imperocchè, volendo modificare, giusta il suo consueto, gli altrui persamenti, egli accozza insieme le idee più incompatibili, e procele colle industrie di spiritoso ed eloquente dettatore, anzichè coll'acume di vero filosofo. Al che conferisce ancura il suo stadio di congiungere insieme i vari sistemi, per fare uscir la filosofia della storia di essa. L'eclettismo, che non è, nè può essere una dottrina filosofica, può bensì giovare alla storia della scienza, inducendo i suoi cultori a studiare accuratamente, esaminare, conferire, esporre gli antichi e i moderni sistemi; ma per sortir quest' effetto, ricerca lunghi studi, pazienza grande, e non ordinaria suppelletule di erudizione. Ora il Cousin non ha sempre messo in opera queste egregie doti; e fa meraviglia il vedere, quanto lasci talvolta a desiderare dal canto dell'accuratezza, nell'esporre gli altrui sistemi. Chi crederebbe, verbigrazia, che il fondatore dell'eclettismo fracese non conosca la teorica di Malebranche (34) ? Il quale è pure il più gran filosofo della Francia, e uno dei pensatori più illustri della età sua; e nella quistione delle idee piuno forse de' moderni può entrargli innanzi, salvo il Leibniz, e il Vico. Ma il torto più grave del Cousin è di aver voluto mettere la falce nell'altrui messe. discorrendo di religione, senza conoscerla. Il filosofo può entrare in teologia, ogni qual volta il suo tema ne ha d'uopo; il che accade sovente, atteso le molte e intime congiunture delle verità zionali colle rivelate. Ma non è certamente cosa indiscreta il richiedere ch'egli ne sia bene informato, prima d'impacciarsene. Se

non si comporta al filosofo d'intramettere a' suoi discorsi digressioni di storia, di geologia, di fisica, per dire degli spropositi, gli si consentirà il malmenare le discipline teologiche? Si dee al vero più sacrosanto ciò che è dovuto agli errori anche più ridicoli : giacchè, verbigrazia, chi volesse trattare della Cabbala, o di qualsivoglia altra superstizione, senza conoscerla, sarebbe meritevole di riprensione e di riso. Io non accuso le intenzioni di Vittorio Cousin: sono anzi persuaso che furono buone e diritte: e che affascinato dall' opinione di molti, che stimano le dottrine cattoliche esser morte o moribonde, volle ravvivarle, dando loro una nuova forma. Ma egli è da dolere che un tal uomo sia caduto nell'errore paerile di credere che la vita del vero dipenda dai sentimenti di coloro, che l'ignorano o lo destano. Il cattolicismo è immortale, perchè vivrà sempre nell'animo di chi brama e si studia di conoscerlo, e conosciuto e trovato vero, non rifugge di professarlo. Che se la foggia, sotto la quale fu ricevuto finora, fosse falsa, sarebbe ridicolo il volerlo risuscitare col trasformarlo: giacchè la vita di un culto qualunque dipende dalle sue forme anticate, e la forma del cattolicismo costituisce la sua essenza. Al Cousin si dee principalmente attribuire l'introduzione in Francia di quel razionaliamo teologico, che ora è in voga, e che è incompatibile col retto zenso, colla sana critica, coi principii del Cristianesimo, e colla stessa filosofia. Ma il razionalismo presso i Tedeschi è spesso accompagnato da una dottrina non volgare; laddove negli scritteri francesi è ridotto a un grado di leggerezza incredibile. Onde, se il danno o il pericolo di chi legge è minore, la temerità è più grande dalla parte di chi scrive 1.

L'eclettismo è il rifugio degli spiriti giudiziosi, ma inetti a creare. A niun uomo fornito d'ingegno inventivo cadrà mai nell'animo di farsi eclettico, come a chi è nato per essere artista o poeta non toccherà mai il capriccio di esser semplice imitatore. La sola inclinazione verso questo modo di filosofare, è argomento di sterilità intellettiva. Pare a una mente infeconda che la vena del nuovo sia esausta, e non vi sia più nulla da trovare o da creare; e così dee parerle: perchè non potrebbe credere il contrario, senza aver un presentimento dell'ignoto; e perciò non sarebbe sterile. Infatti tutti gl'illustri discopritori di verità recondite, prima di acquistarne l'intuito chiaro e preciso, ne ebbero un certo sentore, il quale valse loro di stimolo a imprendere, e durare quelle lunghe ricerche e faticose meditazioni, da cui nascono i trovati e le

<sup>&</sup>quot; Vedi la mia scrittura sulle dottripe del Cousin.

scoperte; quasi piccol lume, che traluce da lungi, e conforta il viandante fra le tenebre potturne mostrandogli che le fatiche del viaggio non saranno inutili, e addirizzando i suoi passi verso la meta. L'infecondità ideale, di cui parlano gli eclettici, non è nell'oggetto, ma nel soggetto, non nelle cose e nello spirito umano in generale, ma nel loro proprio cervello. Siccome l' Idea è infinita, se Iddio lasciasse l'uomo perpetuamente sopra la terra, egli avrebbe sempre nuovi lati da scoprirvi, nuove attinenze da mettere in mostra. Chieggasi ai motematici, se essi credono che la miniera maravigliosa de'calcoli possa essere esausta dalla mente umana. Ma certo il soggetto della matematica, cioè il tempo e lo spazio schietti. non sono altro che una particella dell'obbietto ideale. Gli eclettici introducono nella filosofia, amplissima fra tutte le scienze, un pronunziato assurdo eziandio nelle discipline, i cui limiti sono più angusti. Il sapere dell' uomo è progressivo, così nel tutto, come nelle singole parti, sia perchè la perfettibilità è sua dote privikgiata, e perchè essendo egli finito, e il vero non avendo confini di sorta, altri non può immaginare un tempo, in cui la scienza corrisponda perfettamente al reale, e quindi allo scibile. La filosofa non è una compilazione, uno spicilegio, una raccolta o scelta di opinioni, ma una esplicazione successiva del vero; e però è susceltiva di continui incrementi; anzi in essa consiste radicalmente una parte nobilissima della perfettibilità umana; giacchè non si può andare innanzi nel giro dei fatti, non si possono accrescere i beni civili, ogni qual volta languiscano le cognizioni più elette. Il confondere la scienza colla storia della scienza, farebbe ridere nelle altre discipline; che cosa direbbero infatti il fisico, il chimico, il geometra, se alcuno intimasse loro di fermarsi nel corso delle loro ricerche, di cessare le osservazioni, gli esperimenti, i calcoli, k illazioni induttive, riducendosi a coordinare i fatti e le attinenze conosciute? Se l'eclettismo potesse pigliar piede nella speculazione, ne sarebbe inaridita bentosto la fonte delle scoperte, e annullato l'ingegno col talento di filosofare : il malauguroso sistema farebbe danno perfino a sè stesso, giacchè l'eredità dei nostri maggiori si dileguerebbe fra gli uomini, non curanti di accrescerla. Il capitale delle cognizioni non si conserva, se non aumentandolo, e facendolo fruttificare. Negli ordini del sapere, come in quelli del traffco. non si può mantenere, senza acquistare, non si può godere il posseduto, senza coltivarlo ed accrescerlo: gli oziosi e i pigri impoveriscono. L'eclettismo ritira la filosofia verso il passato; laddove ella dee fondandosi nelle basi legittime di esso, procedere verso l'avve-

nire: la imprigiona nel noto : dove che ella ha per ufficio di aspirare, e tendere animosamente all'ignoto. Non so immaginare alcuna dottrina più trista di un sistema, il quale prescrive allo spirito umano di fermarsi, assicurandolo che d'ora inuanzi non occorrerà più nulla di nuovo a scoprire, e che tutto il suo lavoro dovrà oggimai consistere nel rinvagare le cose preterite, per passar mattina e non annoiarsi sopra la terra. Questo è uno spegnere, per dir così. l'avvenire, fuori del quale il presente e il passato perdono per gli uomini la metà del loro pregio e il meglio del loro profitto. Il vero antico ed eterno è certo un bene incomparabile; ma siccome gli spiriti finiti nol posseggono a compimento, esso diventa vie più prezioso, a mano a mano che va crescendo agli occhi nostri di estensione e di luce. Il vero antico è perpetuo: ma non sarebbe tale, se fosse cosa morta e non cosa viva, se non andasse esplicandosi successivamente nell'avvenire, come fece nei tempi che passarono. Non so anche, se dar si possa una boria più ridicola, e una pretensione più sperticata, che quella degli eclettici. Ai quali possiamo chiedere, per qual fato sia toccato a noi. nomini del secolo diciannovesimo, di dover far posa nell'inchiesta del vero? Ieri c'era ancora qualcosa da scoprire, e la scienza, al parar vostro, era immatura prima dell'Hegel, poiche da lui accattaste la sostanza della vostra filosofia. Or come la vena del vero s'è disseccata ad un tratto? E come tal buona ventura, o sventura che dir la dobbiamo, è toccata alla nostra età? Questo mancamento subitaneo della feracità filosofica in un tempo, anzichè in un altro. è un presupposto così arbitrario e tanto poco plausibile, che non ha d'uopo di confutazione. Che la filosofia siasi sviata fuor del diritto cammino, ho già cominciato a mostrarlo, e spero che risulterà con piena evidenza dal progresso di questo trattato. Ho anche accennato le cagioni di questo traviamento: il quale non sarebbe stato possibile, se le scienze innanzi a Cartesio fosse stata matura e compiuta. Ciò mostra che i presenti cultori della filosofia, oltre al debito di ritirarla verso i suoi principii, sono in obbligo di perfezionarla, e di recarla a quel grado di precisione e di rigore, che può metterne in sicuro le basi, e impedirne ogni ulterior traviamento. Perciò l'ufficio dell'odierno filosofo è doppio: egli dee rinnovere il deposito tradizionale, e dargli abito virile di scienza. onde sia in grado di procedere a nuovi acquisti. Imparare e inventare, sono le due funzioni della filosofia, come di ogni altra gentil disciplina. E la scienza dicesi matura, quando i suoi principii e il suo metodo sono così bene stabiliti, che da niun uomo assennato

vengono messi in controversia, e son ricevuti dall'universale, come accade alle matematiche e ad una gran parte delle fisiche. Nel resto, la sterilità, di cui gli eclettici accagionano lo speculare al di d'oggi, non dee far meraviglia, se in vece di parlare della scienza in sè stessa, si fa ragion della loro. Il psicologismo, professato da essi ha veramente finito il suo tempo, e il letargo, in cui giace, è un sintomo di agonia, se non è un effetto di morte. Il che solo basterebbe a chiarirne la falsità; giacchè il regno dell'errore non è perpetuo; laddove la buona filosofia dee durar quanto il vero, che è divino e immortale.

L'eclettismo in filosofia, come l' imitazione nelle lettere e nelle arti, è un mezzo, non un fine; un metodo, non una scienza; un apparecchio, non una impresa; un modo di avvezzarsi a crear del proprio, non un'opera, che a tal debito possa supplire. L' invenzione in ogni genere richiedendo coltura e maturità d' ingegno, e i giovani non potendo avere nè l'una nè l'altra, egli è naturale che non siano creatori, ma si addestrino a diventarlo col tempo. E come nelle lettere amene e nelle arti belle lo studio dei sommi esemplari abilita l'uomo ingegnoso a comporre in esse, e a procacciarsi fama di scrittore o di artista colle proprie fatiche; così lo studio de' gran pensatori è utile palestra a chi vuol filosofare. Ma il tirocinio non è la scienza, nè la scuola è la professione; e il procedere degli eclettici non val meglio a formare il filosofo perfetto, che l'armeggiare e il copiare bastino alla perizia e alla gloria del guerriero e dell'artefice.

Senza che, l'eclettismo, considerato come scienza, si appoggia ad alcuni presupposti egualmente falsi. Imprima, se il suo procedere è legittimo, forza è inferirne che l'uomo possa creare la scienza, eleggendo le verità sparse, e componendole insieme in un sistema unico. Ma, di grazia, qual è la regola, onde si dee far uso, per distinguere nelle altrui opinioni il vero dal falso? Non può già essere l'evidenza intrinseca e immediata delle dottrine; giacchè, salvo gli assiomi, l'evidenza del vero non è immediata, e deriva dai principii; onde non si ottiene altrimenti, che per opera della deduzione. Ma il nesso logico delle proposizioni non può essere avvertito, se non quando ciascuna di esse vien collocata nel suo debito luogo, e nell'apposito riguardo verso i principii; dal che conséguita che le proposizioni dottrinali, prese isolatamente. non si possono avere per vere nè per false, salvo il caso, che siano assiomatiche. Per cimentarle adunque e pesarne il valore, bisogna allogarle nel proprio sito, e direi quasi ben cardinarle. dando loro nella teorica quella postura e guardatura, che si ricercano a mostrarne i riscontri moltiplici, e a metterle in luce. Ora, secondo gli eclettici, fra le varie scuole che sinora fiorirono niuna può vantarsi di aver dato nel segno: tutle sono difettuose, e posseggono solo alcuni veri scatenati, vaganti, imperfetti, misti di molti errori, e destituiti della debita prospettiva. Bisogna dunque possedere in proprio la verace filosofia, come paragone e regola della scelta; e in tal caso l'eclettismo diventa inutile, se non si vuol considerare, come una semplice arrota, o al più una conferma della scienza.

Ma gli eclettici presuppongono ancora che la filosofia non si trovi al mondo, quando ci consigliano di fabbricarla, razzolando e componendo insieme i vari pensieri dei filosofi (35). Ammettono è vero la preesistenza di essa, come dottrina sparsa, e divisa fra un gran numero di cervelli e di libri; ma le disdicono quella unità organica, in cui risiede l'essenza della scientifica cognizione. A questo ragguaglio si vorrebbe dire che la filosofia è una scienza di un genere affatto particolare; giacchè non so che alcuno abbia finora consigliato l'eclettismo ai naturalisti, ai fisici, al chimici, ai matematici. Egli è vero che costoro raccolgono di mano in mano in un corpo, e purgano, e limano, e perfezionano i troyati, che si fanno successivamente: ma ciò non è l'eclettismo. Imperocchè la scienza co' suoi principii, col suo metodo, co'svoi progressi fondamentali, è già bella e fatta, e riunita in un corpo; onde i puovi incrementi, che vi si aggiungono, quasi particelle inorganiche accostantisi a una composizione organata, non la fanno, ma solamente l'accrescono; e sono quasi gli elementi nutritivi, con cui s' incarna vie meglio e rinsanguina il sapere. Ma la scienza già sussiste, e le scoperte, che si fanno, l'aumentano, non la creano. Per fer buono adunque il sistema dei filosofi eclettici, egli è d'uopo dire che la filosofia si trovi in una condizione speciale; che il parto laborioso di essa non abbia potuto essere formato nello spazio di tanti secoli, e per l'opera di tanti ingegni maravigliosi e soleoni, che vi attesero indarno: e in fine che oggi soltanto siasi vinta la prove, per arte o fortuna del Cousin e de'suoi seguaci; assunto di grave e difficile smaltitura. La filosofia è fatta da gran tempo, dicono costoro: ma è sparpagliata. Bene: ma una dottrina sparpagliata non può esser la filosofia, come le disiecta membra non fauno l'uomo. La filosofia è un organismo, la cui sostanza consiste nei principii e nel metodo; imperocchè, se bene i principii ed il metodo non fossero ancora applicati, cioè fecondati coll'opera del

discorso, si avrebbe tuttavia la parte vitale della scienza, che versa nella organizzazione dei principii, e nelle leggi metodiche, che ne risultano. Ora io chieggo agli eclettici, se questa filosofia si trova al mondo, o non si trova. Non si può già rispondere ch'essa si rinviene sminuzzata nei vari sistemi, poichè la sua essenza risiede nel fare un tutto armonico e bene organato. Bisogna adunque negarne risolutamente l'esistenza. In tal caso la confutazione dell'eclettisme sarà un corollario di tutto il mio discorso; giacchè proverò in appresso che la filosofia, ridotta a' suoi elementi integrali, è antica quanto il mondo e il pensiero umano.

Questo nuovo metodo, che gli eclettici introducono nelle scienze filosofiche, vizia pure la storia loro. La quale non può esprimere ed illustrare compitamente l'idea genuina dei vari sistemi, se nos mediante la distinzione dialettica, dianzi accennata, delle scuole ortodosse, che si appoggiano alla tradizione, e delle eterodosse, che, ripudiandola, sono le eresie e gli scismi della dottrina rasisnale. Ho notato che la tradizione speculativa è di due generi; l'am religiosa, che risale alla rivelazione, l'altra scientifica, onde sian ricondotti ai primi pensanti, che si travagliarono colla riflessione sull'Idea rivelata, e furono, a rispetto nostro, i padri della filosofia. La storia dee mostrare le attinenze dei vari sistemi verso quel doppio filo tradizionale, e dichiarare, come l'abbiano custodito o troncato; dee quindi partirli in due successioni parallele, l'una delle quali, abbracciante le dottrine ortodosse, è logicamente continu. perpetua, e forma una sola serie: l'altra, comprendente le opinioni eterodosse, è discontinua, e consta di più seguenze distinte, la coi durata ha principio e fine; tantochè l'unità e la continuità privilegiano la prima classe, e le doti opposte contrassegnano la seconda. Ho anche avvertito che tutti i sistemi sono effettualmente intranischiati di verità e di errori; ma che nei tradizionali il vero prevale al falso, e negli altri accade il contrario. Ora, gli eclettici, accomunando insieme i vari sistemi, li registrano in una categoria unica, o al più gli aggruppano divisamente in più scuole, secondo l'ordine dei paesi e dei tempi, ovvero il nesso più manifesto delle dottrine. Ma queste partizioni secondarie non bastano all' uopo, ove non siano fondate nella division sovrascritta; imperocchè, se altri incomincia a schierare tutti i sistemi sopra una sola linea , distinguendoli soltanto a scuola e a famiglie, la storia filosofica, sotto una mostra d'ordine, diventa un guazzabuglio. Che se Linneo fu da alcuni biasimato di avere introdotto nella storia delle piante una classificazione artificiale, per cui talvolta si accozzano insieme une

erbetta e una pianta d'alto fusto, (critica ingiusta, poichè l' uomo sommo propose la sua tassologia, come un semplice apparecchio temporario,) si dovrà censurare con assai più ragione un processo metodico, per cui, verbigrazia, Platone e Epicuro, il Malebranche e il Tracy, il Reid e l'Hume, vengono posti nella stessa schiera. Egli è chiaro che lo storico della filosofia, non volendo essere un semplice cronista, dee disporre i vari aistemi, secondo l'elemento predominante; e per conoscere questo elemento dee ragguagliarli cogli elementi ideali, e coi dati della tradizione. Per tal modo si ordina a magisterio di naturale artificio e s' illustra la storia delle scienze speculative; altrimenti essa diventa una cosa scompigliata, com'è appunto la filosofia stessa, a senno degli eclettici.

Singolarissimo è poi il vedere che costoro, mentre hanno la filosofia per un composto di cocci, di tarsie, di frantumi, e per un pretto musaico speculativo, professino tuttavia un sistema unico. a cui, come a tronco principale, jucalmano i rami, che vanno spiccando dalle altre dottrine. Il quale è il psicologismo del Descartes. ende sono editori pazienti , umili seguaci , e grandissimi lodatori. Ora il psicologismo non solo è un metodo, ma un pronunziato, un sistema, una teorica; imperocchè ogni metodo, essendo un' arte pratica, presuppone certi principii scientifici, e quindi una somma dottrinale e bene organata. Il psicologismo fa dipendere tutto lo scibile dalla cognizione che l'uomo ha di sè, sottordinando le idee ai fatți, l'intelligibile al sensibile : e se ciò non è un dogmatizzare tanto espresso e universale, quanto quello di ogni altro filosofo, non so più qual dogma si trovi al mondo. Egli è vero che il psicologismo è la rovina della filosofia e di ogni scienza; e dopo di avere spiantato ogni altro edifizio, si distrugge da sè; ma non credo che questa sia la cagione, per cui gli eclettici ripudiano modestamente il titolo di filosofi sistematici.

Il punto, a cui sono arrivato in questo progresso preparatorio, non mi permette ancora di trattare la quistione difficile e capitalissima della scienza prima, e cercare, in che sorta di cognizione questa collocar si debba. Le cose dette però bastano a mostrare che la scienza prima non si può riporre nella psicologia volgare, conforme ai dogmi del psicologismo, e degli eclettici, i quali si vantano di aver introdotta questa gran riforma; quasi che ella non sia antica, almeno quanto Cartesio. Ora non è d'uopo entrare in discussioni prolisse, nè possedere un acume molto sottile e una gran forza di ragionamento, per avvertire, che se il necessario non può derivare dal contingente, l'infinito dal finito, l'assoluto dal

relativo, la causa dagli effetti, e il principio dalle conseguenze, è assurdo il voler supporre che la legittimità della cognizione ideale proceda dalle impressioni e apprensioni sensibili, e quindi che l'ontologia riceva il suo valore, e la sua logicale certezza dei fenomeni psicologici. È assurdo il fondare sui fatti le idee, perchè questo è tutt'uno che il trasformare le idee in fatti; laddove il fatto medesimo non si può ammettere, nè pensare, senza il concorso del lume ideale. Questa inversione dell'ordine legittimo non è meno contraddittoria nel campo dello scibile, che nel giro del reale, perchè il reale e lo scibilo si rispondono perfettamente. Perciò il voler creare l'ontologia col solo aiuto dei dati psicologici conduce logicamente lo spirito dell' uomo fino all' insania incredibile di tenere per propria fattura l'Autore dell'universo; onde il sistema di Amedeo Fichte è una conseguenza dialettica e severa del psicologismo.

La psicologia può essere una propedeutica disciplinare, e uno strumento di pedagogia razionale, migliore, per qualche rispetto, della logica ordinaria, onde avvezzare l'intelletto dei giovani alle ricerche filosofiche. Imperocchè, obbligando chi studia a fermar lo spirito sulle sue operazioni, divolgendolo dagli oggetti esteriori, dove facilmente si sparge, sovrattutto nella età tenera, per la forza dei sensi, e la vivacità delle impressioni, imprime in esso una disposizione più conforme all'abito richiesto dalle speculazioni ontologiche; le quali, benchè differenti in sè stesse dallo studio riffessivo dell'animo umano, convengono tuttavia seco nell' essere aliene dai fatti esterni e corporei. Tuttavia, non se ne vuole inferire che il metodo psicologico s'immedesimi coll'ontologico, e che il divario corrente fra loro consista solo nella discrepanza degli oggetti, a cui si adattano; giacchè la varietà degli oggetti diversifica appunto essenzialmente le interne ragioni del progresso metodico.

Per ben chiarire questa distinzione, che è di grande importanza, si noti che lo strumento, onde lo spirito umano si vale in psicologia, è la riflessione psicologica, per cui il pensiero si ripiega sovra sè stesso, e afferra, non già la propria sostanza, ma le proprie operazioni solamente. All'incontro nell'ontologia lo strumento è la contemplazione, la quale si divide in due parti, cioè in un intuito primitivo, diretto, immediato, e in un intuito riflesso, che chiamar si può riflessione contemplativa e ontologica. Questa seconda riflessione, benchè accompagni la prima, ne è differentissima; imperocchè nella riflession psicologica, l'animo, replicandosi sovra sè stesso, come dotato di certe potenze, ha per oggetto immediato le proprie operazioni, che è quanto dire le sensibili modi-

ficazioni di esso animo; laddove, nell'ontologica, lo spirito, ripensando, si rifà sull'oggetto immediato dell'intuito stesso; onde nel primo caso il termine del peusiero è il sensibile, e nel secondo l'intelligibile. Egli è vero che nella riflessione contemplativa, la mente rivolgendosi all'oggetto ideale, si ripiega pure di necessità sull' intuito proprio, che lo apprende direttamente; onde il tenor psicologico del ripensare accompagna sempre l'altro modo di riflettere ; tuttavia queste due operazioni , benchè simultanee , sono distinte, perchè hanno il loro termine in un oggetto diverso. Ciò posto, egli è chiaro che lo strumento del psicologo differisce essenzialmente dal doppio organo ontologico, e che se i due metodi si scambiano, e chi ontologizza vuol usare i mezzi accomodati al semplice studio dei fenomeni interni, egli non troverà l'oggetto a cui mira, e piglierà il sensibile per l'intelligibile; il che è veramente ciò che incontra a tutti i psicologisti, senza eccettuare i panteisti medesimi; anzi a questa confusione si riduce sostanzialmente la sintesi assurda dei dati intellettivi coi sensitivi, propria del panteismo.

Gli eclettici pretendono, che senza l'aiuto della psicologia, l'ontologo è costretto di camminare a caso e a tentone, con grave rischio di perdere la buona via 1. Ma perchè, di grazia? Ciò vorrebbe dire che la psicologia serve ad indirizzare l'ontologia verso il suo obbietto, quasi che non possa altrimenti afferrarlo, senza smarrirsi o allungare il cammino. Ora io non comprendo, come la psicologia sia in grado di avviare altrui verso un oggetto, che non è di sua propria competenza, ed esce dei limiti della sua giuridizione. Mi par cosa strana il supporre che il metodo ontologico, e quindi l'intuito, che n'è la base, siano così disgraziati, da non poter trovare l'oggetto loro proprio, e che il metodo psicologico. cioè la riflessione osservativa, abbia il privilegio di raggiungere. oltre il proprio termine, anco l'altrui. L'onnipotenza della riflessione psicologica, e l'assoluta imbecilità dell' intuito, sono certamente due cose difficili a smaltire. Io aveva creduto finora che la cecità sia la causa principale, per cui non si scorgono gli oggetti; ora siccome l'intuito, non che esser cieco, è la fonte della visione. e la riflessione non vede, se non in quanto partecipa alla luce intuitiva, dovremmo dire, alla stregua dei psicologisti, che tocca al cieco il guidar per mano, non mica gli altri ciechi, (il che sarebbe già degno di considerazione,) ma chi è veggente in modo perfetto; cosa per vero singolarissima. In somma, questo scambiamento

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Coustr, Frog. phil. Paris, 1838, tom. 1, p. XVIII, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 30, 31 et al. pass.

di metodi, trattandosi di oggetti affatto diversi, mi riesce un trovato così bello, come l'assunto di chi adoperasse le dita e le orecchie, per apprender la luce e distinguere i colori in essa racchiusi.

Ciò che induce in errore i psicologisti, si è, che l'oggetto della psicologia, e quello dell'ontologia, si assomigliano, in quanto nea sono materiali: ma fuori di questa convenienza, differiscono onninamente fra loro. Imperocchè, se bene gl'intelligibili siano incorporei, non ne segue però che in noi riseggano, facciano parte della coscienza, e alberghino più tosto nel nostro animo, che in qualsivoglia altra parte del cresto. L'intelligibile non è interiore nè esteriore, poichè non si trova localmente in nessun lato, nè vieu circoscritto presenzialmente da alcuna esistenza. Direi piuttosto che è superiore, se questa locuzione non fosse anco impropria, come quella che sembra inferire una relazione speciale, e una limitazione, le quali disconvengono, non meno che il didentro e il difuori, alla natura infinita e assoluta dell'obbietto ideale. L'intelligibile comprende e compenetra ogni esistenza, e non vien compreso aè limitato da nessura. La mente nostra col suo primo intuito lo afferra in sè stesso, non in altra cosa, senza aver d'uopo d'indirizzate il suo strumento a un punto determinato, perchè l'oggetto, essesto universale, accompagna esso strumento, o per dir meglio, lo abbraccia e circoscrive da ogni lato. Forsechè si vuol esser psicologo, per osservar la natura esteriore? No sicuramente: basta avere i sensi spediti, i quali spontaneamente trovano il loro oggetto. e lo rapiscono. Gli strumenti naturali non hanno bisogno di altri argomenti, come verbigrazia, di puntelli e di squadre, per attingere l'oggetto loro proposto. Ora, come il mondo materiale è colto dai sensi, così il mondo ideale viene appreso dalla mente, senza siuli psicologici o altro corredo di scienze osservative o sperimentali. La sola condizione richiesta a tal effetto, è la prontezza e la disposizione dello strumento; il quale, per ciò che spetta all'ontologia, è radicalmente l'intuito contemplativo, come la riflessione psicologica, e la percezione esteriore, sono gli organi adoperati dalla psicologia e dalle fisiche. L'intuito contemplativo giova al lavoro scientifico, mediante la riflessione ontologica, che non può stare seas di esso; alla quale riesce tanto più facile il ferir nel bersaglio, quanto che la mira dell'intuito non è un punto particolare, come accade agli altri strumenti, ma una cosa universale; e però in questo caso, l'instrumento, comunque appostato, è sicuro di mirar acl segno, e imbroccarlo; come non sarebbe mestieri di addirizzare il telescopio, se questo, dovunque si volgesse e squadrasse, avesse la

prerogativa di condur seco le stelle. E non che l'intuito primitivo dello spirito si fermi in un termine particolare, ogni circoscrizione è rimossa dalla sua apprensiva, la quale non potrebbe cogliere il duo obbietto, se fosse attuata altrimenti. Questo atto mentale schiettissimo, incircoscritto, indefinito, che spazia per così dire in un campo immenso, senza affisarsi in un punto determinato, costituisce il primo grado della contemplazione, e porge alla scienza ontologica coll'oggetto in cui ella si esercita, i principii, onde vuol muovere, e il metodo, che la dee governare.

Egli è vero che l' intuito diretto della mente non basta a fare la scienza, ma ci vuol di più quella riflessione che ho denominata ontologica dall' obbietto, in cui ella si adopera. La quale arreca nel sao oggetto quella distinzione, chiarezza e delineazione mentale. che senza alterarne l'intima natura, lo fanno scendere, per così dire, dalla sua altezza inaccessibile, e accomodarsi alla umana apprensiva. Infatti lo spirito nostro, come finito, si smarrisce nella immensità dell'oggetto ideale, e si trova impotente ad appropriarsetantochè, se l'intuito fosse solo, l'uomo assorbito dall' Idea non potrebbe conoscerla, perchè ogni conoscenza importa la compenetrazione del proprio intuito, e la coscienza di noi medesimi. La ridessione pertanto dee accompagnare l'intuito primitivo; e qui mi contento di accennare il fatto, senza investigarne appieno il modo o le ragioni recondite, e senza sottoporre ad esame l'attinenza peicologica di quelle due potenze. Ma come mai la riflessione ontologica compie l'intuito? Circoscrivendolo e determinandolo mentalmente. E in che modo lo determina? Vestendolo di un sensibile. La visione dell'intelligibile, sotto la forma di un sensibile, è dunque opera della riflessione. Ma come mai un sensibile può esprimere un intelligibile? Nol può certamente per sè stesso, essendo essi disparatissimi. Nol può per un artificio arbitrario dello spirito; il quale, a tal uopo, dovrebbe ripensare l'intelligibile in sè stesso, prima che fosse dotato di una forma. Bisogna adunque di necessità conchiudere che l'innesto del sensibile sull'intelligibile, essendo cosa per sè arbitraria, e non potendo derivare dall'arbitrio dell' individuo, proviene da quello della società, in cui l'uomo nasce, e ori-Sinalmente dall'arbitrio stesso dell'Idea fattrice, che crea la propria espressione, appresentandosi allo spirito, sotto un' invoglia o forma sensitiva. La qual forma è la parola; onde il linguaggio è la rivepazione ristessa dell'Idea; che è quanto dire una successione di sensibili, per cui essa Idea rivela sè medesima all'intuito riflessivo dello spirilo umano, e compie l'intuito diretto, che gli porge di sè. Dal

che nesce, che guando la parola è alterata, i concetti ideali si corrempono proporsionatamente, se già una nuova rivelazione o un magisterio esteriore, organato dall'Idea stessa, non impediace che le nuove forme, incorporate colla loquela, influiscono nella notiria delle cose, che per essa si rappresentano. Salve questo case, i masibili, invece di esprimere l'Idea, la guastano, e il guasto si fa ser modo, che i concetti ideali son travisati dai concetti sensibili fachiusi nella parole, e l'Idea viene adulterata dalla metafora o dalla etimologia. Imperocchè il nostro spirito ha da natura una inclinazione grandissima a convertire le idee in fantasmi, gl'intelligibili in sensibili, e la mette in opera, pigliando in senso proprio la fgure ed i tropi, onde constano le varie lingue. Le aberrazioni catologiche, che viziarono la filosofia sin da' suoi principii, non prevennero bene spesso da altra cagione. Onde si deduce; con rigon di logica, la necessità della rivelezione, per inventare il linguaggio, e di un magisterio autorevole, per mantenere la debita comspondenza fra l'Idea e i segni, che l'esprimono. Ma per tornare al proposito, egli è chiaro che la psicologia non può meglio servin alla riflessione che all'intuito contemplativo, per afferrare il suo argetto, e che il sussidio, onde abbisogna la virtù riflessiva, non è interno, ma esterno, e dalla rivelazione procede. La teologia adsaque per tal rispetto, e non già la psicologia, vorrebbe essere un preliminare della scienza ontologica. Anzi l'uso della seconda ternerebbe da questo canto pregiudiziale, non potendo partorire altro effetto, che di trasformare gli intelligibili in sensibili, com'è appunto aceaduto ai psicologisti mederni, senza eccettuare eziandio quelli, che nel primo sembiante paiono più razionali, più acmici del senso e della immaginativa.

Si potrebbe obbiettare che i sensibili interiori hanno una certa parentela e congiunzione cogl' intelligibili, della quale l' ontologo può prevalersi e vantaggiarsi. Infatti, qual è il termine della riflessione psicologica, se non il pensiero? Giacchè il riflettere è un ripiegare l'azione cogitativa sovra sè stessa. Ora, sebbene il pensiero, come atto dello spirito, sia un mero sensibile interno, cioè una modificazione del proprio animo, appresa con quel santimento generico, che comprende tutti i modi e tutte le attuazioni del nestro proprio essere; tuttavia esso è congiunto a un elemento, o vogliam dire efflusso obbiettivo, senza cui non potrebbe sussistere. Questo elemento o efflusso consiste nella luce intellettiva, fuor della quale il pensare non è più agevole all'atto cogitativo, che il vedere agli occhi del corpo, immersi in tenebre profende. Me la luce

intellettiva, con detta con accencia metafora, perchè fa copia di sè stessa alla visiva virtù dell'intelletto, non è altro in sestanza che l'intelligibilità delle cose; la quale è l'Intelligibile stesso, cioè l'oggetto immediato della contemplazione. Siccome adanque, quando lo spirito pensa il suo proprio pensiero, egli apprenda di necessità l'oggetto ideale; pare se ne possa conchiudere che l'abito psicologico si confonde coll'ontologico per modo, che la psicologia può condurre all'ontologia. E veramente alcuni panteisti moderni di Germania sembrano aver fatto questo cammino, movendosi dal concetto di pensiero, come pensiero, per giungere all'Assoluto.

Il discorso è giusto, salvo l'ultima conseguenza. Il pensiero non può stare, senza l'intellezione, nè l'intellezione, senza l'Intelligibile, che è l'obbietto ontologico. Ciò è verissimo. Ma perchè il pensiero inchiude l'intelligibile? Perchè il pensiero è l'intuito dell'Idea, e dall'Idea si diffonde quella luce spirituale, che congiunta all'atto della mente forma esso pensiero. Ora la riflessione psicologica non ha per termine diretto il pansiero, come pensiero, ma il pensiero, come sensibile interno, cioè come atto dello spirito, e anindi non riguarda direttamente l'Intelligibile, che si congiunge col pensiero e lo illustra. Egli è vero che la riflessione del psicologo si connette per indiretto coll' Intelligibile; ma ciò non prova nulla in favore dei psicologisti; imperocchè non ne partecipa, se aon mediante quell'intuito mentale, che, al parer mio, è il vero e necessario strumento dell' ontologo. Se non che, l'atto riflessivo del psicologo afferra l'obbietto della contemplazione solo per modo indiretto, e come dire, in isbieco: giacche il termine immediato di tal riflessione è il pensiero, come atto della mente, cioè come sensibile: nè l'Intelligibile ci apparisce direttamente; come chi partecipa alla luce solare pei raggi riflessi, che gli feriscono la pupilla. Se adunque il filosofo si serve del solo strumento psicologico , egli avrà dell' oggetto ideale una nozione alterata dal sensibile cogitativo, e potrà solo comporre con essa una ontologia falsa e panteistica, come quella dei filosofi alemanni.

Fu avvertita ai di nostri l'importanza e la necessità del senso psicologico nelle inchieste filosofali <sup>4</sup>. Intendesi con questo nome uma speciale attitudine dello spirito a ripiegarsi sovra i suoi propriatti, chiamarli a rassegna, riprodurli, fermarli, rivolgerli a suo talento, squadrarli da ogni lato, scioglierli ne' primi loro elementi, e insomma far sovra di essì quel lavoro analitico, che si ricerca per

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vedi, fra gli altri, il Jouffroy, nella sua prefazione alla traduzione francese dell' opera dello Stewart sulla morale.

acquistarne la maggior contezza possibile. Si è notato eziandio che i fatti interni e psicologici essendo molto diversi dai fenomeni materiali ed esteriori. l'abilità opportuna allo studio di quelli si disforma dalla perizia, che serve all'esame di questi: onde accade spesso che gl'ingegni ben forniti dell'una manchino dell'altra, per disposizione naturale, o almeno per poca abitudine nell' esercitarla. Tuttociò è vero; ma il senso psicologico fa solo pro in psicologia; la quale è un ramo secondario della filosofia perfetta, nè può consistere, senza la scienza ontologica. Il troppo caso che dal Locke in poi si fa della psicologia, è una conseguenza naturale del psicolegismo del Descartes; da cui la psicologia ricevette il privilegio di scienza elementare negli ordini filosofici, come da una parte dei successori di lui fu mitriata, come scienza unica e principe. Or s'egli è vero, come è verissimo, che l'ontologia è la base e l'apice del sapere, ne segue che la dote più eminente nelle filosofiche indagini, è il discernimento, o vogliam dire, il senso ontologico, differentissimo dall' altro summentovato. Il senso ontologico è l'abilità speciale e pellegrina del contemplare; la qual consiste nel saper sottoporre magistralmente alla riflessione propria dell'ontologo l'intuito contemplativo, e far sì, che lo spirito ne afferri a capello il processo, e acconciamente a sè stesso od agli altri lo rappresenti; nella qual rappresentazione è riposta la scienza. L'intuito contemplativo è comune da natura a ogni uomo; ma la perizia opportuna per farlo riverberare pienamente e distintamente nella riflessione, è rara e conceduta a pochissimi. Essa sola può creare i tilosofi grandi; e chi ne ha difetto non si accinga a filosofare, elmeno per ciò che spetta alle regioni più eccelse e recondite delle scienze speculative. Egli è vero però che l'abitudine e una volontà forte possono moltissimo nell'avvalorare questa facoltà, come nell'accrescere ogni altra potenza, purchè il germe, che la natura ne porse, sia di qualche valore; onde niuno dee perdersi d'animo, nè togliersi dall'impresa. Io parlerò francamente, perchè parlo ai giovani: i buoni ontologi sono rarissimi, perchè rarissimi sono gl'iagegni volonterosi di toccar faticando la cima della sapienza. Mi ricordo di aver inteso dire a un matematico illustre che gli eccellesti calcolatori potrebbero essere in molto maggior numero, che non sono, se coloro, che vi danno opera congiungessero alla sufficienza naturale il magisterio dell'arte, senza il quale non pochi ingegni riusciti buoni o eccellenti sarebbero stati infimi o mediocri. Tuttavia è fuor di dubbio che la metafisica per questo rispetto partecipa più di ogni altra cognizione alla natura della matematica, e

Ichiede una grande specialità intellettiva in chi la vuol coltivare a levere: benchè nelle mani del buon cultore un piccolo germoglio possa diventare una pianta. Anzi, se si ragguaglia la storia delle que discipline, si troverà forse che i sommi metafisici sono ancor siù rari dei sommi geometri. Il che è vero e manifesto singolarnente nell'età moderna; perchè l'ingegno ontologico fu la dote prinitiva della nostra stirpe, e quasi un retaggio di quell' intimo e perfetto commercio, che i primi filosofi e contemplanti ebbero colle cose celesti. Ma questo retaggio ideale va scemando di mano in ma-10. secondo che gli uomini si scostano dal loro principio. Siccome però il genio primitivo si mantenne più intatto presso le nazioni rientali, inquiline del natio seggio di tutta la stirpe; l'ingegno oncologico prevale di gran lunga in Oriente; e fra le genti europee, isplende negli Alemanni, benchè soffocatovi in parte dagli eretici nflussi : giacchè la stirpe germanica ritrae, più che ogni altra di Zuropa, dell' indole prisca e nativa dei popoli subsolani. I filosofi nglesi posseggono in modo speciale il vero ingegno psicologico, il male ha verso l'altro la stessa proporzione, che la stirpe mista della gran Bretagna, in cui predomina il legnaggio teutonico, verso queto medesimo sangue rimaso più puro fra i casigliani del continene. Se non che, la psicologia inglese si scostò anch' essa dalla via lella perfezione, per opera delle influenze eterodosse, e del cattivo netodo, che da due secoli tiranneggia e perturba universalmente di studi speculativi.

Il Cristianesimo, ravvivando l'Idea a compimento, rinnovò eulandio il metodo, e riaccese fra gli uomini la fiaccola dell'ingegno intologico, che è la vera potenza ideale. Se si rianda tutto il prozesso degl' insegnamenti evangelici, si vede ch' essi muovono semre da un vero ontologico, per giungere ai fatti, in vece di camminare a rovescio, e fanno corrispondere mirabilmente il tenor dello cibile con quello delle cose reali; giacchè Iddio s' inchina alla napura mortale, acciò essa possa risorgere e ricongiungersi al suo principio (36). In virtù di questo genio ontologico, le dottrine critiane toccarono in Agostino, in Anselmo, in Bonaventura, in Tomnaso, nel Leibniz e nel Vico, la cima della metafisica, e purgaro-10 dalle nebbie del panteismo le antiche e venerande tradizioni del enno orientale e pelasgico. Ma da nessuna considerazione risulta neglio ciò ch' io dico, quanto da un semplice sguardo dato al libro lementare delle religione, cioè al Catechismo. Il quale è tutta l'onologia del volgo e dei pargoli, e dee essere la base dell'ontologia lei dotti, se non vogliono diventar da meno dei fanciulli e del po-

polo. Ora il metodo ontologico predomina nei catechismi cattolici, qualunque sia la forma estrinseca della esposizione, e la varietà accidentale degl' idiomi, dei paesi e dei tempi. Un catechismo alla cartesiana, che cominciasse dal dubbio, o procedesse per samplice analisi, sarebbe un mostro. La Chiesa, nell'accomunare ai pervoli e ai rozzi quell'avviamento metodico, che è proprio del sapere più pellegrino, si mostrò profonda conoscitrice della nostra natura, e sollecita conservatrice del suo decoro e de' suoi privilegi. Ella piglia l'uomo tenero e ineducato, e con mano potente trasportandele di volo in Dio, gli mostra schierato a'suoi piedi l'universo, e dipanzi l'eternità che lo attende: gli rivela il primo principio e l'altimo fine delle cose, la caduta dell'uomo e la redenzione, la ca sorte sopra la terra, i doveri che dee esercitare, i pericoli che des ricevere, i dolori che dee sostenere, i mezzi che dee adonerere, per uscir vittorioso dal cimento, e la beatitudine, che sarà il premio delle sue fatiche. Per tal modo il neofito assiste in imi rito all' opera divina, e ne contempla i successivi andamenti, secondo quello stesso tenore, che Iddio adoperò a effettuarli. Dala qual corrispondenza dei due ordini, propria della sintesi cattolica. pasce quella viva luce di evidenza, e quella ferma persuasione, che suppliscono al difetto di un sapere più ampio e squisito, e bestue a produrre, eziandio ne' semplici, i miracoli della fede e della carità cristiana. Questo modo di procedere è il solo ragionevole in egni maniera d'insegnamento speculativo : dal quale l'apalisi non vuol già essere sbandita, purchè venga precorsa e governata dalla sintesi. Il che ha luogo nell'educazione non meno che nell'instruzione; e la pedagogia non può essere perfetta, se non è ontologica nella teorica, come nella pratica. Ma oggi il psicologismo ha viziata intrinsecamente l'azione come il pensiero, la società come la scienza, e non si trova alcuna parte degli ordini umani, che si netta dalla pestifera infezione. E veramente i sistemi dei governi negativi, della sovranità del popolo, delle signorie assolute e dispotiche, e simili, benchè contrari fra loro in sembiante, sono l'applicazione di un solo principio, cioè del sensismo e del psicologismo, alla politica; cosicchè i reggimenti, che dovrebbono essere k civiltà impersonata e la ragione sociale, diventano lo strumento della forza, della barbaric, della corruttela.

Le cose finora discorse rispondono alla quistione accennata nelli rubrica di questo capitolo. Abbiam veduto che le cagioni obbiettive della declinazione attuale delle scienze filosofiche si riducono i due, cioè all' alterazione dei principii, e al traviamento del mete-

e, che è quanto dire al sensismo e al psicologismo. Siccome quele due eresie hanno radice in un disordine superiore, cioè nell'osuramente o nella negazione dei concetti ideali, dobbiamo, per empiere l'assunto, esaminare, in che versino integralmente queti concetti. Ma prima di por mano a questo arduo lavoro, ci sia latto di stringere in poche parole i punti principali del nostro proresso.

· Lo spirito umano, fin dal primo esercizio delle sue forze, qual mere pensaute, conobbe l'Idea, come principio di cognizione, aprendendola con un intuito immediato, che è l'effetto di essa Idea. ome principio creativo. In appresso la ripensò e svolse coll'aiuto ella parola, e la rivelazion della parola fu l'instituzione della filoeffa. Ma quando egli scadde dalla sua perfezione originale. l'Idea l'escurò, la parola alterossi, l'unità del nostro genere venne me-10, e salvo la stirpe eletta, le mortali generazioni perdettero l'inserità e la purezza di quel primigenio e divino ammaestramento. l'attavia la tradizione non fu spenta eziandio nel loro seno, e serà alcune reliquie del vero ideale, che tramandate di secolo in sewho, e di nazione in nazione, furono la base di quell'antico sen-D. che rifulse nei popoli pagani. L' Idea umanata i restituì all' umono eloquio la perfezione natia, e ritornò la conoscenza razionale A suo primiero splendore. Il Cristianesimo partori una filosofia noreile, che sovrestava di grande intervallo alla scarsa sapienza dei Bentili, per la notizia integrale del vero, che vi era racchiusa. Ma I seme divino non ebbe spazio, nè agio opportuno per fiorire e Yettificare; imperocchè la necessità di tutelare il vero divino conzo i peradossi e i sofismi ereticali, non permise ai Padri della Chiea di attendere exprofesso alle filosofiche inchieste; benchè alcuni li essi, accorrendo, altamente e profondamente speculassero. Neletà seguente degli Scolastici, la barbarie troncò in molte parti Alo della tradizione scientifica, e spogliò le discipline speculatve dei sussidii eruditi, onde abbisognano. Tuttavia alcuni somni ingegni mostrarono nelle due epoche che la radice del sapere. zioè i' Idea, era saua ed intatta: e la civiltà crescente, che educam il felice germe. l'avrebbe in breve a maturità condotto, senza opera di Lutero, che lo estinse nella religione di mezza Europa, del Descartes, che lo mise in bando dalla filosofia del mondo ristiano. Questi due uomini famosi, dissipando, per quanto era la loro, il doppio patrimonio della umana e divina sapienza, e

<sup>&</sup>quot;Secondo il senso che dò alla voce Idea, la frase d'Idea emanata è perfettamente orillega, come ai vedrà in appresso.

svellendolo dalle radici, rallentarono i nascenti progressi delle civiltà moderna; onde altri vegga con quanta ragione ne siano osservati e riveriti come maestri. Cartesio diede lo sfratto a ogni tradizione religiosa e scientifica: si fece scettico a fine di credere: negò l'Idea, e si accinse a rifarla coll'opera del senso interiore. Questo spensierato ardimento partorì il psicologismo e il sensismo, come due gemelli ad un corpo; dai quali, poco stante, uscirono il materialismo, il fatalismo, l'immoralismo, l'ateismo, l'idealismo, il panteismo, lo scetticismo, e gli altri mostri o ludibrii della filosofia moderna, che misero in fondo la scienza, riducesdola alla nullità presente. La filosofia è morta, o per dir meglio, la vera filosofia non vive più altrove, che nella religione. Quivi è d' uopo cercarla, chi voglia tuttavia vantaggiarsene e fruir la sua luce; poichè quella, che oggi s' insegna, è una vana ombra, una larva ingannevole, un languido fantasma, che non può gustare agli spiriti virili, e usi ad appagarsi solamente del vero. Ma la religione non ci porge altro, che gli elementi integrali della filosofa, cioè i principii e il metodo: il resto dee esser opera dell'ingeno e degli studi. Per instaurare adunque le discipline filosofiche . celi è d'uono rappiccare il filo rotto della tradizione, rifondare la sciesza nell' Idea legittima e cristiana, ripigliando il lavoro scientifico conforme al tenore di essa. Ma l' Idea cristiana è ella veramente identica alla Idea razionale? E in che consiste sostanzialmente l'Idea? La soluzione di questi problemi sarà la materia del capitolo seguente.

## **CAPITOLO QUARTO**

١.

## DELLA FORMOLA IDEALE.

Chiamo formola ideale una proposizione, che esprime l'Idea in nodo chiaro, semplice e preciso, mediante un giudizio. Siccome womo non può pensare, senza giudicare, non gli è dato di pener l'Idea, senza fare un giudizio, la cui significazione è la forpola ideale. La quale dee constare di due termini congiunti ineme da un terzo, conforme alla natura di ogni giudizio; e non me peccare per difetto, nè per eccesso. Peccherebbe per difetto. non contenesse tutti gli elementi integrali dell' Idea; che è mento dire, se tutte le nozioni, che cadono nello spirito dell'uop. non si potessero sinteticamente ridurre a qualcuno degli eleenti di quella. Fallirebbe per eccesso, se contenesse esplicatanente qualche cosa di più che gli elementi integrali, e se dei vari oncetti, che ci vengono significati, l'uno nell'altro si ritrovasse. Entrando in questa materia, non mi è possibile di procedere acontanente con quel rigore di metodo, che si addice alla ontoloia, cioè con una sintesi schietta e severa, come quella che non rebbe opportuna in un'opera di semplice apparecchio, qual si la presente. Siccome la dottrina, che espongo, benchè nelle sue Idici antica quanto il vero. è affatto aliena dagli ordini correnti elle scienze speculative, ho creduto di doverle spianar la via con na cotal maniera di esposizione, che mi permettesse di porre in Eguaglio i punti principali del processo da me usato con quello te oggi è in voga, ravvicinando il mio sistema, per quanto è posbile, alla filosofia regnante: la quale è per natura peicologica, Considera l'ontologia, come una pretta dipendenza della scienza rimentale dello spirito umano. Io credo tutto il contrario, e

13

GIOBERTI, Introduzione. Vol. II.

tengo per fermo, anzi spero di poterlo mostrare a suo luogo con una evidenza, che non lascerà nulla da desiderare, che l'ontologia è affatto indipendente dalla psicologia volgare, e che questa dipende al tutto da quella. Tuttavia, essendo verissimo che la psicologia dee corrispondere all'ontologia, e intrecciarsi con essa come i fatti colle idee si collegano, l'una può servire a confermare i dettati dell'altra, e conseguentemente giovare all'intento di un lavoro preliminare, qual si è quello che ora dò alla luce. Io farò dunque delle scorse e intramesse psicologiche ogni qual volta mi tornerà in acconcio, e procederò all'occorrenza, per via di anelisi e di sintesi. Tuttavia mi studierò di fare in guisa, che i punti capitali del processo sintetico vengano sufficientemente esplicati, e il discorso che ne risulta, sia atto a persuadere i lettori avvezzi alle materie speculative, porgendo loro il modo di correggermi utilmente, ogni qualvolta mi accada di scostarmi dal vero.

La costruzione della formola ideale si connette colla ricerca di ciò che io chiamo Primo filosofico. Coloro che per lo addietro sttesero alla speculazione, si travagliarono intorno a due inchieste, che in sostanza ad una sola si riducono, cercando alcuni di essi la prima idea, ed altri la prima cosa. La prima idea e la prima cosa sono quelle, da cui tutte le altre idee nell'ordine dello scibile, e tutte le altre cose nell'ordine del reale, in qualche guisa dipeadono; e dico in qualche guisa, perchè intorno alla special ragione di questa dipendenza i filosofi si partono in molte sette. Io chiamo Primo psicologico la prima idea, e Primo ontologico la prima cosa; ma siccome la prima idea e la prima cosa, al parer mio, s' immedesimano fra loro, e perciò i due Primi ne fanno un solo; io dò a questo principio assoluto il nome di Primo filosofico, e lo considero, come il principio e la base unica di tutto il reale e di tutto lo scibile.

Riguardo alla quistione del Primo ontologico, coloro che presero a trattarla si possono dividere in tre classi, e sono teisti, o naturalisti, o panteisti; i nomi dei quali bastano a chiarire qual sia il Primo riconosciuto da essi. Il Primo dei panteisti è la sintesi dei Primi ammessi dalle altre due sette; nella quale il concetto di Dio o quello di natura può avere la maggioranza, e imprimere nel panteismo una forma particolare. Tutti i filosofi orientali, che soli meritano il nome di antichi in senso assoluto, sono teisti o panteisti: il naturalismo schietto, cioè l'ateismo, è merce analitica, moderna ed europea. Nel sistema di Capila, per quanto apparisce all'esposizione, che ne fanno gl'indianisti, il concetto di natura

parere comune <sup>1</sup>, io non posso indurmi a credere che i settatori del Sanchia, detto volgarmente ateo, siano ateisti. Esporrò altrove le ragioni, per le quali io credo che Pracriti di Capila sia la natura nel senso dei panteisti, e però contenga un elemento divino. Quindi è, che io reputo lo schietto ateismo per estrano all'Oriente, almeno se si discorre delle scuole e delle dottrine, che levarono qualche grido in quei remoti paesi.

L'idea espressa dal Primo ontologico, qualunque siasi, non può esser semplice, ma dee comporsi di più concetti . che se non fossero connessi e organati insieme, non farebbero una idea unica. Nè questo organismo può sussistere, senza che fra i vari concetti da cui risulta. uno prevalga, come principio o radice logica, onde ali altri derivano. Ora questo concetto principale del Primo ontologico, precedendo alle altre nozioni solo nell'ordine logicale, riesce di necessità un Primo psicologico; e però da questo lato i metafisici. da cui parliamo, sono costretti ad uscire della ontologia schietta, e a rendersi psicologi. Che se la ricerca del Primo ontologico conduce di necessità a quella del Primo psicologico, ciò mostra che i due Primi debbono farne sostanzialmente un solo, e che h prima cosa dee anche essere la prima idea. Nè in vero il negozio può procedere altrimenti; giacchè ogni cosa è un concetto, e ogni concetto è una cosa; onde, essendo certo che il Primo psicologo dee produrre comechessia tutti i concetti, e l'ontologico tutte le cose, i due Primi vogliono di necessità accozzarsi e fare un Primo unico. L'aver disgiunti i due Primi partorì il psicologismo, e rovinò la filosofia tutta quanta, come si parrà dal progresso del nostro ragionamento. La riunione dei due Primi in un solo ci porge il Primo filosofico, che è veramente assoluto, cioè principio del reale e dello scibile.

I filosofi, che attesero alla ricerca del Primo psicologico, o per organare il Primo ontologico, o per rispondere a un quesito di psicologia, (comprendendo, com'è conveniente, nel loro novero, eziandio gl'institutori delle religioni,) si distinguono in un gran numero di sette, che sono differentissime, se non sempre nella sostanza, almeno nella forma. Non imprenderò a fare un novero esatto di tutte le idee, che furono battezzate per prime, perchè ciò vorrebbe opera lunga, nè si richiede strettamente al mio proposito. Ma non credo di scostarmi dal vero, riducendo le principali

<sup>\*</sup> Columnoun, Essai sur la phil. des Hind., trad. par l'authier. Paris, 1834, p. 9, 17, 34, 35.

di queste idee alle seguenti: l'Uno, il Necessario, l'Intelligente, l'Intelligibile, l'Incomprensibile, il Bene, l'Infinito, l'Universale, l'Immenso, l'Eterno, la Potenzialità assoluta, l'Atto puro e libero, la Causa, la Sostanza, l'Assoluto, l'Identico e l'Ente. Ora un'analisi spedita, che ciascuno può far da sè, dimostra che i tredici primi concetti non possono essere psicologicamente primitivi. Le Spinoza e i moderni panteisti di Germania hanno dato maggior voga alle idee di Sostanza, di Assoluto e di Medesimezza. Ma elle soco secondarie, poichè sono relative; e l'una ha rispetto alle qualità o si modi, che la presuppongono; le due altre importano l'idea stessa di relazione in genere, esprimendone la privazione. Ora un concetto relativo, risultando da due concetti anteriori, non può esser primo. Rimane adunque il concetto di Ente; il quale costituisce il Primo psicologico, e quindi il Primo filosofico, secondo l'avvertenza, che abbiamo premessa.

Che l'Ente sia il Primo filosofico è sentenza, come vedremo altrove, risalente ai tempi primitivi. Fra i moderni, che ne fecero professione espressa, il più illustre è, senza dubbio, Niccolò Malebranche, negletto da'suoi nazionali, i quali antepougono le factasie germaniche, o le frivolezze del Descartes, alle dottrine del più gran filosofo, che la Francia abbia avuto sinora (37). Non parlo di alcuni Tedeschi, che l'hanno risuscitata, ma solo in apparenza, alterandola e screditandola colle fole del panteismo. Ai di nostri, l'illustre Antonio Rosmini, nel suo Nuovo Saggio sulla origine delle idee, rinnovò in parte l'antica sentenza, e recò nella quistione, che fa il tema principale del suo libro, una profondità e acutezza d'ingegno, non frequente al di d'oggi. Come analisi psicologica, il suo lavoro intorno all'origine delle idee vince in perfezione quelli de' suoi precessori, e giovò senza dubbio alla scienza; niuno avendo fatto sinora un esame così compiuto e sagace del Primo psicologico, per quanto soggiace alla riflessione. Ma questa non basta alla scienza speculativa, non bosta alla stessa cognizione analitica dello spirito, la quale non può cansar gli errori, nè ottenere il suo intento, anche nel giro meramente sperimentale, se non si appoggia ai principii e alle conclusioni di una disciplina più eccelsa. Cosa, che al parer mio, non ha fatto il Rosmini; il quale procedendo, secondo gli ordini del psicologismo, arricchì, come osservatore analitico, il sapere di nuovi acquisti, ma gli nocque, come ontologo, non ritraendolo a quell'altezza, in cui i migliori antichi collocato l aveano. Il che non scema punto della giusta lode, che gli è doruta; giacchè lo scapito in questo caso si dee attribuire al metodo, e i

l

il guadagno all'ingegno; onde l'uno è colpa del tempo, e l'altro, merito del filosofo. Che se taluno mi chiedesse, perchè l'inclito autore abbia seguito un metodo vizioso; risponderei che non è dato ai migliori spiriti il vincere affatto le preoccupazioni del loro secolo. Esporrò le ragioni, che mi fanno parlare in questo modo. sapendo che ho da fare con uno di quegli uomini, che non si offendono di chi dissente dalla loro opinione, per amor del vero, ed espone le cause del suo dissentire <sup>1</sup>. Suppongo che il lettore conosca l'opera dell' illustre psicologo; altrimenti non potrebbe comprendere il mio discorso; giacchè mi è forza assoggettarmi a una concisione rigorosa, e ristringere in brevi formole gli altrui razionamenti.

La dottrina del Rosmini. per ciò che spetta al mio soggetto, si può ridurre a questa proposizione fondamentale; che il Primo psicologico non è identico al Primo ontologico. In ciò consiste sostanzialmente, al parer mio, tutta la parte erronea del suo sistema.
Ma siccome questa maniera di parlare è diversa da quella dell' illustre Autore, e oltre al principio, mi è d'uopo esaminare alcune
delle sue conseguenze, ridurrò la teorica rosminiana ai quattro punti seguenti:

- 1º Tutte le idee sono originate dall'idea dell'ente 2.
- 2º L'idea primitiva dell'eute rappresenta solo l'ente possibile 3.
- 3° La percezione dell'esistenza reale delle cose create è opera di un giudizio, per cui si fa una equazione fra l'idea dell'ente possibile, e l'apprensione sensitiva .
- 4º Il concetto della realtà dell' Ente assoluto, cioè di Dio, non si ha in modo immediato e per intuito, ma solo in modo mediato e per dimostrazione 5.

## Esaminiamoli.

- 1. Tutte le idee sono originate dall' idea dell' ente. Accetto questo primo pronunziato colle limitazioni, che accennerò in appresso, e non potrei esprimere in questo luogo, senza premettere altre mse.
  - II. L'idea primitiva dell' ente rappresenta solo l' ente possibile.
- <sup>22</sup> Queste parole, se non fanno molto onore alla mia perspicacia nel conoscere i Rosmimiani, chiariscono la lealtà e cortesia del mio procedere; e perciò le serbo.

(Nota della seconda edizione.)

ROSMINI, N. Sag. sull'orig. dell'id., sez. 5. Milano, 1837, tom. II.

<sup>5</sup> Ibid. part. 1, cap. 2, 3; part. 2, cap. 8; part. 6, cap. 2, tom. II et al. passim.

\* Ibid., sez. 8, part. 2, cap. 4; part. 4, 5, tom. II, sez. 6, part. 3, tom. III et al.

<sup>5</sup> Thid., sez. 5, part. 2, cap. 5, oss. 4, part. 6, cap. 2, tom. 11, sez. 6, part. 3, cap. 8, sez. 7, tom. 111 et al. passim.

Se quest'asserzione fosse vera, ne seguirebbe che l' idea del possibile precede quella del reale: il che è in prima contrario all'ordine psicologico. Imperocchè, secondo il processo naturale dello spirito, l'astratto susseguendo al concreto e nascendo da esso, la cognizione concreta del reale dee precedere la cognizione astratta del possibile. E quando altri affermasse che nel primo atto dello spirito occorre un ordine diverso, e che il principio dell'esercizio intellettivo si fa in un modo particolare, osservo che questo modo. qualunque siasi, dee conformarsi all'ordine logico. Ora secondo quest'ordine, il possibile presuppone il reale, perchè, senza qualcosa di reale, non si può concepir nulla di possibile. Se niente è ia effetto, niente può essere. Una potenza, che consistesse in una mera potenzialità, senza un atto precedente, non sarebbe una vera potenza, ma nulla. Quindi è, che Iddio dicesi atto puro, e nella sua attualità semplicissima s'inchiude il suo infinito potere. Nè si può affermare che la cognizione di questa verità sia opera del discorso risalente dall'idea del possibile a quella del reale; poichè anzi lo spirito discende dal concetto del reale a quello del possibile. In prova di che, suppongasi che noi non abbiamo effettualmente altra idea, che quella del possibile, e mi si dica se questa possibilità, come tale, è reale o solo apparente. S'ella è una mera apparenza, il principio dello scibile è distrutto, e lo scetticismo è inevitabile. Se all'incontro è reale, egli è chiaro che il primo concetto non rappresenta una possibilità mera, ma una realtà. Imperocchè un possibile reale, come possibile, è reale assolutamente, se non si riferisce ad una realtà anteriore, onde sia l'astratto; il che è contrario al caso presente, poichè parliamo del primo coacetto. Una possibilità mera, se merita fede, è una somma realtà, perchè non pure è reale, ma necessaria; e infatti tutti s'accordano intorno alla necessità dei possibili, come possibili considerati. Ora, se il possibile si rappresenta all'intuito dell'uomo, come reale, egli è chiaro che il concetto primitivo dee essere il reale, e non il posibile; giacchè il reale anche solo, è reale, e diventa possibile coll'astrazione; ma il possibile senza più, non può diventar reale, e non è possibile. Il far nascere adunque il primo concetto del reale da quello del possibile, e il supporre che questo possa stare senza quello, ripugna all'ordine logico.

Chiederà forse taluno in che modo il concetto del possibile nasca da quello del reale. Rispondo che il possibile, non essendo altro che il reale in quanto è pensato, nasce dalla riflessione dello spirito sul concetto primo della realtà; imperocchè l' uomo avendo il potere li ripensare i suoi propri atti, dopo aver avuto l'intuito del reale, può affisare il suo spirito sopra esso intuito e farvi sopra attenta considerazione. In questo atto riflessivo l'oggetto immediato del pensiero è lo stesso pensiero, cioè l'intuito; siccome però l'intuito apprende la realtà, ne segue che l'atto riflessivo non può apprendere l'atto intuitivo, senza percepire eziandio il reale seco congiunto; non già in sè stesso, poichè in tal caso l'atto riflesso non differirebbe dal diretto; ma bensì nell'intuito. Ora il reale considerato dalla riflessione nell' intuito perde l'individualità, che lo fa reale, e conserva solamente quella forma astratta e generica. che lo fa possibile. La trasformazione psicologica del reale in possibile risulta dunque dall'unione della riflessione coll'intuito: la relazione dell'oggetto verso la riflessione dà occasione al concetto del possibile, come la relazione dell'oggetto verso l'intuito produce la nozione del reale. Così, pogniamo, io ho dinanzi agli occhi un corpo triangolare, e acquisto, guardandolo, l'idea di un triangolo reale; ma poscia, ripensando questa medesima idea, e considerando iltriangolo non fuori di me, ma nel mio spirito, ho l'idea del triangolo possibile; perchè il concetto di quel triangolo è applicabile a un numero infinito di triangoli effettivi. Insomma, il concetto del reale diventa concetto del possibile, perdendo la sua concretezza, e facendosi astratto: il che succede per opera della riflessione.

L'idea dell'Ente vuol essere considerata in due momenti diversi, riguardo allo spirito che la possiede, cioè nell'atto primo e nell'atto secondo. L'atto primo è opera dell'intuito, l'atto secondo della riflessione. Nell'atto primo l'Ente si rappresenta, come realtà mera, semplicissima, assoluta, necessaria, perfetta; nell'atto secondo, come possibile. Ora la possibilità presuppone la realtà, nè più nè meno, che la riflessione presupponga l'intuito. La proporzione e la corrispondenza, che corre fra i due atti psicologici, e i due stati ontologici, è perfetta. La nozione di possibilità importa un lavoro intellettuale, cioè un'astrazione, che non può cadere nell'intuito, facoltà semplicissima, la quale si aggira nella mera contemplazione dell'oggetto, com'è in sè stesso, senza nulla aggiungergli, nulla levargli. Il possibile non può esser meglio intuito cogli occhi dello spirito, che veduto con quelli del corpo e appreso sensatamente.

E in vero, se l'oggetto dell' intuito fosse il possibile, converrebbe supporre che il possibile è reale, il che ci riconduce al raziocinio di prima; ovvero che un oggetto può sussistere solamente in qualità di possibile, il che è assurdo. Infatti, possiam chiedere, se

il termine obbiettivo dell'idea dell' Este è nello spirito, o facti dello spirito. Se ci si risponde che è nello spirito, si apre l'adite a tutte le conseguenze scettiche del psicologismo, e la verità obbiettiva delle cose ne vien distrutta senza rimedio. Ma il Rosmini albraccia espressamente la sentenza contraria, e stabilisce che l'idea dell'ente è una vera entità distinta dallo spirito, ch'ella è numericamente una per tutti gli uomini, immensa, eterna, immutabile, assoluta 1. S' ella è dunque fuori dello spirito, come può essere un mero possibile? E se fosse tale, come potrebbe sussistere e effecciarsi alla mente dell' uomo? Come potrebbe comunicarle quala luce intellettiva, onde il Rosmini discorre, e che è la fonte dell'istuito? E poi, che cosa sarebbe questo pretto possibile? Fors'è l'idea dell'ente possibile, in quanto si trova nella mente creatrice? Ma in tal caso noi avremmo l'intuito dell'ente possibile nell'Ente reale, cioè in Dio, secondo la dottrina di santo Agostino, di see Bonaventura e del Malebranche; il che si nega espressamente dal Rosmini 2. Confesso che non so ben capire, qual sia il concetto, che l'illustre Autore si forma dell'entità obbiettiva dell'ente ideale; imperocchè in alcuni luoghi egli sembra considerarlo, cone un non so che di mezzano fra Dio e lo spirito umano: quasi che ua mezzo di tal sorta si possa logicamente ammettere (38). Non vi ha mezzo possibile fra il Creatore e la creatura, tanto che l'ente ideale del Rosmini, se non è Iddio stesso, cioè l' Ente reale, è di necessità una cosa creata; e allora, come può aversi per immenso, eterno, assoluto, immutabile? E come cansare lo scetticismo? Giarchè le conseguenze ontologiche sono le stesse, sia che si consideri l'idea dell'ente, come un sensibile interno, e una modificazione dello spirito nostro, (ipotesi espressamente ripudiata dal Rosmini,) sia che si abbia per un non so che di esterno. ma contingente, relativo, e da Dio disgiunto. Oltre che, come mai questo ente ideale potrebbe stare fuori dello spirito, senza costituire una cos reale? Imperocchè, la sussistenza, secondo il Rosmini medesimo. essendo la realtà, il dire che l'ente possibile sussista, e l'affermare che sia reale, è tutt' uno.

Ciò che indusse in errore un ingegno così accurato, come quello del Rosmini, si è l'uso del metodo meramente psicologico, che consiste nel discorrere dei fatti interni, per mezzo della riflessione

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il Rinn. della fil. del Mam. esam., cap. 35, 39, seq. Nuor. Sag., sex. 5, part. 2. cap. 5, oss. 1. tom. II, p. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Il Rinn, della fil. del Mam. esam., p. 49?, 493, not. 503, 504, 505, 613, 617, 618, 620, 621. Nuor. Sag., tom. II, p. 477-480 et al. pass.

sola 1. Qual è infatti il punto, onde muove la riflessione nel suo procedere? E un atto dello spirito, che ripiegandosi sul proprio intuito. crea con questo replicamento il pensiero riflesso. Ora abbiamo testè veduto che il concetto del reale si trasforma in concetto del possibile, quando trapassa dall'atto intuitivo all'atto ripensativo. Non è adunque meraviglia, se il pensiero piegandosi sul proprio intuito, e trovandovi il concetto dell'ente possibile, vi si ferma, e lo reputa primo; perchè in effetto esso è tale riguardo alla riflessione, che è lo strumento appropriato alle psicologiche indagini. Ma se il psicologo, non arrestandosi a questo punto, passasse più avanti, e smettendo il suo proprio strumento, pigliasse quello dell' ontologo, si valesse della riflessione, che chiamammo ontologica, e applicasse il suo pensiero non già all' intuito solo, ma all'oggetto dell'intuito, cioè all'ente, lo vedrebbe, qual è in sè stesso, nella sua assoluta realtà semplicissima. Se non che, io quest'ultimo progresso il psicologo diverrebbe ontologo: il che ripugna ai canoni e agli usi del psicologismo.

III. La percezione dell' esistenza reale delle cose create è opera di un giudizio, per cui si sa una equazione fra l'idea dell'ente possibile e l'apprensione sensitiva. Non credo che una equazione possa darsi fra un sensibile e un intelligibile, che sono elementi affatte diversi; giacchè l' equazione suppone identità. Ora, che medesimezza può avere il sensibile, come tale, coll'intelligibile? Se il sensibile sosse identico all'intelligibile, questo sarebbe inutile, e il sensibile si manifesterebbe da sè medesimo, come quello che sarebbe intelligibile di propria natura, e i sensisti avrebbero ragione. Se adunque l'intelligibile e il sensibile sono dissormi, come mai potrà aver luogo una equazione sea l'uno e l'altro?

L'illustre Autore confessa egli medesimo di aver tenuto que to cammino. Parlando dell'antica dottrina cattolica, così favella: « Ugnun vede, che io pervenni agli stessi ri« sultamenti, ma per un'altra via. La Scuola teologica; arti, come dissi, dalla medita« sione di Dio: io parlii semplicemente dalla meditazione dell' uomo, e mi trovai non« dimeno pervenuto alle conchiusioni medesime. Questo riuscire ad un medesimo termi« me da due opposte strade, egli è, parmi, una conferma, una riprova della verità. Ma
« oltracciò la dottrina, se non erro, ricevette per tal modo una nuova illustrazione, una
« maggiore evidenza, e fors' anco lo stesso linguaggio trovò maggior precisione e più
« sicuro e fermo andamento il ragionan-ento.» (Il Rimov. della fil. del Mam. esam.
p. 408, 409.) Le conclu ioni non sono le atesse, poichè il Rosmini non ha potuto psicologicamente riuscire ad altro che all' ente possibile; il quale da sè solo non può essere
di alcun momento in ontologia, ne servir di base allo scibile, nè dare un valore obbiettivo e scientifico neppure alle inchieste psicologiche. Tutto il divario nasce appunto
dalla diversità del metodo seguito. Quello del Rosmini è ottimo e valido, purchè non
sia primo, nè unico, purchè compia l'ontologismo, senza voler farne le veci. In questo
modo solamente l'analisi del nostro Antore petrà purgarsi de' suoi difetti, fondarsi sul
saldo e arricchire la scienza.

Il giudizio non può essere una equazione fra due elementi diversi, se non in quanto essi hanno qualcosa di comune, cioè d'ideatico fra loro. Ora questa identità non può consistere altrove, che nell' intelligibile. Bisogna adunque che i due termini del giudizio partecipino dell' intelligibile, e siano intellettivi, acciò l' identità, e quindi l'equazione abbia luogo. Ma l'apprensione sensitiva non è un elemento intellettivo. Dunque l'unione della mera apprensione sensitiva coll'idea dell'ente possibile non farà mai un giudizio. Potrebbe alcuno rispondere che, secondo il Rosmini, il giudizio succede, in quanto lo spirito avendo sempre innanzi a sè l'idea dell' ente, ravvisa in essa i sensibili, onde riceve le impressioni, e vedendoli nell'ente, conosce che sono davvero, e forma il giudizio. Ma in tal caso, anche i fantasmi, foggiati di proposito, o nati spontaneamente dalla virtù immaginativa, dovrebbero aversi per cose reali, giacchè si scorgono pure nell' ente, di cui abbiamo assiduamente l'intuito. Perchè dunque non crediamo alla realtà loro? Egli è chiaro che non basta veder le cose attraverso il concetto dell'ente, per chiarirsi della loro sussistenza, ma fa d'uopo applicar loro cotal concetto, per un espresso e positivo giudizio. Ora io chieggo, qual sia la regola, che determina quest' applicazione. Forse tal regola risiede nell' impressione esterna e sensata, che differisce dalla specie interna e fantastica? Ciò non si può dir, senza circolo: giacchè la prima di queste impressioni non differisce dalla seconda, se non in quanto l'idea di esistenza all'una, e non all'altra viene applicata. L'applicazione di questo concetto diversifica le due impressioni; tanto è lungi, che la diversità dell' impressione determini l'applicazion del concetto. Oltrechè, per aggiustare il concetto dell' ente all' impressione sensibile, bisogna conoscerla; imperocchè a caso e alla cieca non si può fare un'applicazione; ma se il sensibile è già conosciuto, l'idea vi è già applicata, e sarebbe inutile e ridicolo l'adattargliela nuovamente. Insomma, non si può immaginare un paragone tra l'intelligibile e il sensibile in universale, nè tra il sensibile reale e il sensibile fantastico, per poterne conchiudere che l'intelligibile conviene a quello e non a questo, senza supporre che il sensibile, qualunque siasi, è un concetto ; perchè il paragone può solo aver luogo tra due concetti. e fuori di essi è affatto inescogitabile. Ma il concetto del sensibile, come sensibile, ripugna, giacchè quel che è sentito non può soggiacere, come tale, all'atto cogitativo. Il sensibile non può esser pensato altrimenti, che nell'intelligibile. Se dunque la cosa sentita è un concetto, il giudizio, che la riunisce coll'idea dell'ente.

è già fatto: se non è un concetto, il paragone e il giudizio non possono succedere. Nel primo caso, si ricade nella petizion di principio: nel secondo, si suppone un giudizio formato con un solo concetto, cioè un giudizio, che non è giudizio.

Inoltre. L' illustre Autore vuole con questo giudizio spiegare il concetto di esistenza, ch' egli chiama sussistenza delle cose. Ma come può nascere questa idea dal detto giudizio, anche supponendo la possibilità di esso? Da un lato occorre soltanto una impression sensitiva: dall'altro si ha pure il concetto dell'ente possibile. S' uniscano insieme i due termini : che ne dee risultare? L'idea di una impressione possibile, e nulla più. I due termini non possono dare quello, che non hanno in sè. Fra l'esistenza e la possibilità dell' esistenza corre un intervallo infinito, che non può essere superato, se pon dall'onnipotenza creatrice. Da che dunque emerge il concetto di esistenza? Dal possibile? No certo. Dall'impressione? Ma l'impressione non ha nulla d'intellettivo, non è un concetto, e non può produrre alcuno, salvochè si approvi l'ipotesi dismessa e ripugnante del sensismo, dalla quale il Rosmini si mostra alienissimo. Dall'accozzamento del possibile col sensibile? Ma se ciascuno di essi in separato non può dare quel che non ha. nol potranno nè anco riuniti.

Il Rosmini accenna in alcuni luoghi che l'idea di sussistenza, come idea, è il mero concetto dell'ente possibile; e che in quanto se ne distingue, non è una idea, ma un giudizio. Ora egli è chiaro che la voce sussistenza o esistenza non esprime un giudizio, se non in quanto significa un concetto. Bisogna dunque spiegar l'origine del concetto. Un giudizio si può chiamar concetto, in quanto è una idea composta, che contiene le nozioni espresse separatamente dai termini della proposizione. Ora quali sono i termini del giudizio rosminiano? Il sensibile e il possibile, e nulla più. Ma siccome abbiamo testè veduto che questi due termini riuniti insieme non possono procreare l'idea di esistenza, questa non può essere nè meno un giudizio.

Bisogna anche guardarsi dal confondere l'idea di sussistenza colla sussistenza stessa della cosa. Parmi che il Rosmini apra l'adito a questo grave errore, dicendo che quando si concepisce la sussistenza d'una cosa, l'elemento intellettivo è la sola idea dell'ente possibile. Se ciò fosse vero, ne seguirebbe che il concetto proprio, espresso dalla voce sussistenza, sarebbe la sussistenza medesima dell'oggetto. Imperocchè chiunque vede che i vocaboli ente possibile e sussistenza non sono sinonimi e che quindi hanno

£

un significato almeno in parte diverso. Ora in che consiste il diverso? Certo nell' idea del reale, che viene espressa dalla seconda parola, non dalla prima. Se adunque il concetto del reale non farparte dell' elemento intellettivo, ma della cosa, ne segue che il concetto del reale e il reale sono tutt' uno; il che è impossibile a pensare. Eppur su questa confusione si fonda il discorso dell' illustre Autore. Imperocchè affermando che la persuasione della sussistenza dei corpi è opera di un giudizio composto del concetto di enta possibile e dell' impressione sensitiva solamente, egli suppone che la sussistenza e l' idea della sussistenza siano una cosa medesima. Ma siccome noi intendiamo ciò che vien significato dulla voce sussistenza, egli è chiaro che il concetto come concetto, e la cosa siguificata si diversificano. Ma come si possono diversificare, se il solo elemento intellettivo, che s' itrometta in questo negosio, è il concetto dell' ente possibile?

Il punto che abbiam per le mani accenna a una quistione gravissima e difficilissima, di cui la filosofia moderna ha dismesso perfino il titolo; cioè, onde pasca e in che risegga il concetto della concretezza e individualità delle cose? Imperocchè, se ogni concetto è generico, come crede il Rosmini, come possono concepiral il concreto e l'individuo? L'illustre Autore, per uscir d'impaccio, su costretto a negare che l'idea della concretezza e della individuità sia una vera idea, riputandola per un mero giudizio. Ma questa soluzione, come apparisce dal sovrascritto discorso, non si può far[buona in alcuna guisa. L' uomo ha un vero concetto della realtà individuale, cioè dell'esistenza. Or come può acquistarla? Forse colla sensazione o col sentimento? Ma queste facoltà ci rivelano soltanto modificazioni e qualità subbiettive. Colla percezione degli Scozzesi? Ma tal percezione sola non basta; perchè ella non ci rivela le forze, cioè le sostanze e le cause create, a cui le esistenze finalmente riduconsi. Coll'idea del possibile? Ma il possibile non può dare il reale. Con astrazioni di un altro genere? Ma le astrazioni seguono la nozione del concreto, non la precedono: presuppongono esso concreto, e non possono procrearlo. Egli è dunque d' uopo supporre che il concreto e l' individuo si conoscono, mediante un intuito speciale, diretto e analogo alla percezione scorzese; da cui però differisce, in quanto ci rivela, non la sola corteccia, ma la sostanza e realtà delle cose. Mi contento ani di accennare la soluzione del quesito, che dichiarerò fra poco, acciò niuno possa inferire dal discorso sin qui fatto, che io voglia derivar l' idea di sussistenza da quella dell' Ente reale senza più, perchè ho sostituito il reale al possibile, come oggetto immediato del conoscimento intuitivo. Questo processo sarebbe cattivo, come apparirà in breve, e condurrebbe diritto al panteismo. Noi vedismo veramente ogni cosa nell' Ente reale, presente alla mente nostra; ma non è questo il concetto immediato, da cui deduciamo l' esistenza effettiva degli oggetti cresti. Imperocchè, siccome l'Ente intuito non è soltanto reale, ma eziandio necessario e assoluto, se affermassero l' esistenza reale delle cose, in virtù di questo semplice concetto, dovremmo inferirne che tutte le cose sono modificazioni divine, e necessariamente sussistono; onde cadremmo nel panteismo. La notizia delle cose finite non si acquista dunque applicando loro l' idea dell' Ente reale e assoluto.

IV. Il concetto della realtà dell' Ente, cioè di Dio, non si ha in modo immediato e per intuito, ma solo in modo mediato e per dimostrazione.

Questa proposizione rosminiana consèguita necessariamente dalle due sovrascritte. Il Rosmini osserva che il considerare Iddio. come oggetto immediato della cognizione intuitiva, è opinione di san Bonaventura (39), e la rigetta espressamente 1). E certo non si può ammettere, se l'intuito non coglie altro, che l' Ente possibile. In tal caso, la sola via acconcia ad acquistar la cognizione dell' Ente sovrano è la dimostrazione. Ma acciò la dimostrazione sia valida, ella dee fondarsi sopra una sintesi anteriore: imperocchè la deduzione è un artifizio intellettivo, con cui si riproduce dello spirito in modo suo proprio ciò che già si conosceva dianzi per una apprension primitiva, ed è piuttosto la dichiarazione del noto, che la scoperta dell' ignoto. La sintesi raziocinativa e la deduzione hanno d'uopo, come l'analisi e l'induzione, di appoggiarsi a una notizia fondamentale, che vada innanzi, e sia, benchè veria di forma, simile nella sostanza a quella che soprarriva. E il principale divario consiste in due cose; l'una, che il discorso deduttivo e induttivo si fa nel tempo e con successione; laddove quella, che io chiamo sintesi primitiva, è istantanea, non ha processo cronologico, e consiste in un semplice intuito immanente. L'altra, che nel raziocinio e nell'analisi lo spirito dà al vero una forma subbiettiva, scomponendolo, ricomponendolo, maneggiandolo a norma delle proprie leggi, senza però alterarne la sostanza

<sup>\*</sup> Vedi la nota 38 di questo volume.

intima; laddove nella sintesi primogenia lo spirito non reca altre del suo, che l'intuito, ed è semplice spettatore dell'oggetto presente, contemplandolo qual è in sè stesso, senza nulla aggiungervi o levarne. E tanto è lungi, che la mia sentenza si apponga all'assunto di conoscere Iddio per modo dimostrativo, che anzi lo appoggia, perchè la dimostrazione non può sussistere, se non trae la sua forza da un intuito precedente. Le prove dell'esistenza di Dio sono a priori od a posteriori. Ora fondandosi le une e le altre sovra un sillogismo, la cui minore contiene un semplice fatto contingente esterno o interno allo spirito, esse non potrebbono avere un valore apodittico e assoluto, se il processo dimostrativo, che pianta il vero sul fatto, non fosse precorso da un intuito, per cui il fatto si radica nel vero, come si chiarirà in breve.

Nè si vuol già credere che l'intuito sia perfetto, e contraddica al contrapposto altamente filosofico, che viene instituito dalla rivelazione fra la squisita conoscenza oltramondana e quella che occorre negli ordini presenti, rozza, inadequata, manchevole, per ispecchio e in enigma 1, come parla l'Apostolo. La perfezione dell'intuito umano in questa vita è solo in potenza: l'atto di questa cognizione pecca e difetta da ogni parte, come i primi moti e conati di ogni forza nascente e tuttavia novizia. Quindi e, che l'Idea è bilaterale: l'una delle sue facce è l'Intelligibile, cioè l'Ente reale e assoluto; l'altra il sovrintelligibile, cioè l'intima essenza di esso Ente. Noi apprendiamo il sovrintelligibile, perchè per istinto siamo consapevoli della nostra potenza di apprenderlo, quando venga rimosso ogni ostacolo. La notizia enigmatica, a cui accenna san Paolo, importa la presente incomprensibilità delle cose : e la cognizione speculare è la scienza analogica, che possiumo avere di una parte dell'incomprensibile, per deduzioni raziocinali, o per rivelazione. Infatti l'analogia è una spezie di riverbero intellettivo, per cui una cosa si conosce imperfettamente in un'altra, come in uno smiraglio appannato, che ne riflette l'imagine infoschita e sfumante 2. Basti aver qui accennate queste cose, sulle quali altrove ricorreremo.

Il Primo filosofico è adunque l'Ente reale, come idea madre, e cagion principe di tutte le cose, riunisce le proprietà degli altridue Primi. In questa locuzione composta la prima voce accenna particolarmente alla relazione psicologica, e la seconda all'ontologica, benchè i due concetti si compenetrino insieme, e si unizzine

<sup>1 1</sup> Cor. XIII, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vedi i passi del Gersone citati nella nota 39 di questo volume.

perfettamente. La quale si potrebbe esprimere col solo vocabolo di Ente, giacchè l'Ente senza più, non è l'ente possibile, ma bensì il reale e assoluto. E noi la piglieremo spesso in questo senso, contentandoci di aggiungervi l'epiteto di reale, ogni qual volta, potrebbe nascere qualche equivocazione.

Esaminato e veduto, in che risegga il Primo filosofico, fermiamoci per un istante a considerare l'intuito, o sia l'atto cogitativo. che ha l'iniziale apprensione di quello. Non voglio già esporre in questo luogo la teorica di tale, intuito; la quale da sè sola fa una intera scienza; ma solo avvertire alcuni punti della dottrina del Rosmini. in cui l'illustre Autore si dilunga dal vero. Abbiamo testè avvertito ch'egli tiene il concetto primitivo dell'Ente, per astratto. generico, rappresentativo del mero possibile; e che considera la persuasione della sussistenza dei corpi, non già come idea, ma come effetto di un giudizio. Queste due asserzioni muovono da un terzo errore, che ricorre a ogni tratto nelle opere del Roveretano: cioè dalla confusione dell'idea riflessa colla idea diretta o intuitiva. che alcuni chiamano percezione nel senso dato a questa voce dalla scuola scozzese. La percezione o idea diretta è l'intuito, o sia l'apprensione immediata dell'oggetto: l'idea riflessa è l'intuito dell'intuito, la percezione della percezione, l'opera del pensiero ripiegantesi sovra sè stesso. Il termine dell'intuito, o della apprensione immediata, è l'obbietto in sè stesso, cioè l'obbietto finito o infinito, ma sempre reale, concreto, positivo, individuale. Il termine della riflessione è l'intuito, e con esso l'idea dell'oggetto, non quale è in sè stesso, ma astratto, generalizzato, spogliato di ogni individualità, e ridotto alla condizione di mero possibile. Ondechè l'idea diretta o sia la percezione, e l'idea riflessa convengono insieme, sia pell'essere entrambe un atto del pensiero, sia nella sostanza del loro oggetto; ma differiscono pel modo, con cui apprendono esso oggetto; perchè l'una lo piglia, qual è in sè stesso, nella sua concretezza, e come reale: l'altra lo afferra nella sua strettezza, e come pensabile, cioè possibile, qual si è pello spirito; giacchè la possibilità delle cose è la pensabilità loro. Ora il Rosmini confonde in primo luogo l'idea riflessa colla percezione, e dà a questa le proprietà di quella, considerandola, come il mero concetto dell'ente possibile, astratto, generico; laddove dalle cose dette apparisce che tal concetto è prettamente riflesso, e presuppone l'intuito immeliato dell'oggetto, cioè dell'Ente, nella sua realtà concreta e individua. In secondo luogo, egli confonde altresì la percezione dei rensibili colla sensazione e col sentimento, ripetendo dal senso il

concetto dell'individualità delle cose. Conseguenza verissima, se egni idea o percezione è astratta e generica; giacchè l'astratto e il generico non possono suppeditare il concreto e l'individuale, che è il loro maggior contrario; ma falsa, se l'uomo percepisce i sensibili per un intuito così immediato e diretto, come quello, con cui apprende l'Ente reale. Questa cognizione immediata dei sensibili è la percezione dei filosofi scozzesi; la quale io credo essere un fetto indubitato, di cui una osservazione attenta è buon testimonio. Egli è vero che la percezione sola degli Scozzesi non basta a derei was intera notizia delle cose sensibili, spirituali e materiali, rivelandoci soltanto le proprietà sensitive, senza elemento intelligibile, per cni le concepiamo, come sostanze e cagioni. La percezione della scuola di Edimborgo non è adunque bastevole, per dichiarare appieno il concetto dell'esistenza de'corpi, e fa d'uopo ricorrere a un altro principio, di cui parleremo fra poco. La percezione del Reid s'immedesima in sostanza colla percezione sensitiva corporea del Rosmini ; il quale osserva acutamente ch' ella per sè non dà la cognizione dei corpi, e che ci vuole inoltre un elemento intellettivo, riposto, al di lui parere, nell'idea dell'ente possibile. Ma l'ente possibile, astratto, generico, può egli dare il concetto d'individeslità? No certamente. Dunque, conchiude il Rosmini, noi ammettiamo l'individualità, non già in virtù di una idea, ma per opera di un giudizio. Il che non si può sostenere, per le regioni anzidette; conciossiachè in fine il nome stesso d'individuo, di cui ci serviamo frequentemente, dee pure esprimere una idea determinata. La quale non si può avere altrimenti, che mediante un intuito della individualità stessa, simile all'intuizione primitiva dell'Ente reale, connaturata alla nostra mente.

Abbiam presupposto finora che l'Ente reale sia concreto, singolare, individuale; sentenza, che ha mestieri di qualche dichiarazione. Il concetto di concretezza, di singolarità e d' individualità è
composto di due elementi, l'uno positivo e l'altro negativo. L'elemento positivo è ciò che si afferma e si pensa, quando altri prenunzia queste voci, e che non si può definire, perchè ogni definizione tornerebbe men chiara della cosa stessa; è insomma quello
che si ha dinanzi allo spirito, quando l'Ente e il reale in sè stesso,
con un atto diretto e immediato si percepisce. L'elemento negativo è il limite, la contingenza, l'imperfezione. Tutti i concreti, i
singolari, gl'individui creati sono imperfetti, perchè finiti; e fiati
perchè contingenti; donde nasce eziandio la verità e la pluralità
loro. Ora, quando applichiamo all' Ente reale le nozioni di singo-

larità . individualità e concretezza . bisogna rimuoverne l'elemento negativo, perchè l'Ente è assoluto infinito. Di che seguita che l'Ente si può altresì dire astratto, generale e universale, in quanto tali concetti esprimono l'assenza di quell'elemento negativo, che nelle nozioni contrarie si acchiude. L'Ente è adunque astratto e concreto, generale e particolare, individuale e universale ad un tempo. ma sotto vari rispetti . e in modo diverso dalle creature . perchè possiede bensì l'elemento positivo contenuto in ciascuna di queste nozivni, ma non l'elemento negativo, che l'accompagna. Egli è concreto e individuale, perchè reale e positivo in sommo grado: è astratto e universale, perchè puro e schietto, cioè sgombro da ogai forma, infinito, assoluto. La concretezza e l'individualità sono il reale, senza l'ente; l'astrattezza e la generalità sono l'ente, senza il reale: le prime doti alle esistenze effettive, le seconde all'ente possibile appartengono. Dalle une nascono le cose create: dalle altre le idee riflesse. La divisione del concreto e dell'astratto. dell'individuale e del generale, è l'analisi dell'Ente reale : l'Ente reale à la sintesi di quelle proprietà (40).

Ho accennate queste avvertenze, per chiarire come il nostro Primo psicologico, non che essere una mera astrazione, è la realtà stessa, e nou ha nulla di astratto, fuorchè la semplicità e la purezza intrinseca della sua natura; la qual purezza, non che contraddire alla realtà, è necessaria a costituirla in grado assoluto e supremo. L'uomo certo non comincia coll'astratto; e questa sola avvertenza basta a provare che lo spirito umano non può avere col concetto dell'ente possibile la prima entratura nel campo della cognizione : giacchè tal concetto si fonda in quello dell'Ente reale, reso astratto della riflessione, che disgiunge mentalmente la realtà obbiettiva della notizia di esso ente. Egli è vero che la maggior parte dei filosofi moderni considerano eziandio come astratta, la notizia dell'ente schietto, cioè dell'Ente reale; onde nasce quel pronunziato ripetuto in cento libri, che l'idea dell' essere è una mera astrattezza. Il che è verissimo dell'ente possibile; ma se s'intende dell'ente reale, ciò è tanto vero, quanto il dire, che lo spazio infinito sia tondo o quadro o di altra figura; poiche l' Ente in sè stesso è il principio di tutto, e la fonte della concretezza non meno che delrastrattezza. La logica moderna ha una gran paura di mutare gli astratti in concreti; e in ciò ha ragione; ma non si cura di convertire il concreto in astratto: il che è un altro vizio, più grave ancora del primo, e lo precede per ordinario. Imperocchè il vero primitivo essendo concreto in sè stesso, benchè contenga, riguardo

al nostro spirito, il germe delle astrattezze, l'uomo dee mutara il concreto in astratto, per poter convertire l'astratto in concreto. E però, quando si dà opera alla seconda conversione dopo la prima, si disfà il lavoro già fatto, e si ristaura, almeno in parte, lo stato genuino e natio delle cose. Così, verbigrazia, i realisti del medio evo con la loro umanità, arboreità, Socrateità e altre simili squisitezze, si affacendavano a ricomporre, almeno verbalmente, la realtà dell'ente distrutto dalle astrazioni peripatetiche del nominalismo; benchè nell'impresa loro fosse da lodare più l'intenzione che l'effetto. Il trasformare il concreto in astratto è dunque un male, senza compenso, poichè annulla il vero primitivo; laddove il processo contrario è un male, che può riuscire a bene, se ristora, almeno in parte, il vero dianzi sbandito.

Il discorso umano è una vicenda continua di sintesi e di analisi. e il lavoro della riflessione è un astrarre e un concretizzare continuo. Dal fare e alternare e connettere insieme, bene o male, queste operazioni, pasce la bontà o la viziosità del metodo scientifico. Distinguansi due specie di astrazione e di composizione, l'una legittima e naturale, l'altra illegittima e contraria alla natura. L'astrazione rea consiste nel dissociare gli elementi concordi, e nel disfare la siatesi naturale delle cose. Ad essa tien dietro la cattiva composizione, che accozza insieme gli elementi discordi, ordisce una sintesi mentale, contraria alla reale, e genera una vera illusione fantastica, simile alla Maia delle scuole indiche. L'astrazione legittima discioglie la sintesi apparente e illusoria, e distingue gli elementi pugnanti, confusi da quella. Finalmente la diritta sintesi ricongiunge gli elementi accordanti, e rifà, o per dir meglio, riconosce la sintesi reale dell' Idea e della natura. Ora l'astrazione, che separa l' Ente e l'Uno dalle esistenze e dal moltiplice, distruggendo il fantasma immaginativo, che gl'immedesima insieme, e la composizione, che restituisce l'intelligibile a norma dell'Ente, il sensibile a norma dell'intelligibile, sono entrambe buone e legittime. Laonde in questo caso si muta il falso astratto in vero concreto, convertendo il falso concreto in vero astratto.

L'idea dell'Ente, come l'abbiam dichiarata, contiene un giudizio. Egli è impossibile che lo spirito abbia l'intuito primitivo dell'Ente, senza conoscere che l'Ente è; giacchè nel caso contrario. l'essere sarebbe il niente, e l'Ente reale non sarebbe reale; il che ripugna. Nè la realtà dell'Ente si affaccia allo spirito, come usa cosa contingente, relativa, che può non essere; ma sì bene, come necessaria, assoluta e tale, che il contrario non è pensabile, non che

fattibile. Infatti l'uomo non può pensare il nulla; e questa impotenza non è meramente subbiettiva, e derivante dalla contraddizione, che v'ha a pensare, senza alcun termine intellettuale, ma eziandio obbiettiva; imperocchè lo spirito conosce che il nulla è non pure inescogitabile, ma impossibile in sè stesso. Laonde il detto giudizio si può significare dicendo: l' Ente è necessariamente, purchè si noti che il concetto espresso dall'ultimo vocabolo non fa altro che dichiarare una proprietà inerente all' Ente stesso, come Ente. Che se spesso è opportuno d'indicar questa nota con un vocabolo distinto, qual si è quello di ente necessario, ciò accade, come vedremo ben tosto, perchè la prima di queste voci è abusata nel comune linguaggio, e può riuscire equivoca, quando si adopera separatamente.

Il giudizio: l' Ente è necessariamente, contenuto nell'intuito pri-.mitivo, non è pronunziato dallo spirito con un atto spontaneo e libero, come gli altri giudizi. Lo spirito in questo caso non è giudi-Ce, ma semplice testimonio e uditore di una sentenza, che non esce da lui. Infatti, se lo spirito fosse definitore e non semplice spettatore, il primo giudizio, base di ogni certezza e di ogni altro giudizio, sarebbe subbiettivo, e lo scetticismo fora inevitabile. L' autore del giudizio primitivo, che si fa udire dallo spirito nell'atto ·immediato dell' intuito, è l' Ente stesso; il quale, ponendo sè medesimo al cospetto della mente nostra, dice: io sono necessariamente. Questa parola obbiettiva, in cui consiste il fondamento di ogni evidenza e di ogni certezza, perviene allo spirito, per opera dell'Intelligibile, cioè di esso Ente dotato d'idealità assoluta. Infatti · l' Ente rivela sè medesimo, e dichiera la propria realtà al nostro pensiero, mediante l'intelligibilità connaturata alla sua essenza e necessaria all' esercizio della virtù cogitativa in ogni spirito creato. L'intuito riceve la notizia dell'Ente dall'Intelligibile, onde trae del pari la sua potenza intuitiva; e siccome l' Ente è l' Intelligibile estesso, egli viene da noi inteso in'quanto si pone, e si pone, in quanto s'intende: l'idealità e la sussistenza s'immedesimano insieme. Lo spirito intuente vedendo l' Ente come suo obbietto, contempla seco l'autonomia, che gli è propria: ma non l'afferma con un atto volitivo e determinato, come incontra negli altri giudizi: imperocchè, conoscendolo col medesimo atto, in cui risiede l'essenza dell'apprensione intuitiva, l'affermazione, che ne consèguita, non procede dall' intuito, ma dall' obbietto stesso, cioè dall' Ente, rampolla. Egli è vero, che quando il pensiero si ripiega sovra di sè, e l'intuito primordiale entra nel dominio della riflessione, l' uomo dice prima a

se stesso, poi agli altri: l' Ente è; ma questo è un giudizio riflessivo, non intuitivo. Il giudizio riflessivo è volontario, sobbiettivo, umano; tuttavia è legittimo e ha un valore obbiettivo, perchè è la semplice ripetizione del giudizio intuitivo, che lo precede, lo fonda e lo autorizza. La ragion dell'uomo, per questo rispetto, è veramente la ragion di Dio e quindi possiede un'autorità senza appello (\$1).

La ripetizione del giudizio obbiettivo e divino, fatta per opera della riflessione, è il primo anello della filosofia, come artificio umano. Ma questo anello si congiunge con un giudizio divino. e ricava da esso ogni sue virtù: onde segue che la filosofia ha la sua bese nella rivelazione, che Iddio a rigor di termini è il primo filesso, e che la umana filosofia è la continuazione e la ripetizione della filosofia divina. Iddio non è dunque solamente l'oggetto della scienza, ma ne è eziandio il primo maestro; ed è maestro dello scibile. perchè è l'Intelligibile. Il lavoro filosofico non comincia nell'uomo, ma in Dio; non sale dallo spirito all' Ente, ma discende dall' Este allo spirito. Eccoti la ragione profonda, che chiarisce la verità del ontologismo, e l'assurdità del sistema contrario. La filosofia, prima di essere una opera umana, è una creazione divina; laddove i psicologisti, frodando la filosofia del suo appoggio celeste, e spiccasdola dall' Ente, ne fanno un mero artificio umano, la condannano a un dubbio doloroso, e le assegnano il nulla, come suo principio e conpimento.

Fra il divino giudizio primitivo e l' umano giudizio seconderio. cioè fra l'intuito e la riflessione, corre il mezzo della parola, per cui il vero intuitivo si fa accessibile alla facoltà ripensante, e l'umo è in grado di ripetere a sè stesso ed agli altri il giudizio di Dio. Ma la parola, che esprime la realtà dell' Ente, fu creata dall' Ente stesso, ed è una seconda rivelazione, o per parlare più esattamente, la rivelazion primordiale, vestita di una forma dallo stesso rivelatore; la quale è una proposizione, che esprime umanamente la divina pronunzia. La riflessione, munita di questa proposizione obbiettiva, si appropria il giudizio corrispondente, lo ripete, lo esplica, e ordisce col suo aiuto il lavoro scientifico. Dal che si vede che il giudizio divino è espresso da una proposizione equalmente divina, nella ripetizione riflessiva della quale consiste il principio, e nella esplicazione il proseguimento della filosofia umana. Accenno di volo ciò che ho già dichiarato in parte, (e dichiarerò meglio in appresso, ) per mostrare, come le idee che vo sponemdo s' intreccino insieme e formino un sistema unico.

Nel detto giudizio abbiamo il principio della formola ideale. Me

si è dianzi avvertito che questa formola dee consistere in un pronunziato composto di tre concetti diversi. Ora siccome nella prefata sentenza il concetto è unico, e i tre termini risultano dalla sua replicazione, ci è d'uopo cercare un altro giudizio, che congiunto al primo ci porga le tre nozioni richieste. Questa indagine si fonda in un postulato, la cui ragionevolezza risulterà dalla soluzione medesima.

Il nuovo giudizio, di cui andiamo in traccia, dee intrecciarsi col primo, e comporre con esso un solo giudizio. Altrimenti, la formola ideale si comporrebbe di due giudizi separati, e in vece di una formola, ne avremmo due. La formola ideale è organica, e tutte le sue parti debbono concatenarsi insieme logicamente, e formare un sol corpo. Ci è d'uopo adunque incominciar la ricerca da qualche concetto, che da un lato si diversifichi sostanzialmente da quello dell' Ente, e dall'altro abbia seco una connessità intrinseca.

Il linguaggio ci somministra un vocabolo, il cui significato ha col concetto dell' Ente una stretta parentela, come apparisce dalla sua etimologia medesima. Il qual vocabolo è quello di esistenza, comune a tutte le lingue moderne, che traggono dal latino. Pigliamolo ipoteticamente, e proviamo, se con esso si può costruire la formola, che andiamo cercando.

La voce latina existere suona apparire, uscir fuori, emergere, mostrarsi, e si usa a significare la manifestazione, o sia l'esplicazione di una cosa, che prima era come occulta, avviluppata, implicata in un'altre, e che uscendone si rende visibile di fuori 1. Questo è il senso suo proprio ed etimologico, donde nasce il metaforico, che si dà alla parola esistenza nella nostra volgare favella. Ma la propria significanza della dizione italiana, benchè metaforica, rispetto alla latina, in quanto applica all'ordine metafisico delle cose ciò che latinamente si dice dell'ordine fisico, le risponde tuttavia a capello, per un altro verso; imperocchè nei due concetti si accenna il passaggio dalla potenza all'atto 2. L'existere latino annunzia l'operazione, per cui una cosa, che prima era potenzialmente, comincia a essere attuale; e l'esistenza del nostro idioma asprime pure un concetto analogo, come vedremo ben tosto. Il solo divario si è, che giusta l'antico vocabolo, l'attuazione della poten-

La Crusca chiama esistenza l'essere in atto, e esistente ciò che è in atto (Diz. del-1 Mag. ital. Padova, 1828, tom. Ill, p. 819.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Il Forcellini la sinonima con prodire, apparere, ezire, e la traduce colle voci itaiane uscire, apparire, venir fuori. E osserva, che « saepe ponitur pro esse, ita tamen ut aliquem semper motum adsignificet exeuntis, apparentisve, essere, comparire.» (Lexic. latav., 1805, tom. 11, p. 250.)

za è meramente esplicativa, laddove nel moderno è produttiva e creatrice; onde per questo rispetto si può dire che noi metaforizziamo la voce del Lazio. Egli è vero che il volgo e bene spesso anche i filosofi pigliano la voce esistere, come sinonima di essere, e viceversa; onde dicesi che Iddio esiste, e che il mondo è; ma queste locuzioni, benchè molto usitate, non hanno annullata affatto la prima significazione (42). E gli orecchi delicati ben se ne accorgono, com'è accaduto al Vico, studiosissimo e conoscentissimo della esattezza filosofica delle voci, il quale appuntò il Descartes di aver detto: penso, dunque sono (43) 1. Ma il Descartes, il cui acume nelle materie filosofiche non era straordinario, usa a ogni poco promiscuamente le due voci, e non mostra di avere il menomo sentore del loro divario; tanto che la semplicità del filosofo chiarisce ia questo caso la perfetta innocenza dello scrittore (44).

Oltre la relazione della potenza e dell'atto, la voce existere esprime o almeno accenna un altro elemento intellettivo di non piccola importanza, che vuol essere avvertito. Imperocchè essa consta, come ognun vede, della particella ex e del verbo sistere. On questo verbo e i suoi simili o i suoi derivativi esprimono, qual nii qual meno direttamente, quel concetto metafisico, che corre preso i moderni sotto la voce di sostanza; la quale deriva dal vocabelo latino substantia, di bassa lega, usato però da Seneca e da Quintiliano, e così necessario nelle discussioni filosofiche, che la sua assenza si fa sentir troppo spesso negli scritti di Ciceroue<sup>2</sup>). Quindi pure ne nacque il substratum, che piace ad alcuni moderni. La parola existere, accennando alla sostanza col verbo, e alla derivazione colla particella, inchiude il concetto di una sostanza, che trovasi potenzialmente in un' altra, e che in virtù di questa trapasse allo stato attuale, e comincia a reggersi da sè stessa. Questa sintesi mentale dell'originario concetto corrispondente alla voce exsistere, è sufficientemente adombrata dall' etimologia di tal voce.

Si avverta ancora che la particella ex indica nel senso proprio e materiale un moto dal didentro al difuori, come la particella in esprime un moto contrario, ovvero quella insidenza e quella quiete, che è l'effetto di un conato operante dal difuori al didentro: il che chiaro apparisce, se la voce exsistere si ragguaglia colla voce insistere. Metaforicamente poi, la particola ex dà ad intendere l'azione, per cui la causa produce l'effetto; onde la voce esistere

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vico, Op. lat. Mediol., 1835, tom. I, p. 106 107, 135. Cons. ibld., p. 54.

<sup>3</sup> Il Forcellini la definisce essentia, natura, qua quaeque res est (Lexic., tom. IV. p. 255). La Grusca la circoscrive assai meglio, e la distingue nel senso più propris dall'essenza (Diz. della ling. ital. Pae., tom. VI, p. 1144).

nel significato originalmente metaforico, che per noi è divenuto proprio, mette inuanzi allo spirito l'assioma di causalità, nello stesso modo che le voci latine subsistere, substare, e il nostro sussistere rappresentano quello di sostanza.

Raccogliendo insieme tutti questi concetti indicati dalla voce esistenza, ed espressi, quando essa si adopera con proprietà maggiore, possiam dire che l'esistenza è la realtà propria di una sostanza attuale, prodotta da una sostanza distinta, che la centiene potenzialmente, in quanto è atta a produrla. Ondo seguita che l'idea di esistenza non può star da sè, e si riferisce necessariamente ad un' altra, verso la quale ha la stessa attinenza, che l'effetto verso la sua cagione. Ora questa idea madre non può essere, se non quella dell' Ente. Lo spirito, considerando l'esistenza, come un effetto, è costretto a cercare una causa; ma se questa causa è un'altra esistenza, siccome ciò che esiste è un effetto, egli è costretto di risalire a un' altra cagion superiore, finchè ne trovi una tale, che sia mera causa, senza essere effetto: cioè, che sia causa assoluta e necessaria di sua natura. Nè il processo in infinito torna possibile, poichè per via di esso si avrebbe soltanto una successione infinita di effetti, senza causa alcuna; che è quanto dire di effetti. che non sarebbero effetti, non avendo causa, nè sarebbero cause. avendo ragione di effetti. Ora l'Ente puro, assoluto, necessario, è la sola causa veramente prima, perchè è la sola cosa, che sia per propria natura, e non dipenda da alcun' altra. L' idea di esistenza à adunque inseparabile da quella dell' Ente, e ci si rappresenta. come un effetto, di cui l' Ente è la cagione.

In che modo l'esistenza è prodotta dall' Ente? Se si procede a posteriori, salendo dall'effetto alla cagione, si riesce di necessità a conchiudere che l'effetto è implicato nella causa, l'esistente nell' Ente, e che la produzione è una semplice esplicazione. Si dovrà dunque rigettar la creazione, e abbracciar la dottrina dei panteisti e degli emanatisti. Infatti, come mai si potrebbe ottenere un'altra conclusione, procedendo a posteriori? Chi cammina a questo modo, sale dall'effetto alla causa, e conchiude che la causa dee contenere in potenza l'effetto, perchè l'effetto è un atto, che presuppone la potenza. Ma la causa può contenere virtualmente l'effette in due modi; comprendendo in sè stessa la sostanza di esso effetto, e avendo solo il potere di mutarne la forma, eplicandola, ed estrinsecandola; ovvero traendo dal nulla, non solo la forma, ma la sostanza della cosa prodotta. Secondo il progresso a posteriori, non si può pervenire a conoscere la virtù creatrice;

imperocchè, per giungere a questo termine. sarebbe d' uono annullare l'effetto, prima di aver trovata la potenza, che lo produce. Ma se l'effetto si annulla mentalmente, non se ne può più riavenir la cagione, giacchè manca la base, a cui si appoggia il discorso. Possiamo infatti rappresentarci il processo a posteriori, come una projezione diritta B--A, nella quale col punto B s' indica l'idea dell' esistenza, col punto A l' idea dell' Ente, e col tratto lineare il processo discorsivo dello spirito. Ora, se lo spirito vaol concepir l' Ente, come creatore, bisogna che prima di giungere al punto A. egli annulli col pensiero il punto B, che esprime l'esistenza; giacchè ciò che sussiste non può essere creato, in quanto già sussiste. Ma in primo luogo l'annullare il concetto, su cui gira tutto il discorso, è logicamente assurdo. In secondo luogo, se si annulla B prima di giungere ad A, come mai si potrà toccare la meta? Nè si dica, che anche annullaudo mentalmente B, la notizia preconcetta, che si ha di A, permette di continuare il ragionameato; perchè se si ha una notizia preconcetta di A, ciò mostra che si ragiona a priori, e non a posteriori. E veramente il discorso comune, con cui i filosofi e i teologi provano la creazione, non è s posteriori, se non in apparenza, e si fonda sovra una sintesi a priori, come tutti i discorsi di questo genere. Ma se in effetto si casminasse a posteriori, l'emanatismo e il panteismo sarebbero l'esito necessario del ragionamento, come farò vedere in luogo più opportuno.

In vece adunque di cercare, come l'esistente sia prodotto dall' Ente, bisogna stabilire come l'Ente produca l'esistente. (Questi due modi di parlare indicano la stessa ricerca. ma esprimono due metodi affatto contrarii.) La causalità è certamente il nesso, che congiunge insieme i due termini della proposizione. la cosa prodecente colla cosa prodotta. Benchè l'idea di causa sia suscettiva di varie modificazioni, egli è chiero che quando si applica all'Ente, la si dee pigliare in modo schietto e assoluto, senza alcuna limitazione; altrimenti non potrebbe adattarsi a quest uso. Ora la cause nel suo significato schietto e assoluto, è prima ed efficiente, e se non avesse queste due proprietà, non sarebbe veramente causa. Come prima, ella non è l'effetto di una causa anteriore: come elficiente, non produce la semplice forma o modalità de'suoi effetti. ma tutta la sostanzialità loro. Perciò, se rispetto all'effetto, come effetto, la causa, di cui parliamo, è veramente causa prima; riguardo all'effetto, come sostanza contingente, la Causa prime è eziandio Sostanza prima, cioè sostegno della sostanza, rispetto alla

quale la cosa effettuata è sostanza seconda solamente. Ora la Caunrima e efficiente dec esser creatrice, perchè, se non fosse tale. non potrebbe possedere quelle due proprietà. Non sarebbe prima. pigliasse d'altronde la sostanzialità dell'effetto prodotto: non sarebbe efficiente, se la contenesse in sè, e l'estrinsecasse, come fattrice, e non come creatrice. L'uomo dicesi veramente causa efficiente, non già di sostanze, ma di modi; tuttavia, anche rispetto ai modi, non è creatore, perchè li produce, come causa seconda. per una virtù ricevuta dalla Causa prima. L' idea di creazione è adunque inseparabile da quella di causa, presa in senso assoluto. E siccome l'idea di causa costituisce uno dei primi principii della ragione, ne segue che il concetto di creazione si dee annoverare fra le idee più originali e più chiare dello spirito umano. E veramente non è possibile il disgiungere l'atto creativo dalla causa operante, mà la virtù creatrice dalla potenza operativa, se la causa e la sua efficacia si concepiscono, come infinite e assolute. Ora siccome il concetto delle cagioni, eziandio secondarie e finite, involge quello di una Cagion prima, infinita, ed è una semplice astrazione e m vdificazione di esso, ne segue che l'idea di creazione è in ogni caao inseparabile da quella di causalità.

Si dirà forse da un lato che i teologi e i filosofi, i quali ammettono l'idea di creazione, la tengono per un mistero altissimo, per un dogma incomprensibile; e dall'altro lato, che tutti i filosofi antichi l'ignorarono, e molti moderni l'impugnano risolutamente. Oltrechè, se la creazione fosse razionalmente evidente, il panteismo non avrebbe sedotto in ogni tempo le menti più profonde e sagaci, nè tornerebbe in campo a ogni poco nelle scuole dei filosofi; conciossiachè questa dottrina è appunto plausibile al giudizio di molti, perchè promette e si vanta di spiegare il fatto della esistenza universale, senza ricorrere alla creazione.

Rispondo che il concetto di creazione non è più chiaro o più oacuro degli altri concetti, appartenenti alla formola ideale. Ogni
concetto ideale ha due facce, l'una intelligibile e l'altra sovrintelligibile, e si può paragonare a un punto luminoso, che spicca in
mezzo alle tenebre, facendoci sentire e in un certo modo vedere,
a costringendoci ad ammettere, l'oscurità, che lo circonda. Il chiare presuppone l'oscuro, come a vicenda l'oscuro non si apprende,
senza l'aiulo del chiaro. Ora l'oscuro dell'Idea è il sovrintelligibile:
il quale si riproduce in ogni parte del mondo ideale, e trovasi nel
concetto di Ente, come in quello dell' atto creativo. E siccome il
concetto di Ente è la radice e il principio delle altre nozioni idea-

li, così l'impenetrabilità dell'Ente è la radice e il principio delle altre oscurezze: ond'è, che per esprimere l'elemento inescogitabile. ci serviamo del nome di essenza. La creazione, considerata come il nesso tra la causa assoluta e il suo effetto, è chiarissima, e tanto chiara, quanto la causalità in genere; giacchè la causa non può essere altrimenti, che creatrice, se non è limitata, vale a dire, se è semplicemente e assolutamente causa. Ora la causa è l'Ente in relazione coll'effetto. l'Ente, come operatore e causante : donde sèguita, che se l'essenza è impenetrabile in sè stessa, oscura pure dee essere l'essenza della causa, e quindi anche l'essenza dell'atto causante, cioè della creazione, giacchè l'atto dell'Ente proviene dall'essenza. Il sovrintelligibile della creazione si rifonde in quello dell'Ente, e ne riproduce l'oscurità; non potendo noi concepire. come si possa fare una cosa dal nulla, perchè non possiamo comprendere l'essenza dell'Ente, e il modo intrinseco delle sue operazioni. Ma ciò che da un lato torna incomprensibile, dall'altro riesce chiarissimo; giacchè il cominciamento dell'esistenza è quello. che costituisce l'effetto, e la sua relazione verso la causa; onde non è possibile l'intendere menomamente il significato di questa voce effetto, (così frequente nel favellar comune degli uomini,) e di tutti i vocaboli, che in qualche modo esprimono l'azioue, senza avere almeno una notizia confusa dell'atto creativo. Ma qual è l'essenza di questo atto? Qual è il modo, con cui l'Ente opera e dà principio a ciò che dianzi non esisteva? Qual è in somma la ragione intima della creazione? Lo spirito umano non può rispondere a queste domande; benchè la sua impotenza non derivi da una oscurità speciale dell'atto creativo, semplicemente preso, ma dalla sua relazione coll'essenza della causa creatrice. Il che tanto è vero, che la stessa oscurità si trova nel capire la sola efficienza dei fenomeni; giacchè la produzion dei fenomeni, o sia modi delle cose, è pure una vera creazione. Che se i panteisti e gli emanatisti ammettono questa creazione, benchè non la comprendano più dell'altra, ciò succede per due cagioni. L'una, che vi sono costretti dall' assioma di causalità, che verrebbe mero del tutto, se la creazione dei fenomeni si dichiarasse per impossibile, come quella delle sostanze. L'altra, che l'uomo ha in sè nel suo libero arbitrio, e fuori di sè. l'esempio e la prova di questa efficienza formatrice; onde, benchè inetto a comprenderla, l'ammette, come un fatto sperimentale. Luddove egli non isperimenta l'efficienza delle sostanze, ma la conosce per opera della sola ragione. come un privilegio dell' Ente increato.

I filosofi Gentili trasandarono e dimenticarono il dogma della creazione, molti moderni lo impugnarono, e per evitar lo scoglio del mistero, ruppero in quello dell'assurdo, cioè nel panteismo. Ma ciò che prova, se non l'orgogliosa flacchezza dello spirito umano? Se non che, questa verità non fu più infelice degli altri dogmi ideali; giacchè si trovana e si trovarono in ogni tempo dei sensisti e degli scettici, come dei panteisti. L'oscurità della creazione proviene da quella dell' Ente; onde, se i panteisti ripudiano la creazione, perchè è in parte oscura, gli scettici più logici negano l'Ente, perchè non è affatto chiaro. Egli è vero che, negando l'Ente, commettono il massimo dei paralogismi : ma ciò loro non rileva, perchè nel sovvertire il principio di ogni logica, in virtù della logica stessa, e nel toccare per diritto raziocinio il colmo dell'assurdo, consiste appunto il pregio sovrano dei Pirronici. Tutti i falsi sistemi di filosofia e di religione hanno in comune il torto di negare il chiaro in odio dell'oscuro, laddove il retto filosofare prescrive di ammetter l'oscuro, in grazia del chiaro, da cui è inseparabile. Anche gl' idealisti e i fatalisti negano la realtà de' corpi e del libero arbitrio, a causa dell'arcana loro natura. Oltrechè, v'ha una ragione particolare, per cui i filosofi, specialmente antichi, trascurarono il dogma della creazione, anzichè le altre parti della formola ideale; ed è, che la creazione è semplicemente un'attinenza, un nesso, una copula degli altri due termini: laddove questi esprimono una verità sostanziale. L'Ente e le esistenze, sostanze permanenti, immediate allo spirito, quello radice di ogni conoscimento, queste soggette alla sensata apprensiva, non potevano così di leggieri occultarsi alla veduta; laddove egli è facile il non percepire distintamente, e l'alterare o negare riflessivamente l'atto creativo, che non è una sostanza spirituale o sensata, ma un modo immanente e semplicissimo. Che più? L' Idea stessa dell' Ente fu alterata più o meno da tutti i filosofi antichi e moderni estranei al Cristianesimo, e questa alterazione, come vedremo più innanzi, fu la causa principale, per cui oscurossi il concetto dell'azione creatrice.

L'Ente è adunque di necessità creatore, se è cagione delle cose. Ma egli è veramente cagione? Noi l'abbiamo supposto, non provato. Infatti, se si procede a posteriori, salendo dal concetto di esistenza all'idea di Ente, questo si dee bensì ammettere come causante, giacchè la sua azione è necessaria, per ispiegare l'altro concetto; se non che, in tal caso la causalità divina non si può concepire, come creatrice, ma solo come emanatrice, conforme a ciò

che abbiamo dianzi avvertito. Se poi si discorre a priori, siccome non si ha ancora il concetto riflessivo di esistenza, in che mode l'Ente assoluto potrà essere conosciuto, come cagione? L'idea dell'Ente reale non inchiude per sè stessa il concetto di causa agente al difuori: altrimenti, si dovrebbe concepire, come necessariamente operante: la creazione non sarebbe libera; e una creazione fatale conduce al panteismo. Infatti, se Iddio non crea liberamente, le sne fatture debbono essere necessarie e assolute, come Iddio stemonè possono distinguersi dalla natura divina. L'idea dell'Ente inchisde la potestà di causare, ma non l'atto causante, se quest'atto è libero nella sua causa, e contingente ne' suoi effetti. Anzi la stessa potestà di creare non può essere conosciuta, se non dopo l'atto: perchè la potenza è un astratto conoscibile susseguentemente alla sua attualità, che ne è il concreto. Se adunque s'ignora l'atto creativo dell'Ente, (e s'ignora sempre da chi ripensa soltanto l'intuito dell'Ente schietto,) non si potrà pure conoscere la potenza, ch'egli ha di creare: e però non sembra più agevole l'ottenere a priori. che a posteriori, il concetto di creazione. Insomma, se la nozione di esistenza precede quella dell'Ente, non ci è verso di poter salire all'Ente creativo; e se all' incontro si ha solo l'idea dell'Ente schietto, senza quella di esistenza, come si potrà concepire esso Ente qual causa creatrice?

E pure io credo quest' ultimo progresso per sè facilissimo; sè ci veggo altra difficoltà, fuori di quella, che nasce dalle inveterate abitudini dello spirito nell'esercizio speculativo. Quando l'uomo si è avvezzo a un modo di vedere, e la sua mente si è per così dire connaturata a una speciale applicazione, e ad un riguardo particolare verso gli oggetti, egli è difficile, per non dire impossibile, che da lui si scorga ciò che si attiene ad una posizione diversa, anzi contraria; sovrattutto, se all'assuetudine propria si aggiunge coll'uso della età presente e vicina, il peso gravissimo della pratica universale, dell'autorità e dell'esempio. I filosofi più moderni, non eccettuati eziandio quelli che si credono ontologisti, si sone talmente avvezzi al psicologismo, che questo metodo si è volto lore in natura. Ora la situazione intellettiva, in cui il psicologismo colloca lo spirito, è buona e giusta per qualche verso; ma falsa per altri rispetti, e oso dire per li più importanti, perchè parziali, eccentrica, circoscritta da angustissimi limiti. L'ontologista si trasporta nel centro e nel sommo dello scibile, coglie con una girata d'occhi tutte le attinenze delle cose, contemplandole dall' Ente. che è la cima e il mezzo dell'universo; laddove il psicologista, lecato in un punto della circonferenza, può solamente squadrarne una piccola parte. Il primo è comparabile ad un viaggiatore, che per conoscere la pianta di una città e le sue pendici, sale sopra il pinnacolo dell' edifizio più centrale ed eccelso, donde può senza muoversi, girando solo il capo, vagheggiarla tutta: il secondo somiglia a chi per sortire lo stesso effetto si affacciasse ad un verone o ad una finestra, che scuopre una piccola parte del paese. Ora il problema della creazione, sul quale il psicologismo si mostra affat. to incompetente, è sopra ogni altro rilevantissimo. D'altra parte, la risoluzione ontologica di esso, sola plausibile, si allontana talmente dal consueto ordine dello speculare, che forse anche i pratichi saranno inclinati a rigettarla, prima di averla per ogni verso considerata e sottoposta a un'accurata disamina. Per evitare, se è possibile, questo inconveniente, io vorrei con quella franchezza, che non è forse temeraria a chi ha meditato il suo tema, e ventilato lungamente da ogni canto, pregare i miei benigni lettori a recar su tal punto una speciale attenzione, ragguagliandolo col processo metodico dell'ontologismo, a cui si riferiscono più o meno direttamente le varie parti della presente opera.

A fine di chiarire il processo, con cui lo spirito ottiene l'idea di creazione, mi si conceda per un momento di fare una ipotesi, pigliando, come vero, ciò che si tratta di provare con questo discor-. lo suppongo che questa proposizione: l' Ente crea l'esistente. esprima una realtà. Rimovianto da noi in prima le opinioni presoncette e gli errori del psicologismo, che considera il primo vero. come una cosa recchiusa nell'animo nostro, e avente al più una relazione di corrispondenza e di somiglianza coll' oggetto estrinseco. Trasferiamoci col pensiero fuori di noi, e consideriamo la verità in sè stessa, persuasi, che l'intuito con cui l'apprendiamo, è una mera e schietta apprensione del suo obbietto, mediante la quale, lo spirito non introduce nulla del proprio nella cosa percepita. Ridotta così la detta formola, che supponghiamo esser vera. al genuino valore di un processo obbiettivo e ontologico, ciascuno de'suoi membri rappresenta una realtà obbiettiva, che sussiste effettualmente in sè stessa, fuori del nostro spirito. La quale è assoluta e necessaria nel primo membro, cioè nell' Ente; relativa e contingente nell'ultimo, cioè nell'esistente. Il vincolo tra questi due membri è la creazione; cioè un'azione positiva e reale, ma libera, per cui l'Ente, (cioè la Sostanza e Cagion prima,) crea le sostanze e le cause seconde, le regge e contiene in sè stesso, le conserva nel tempo coll'immanenza dell'azione causante, che, in ordine alle

cose prodotte, è una continua creazione. Abbiamo adunque nella prefata formola tre realtà indipendenti dalla mente nostra, cioè una Sostanza e una Causa prima, una moltiplicità organica di sostanze e di cause seconde, e un atto reale e libero della Sostanza prima e causante, in virtù del quale l'Ente uno si collega colla moltiplicità delle esistenze create.

Tal è il processo ontologico, espresso dalla formola, che abbiamo supposta. Aggiungiamovi ora il nostro intuito, che avevame rimosso coll'astrazione, per considerare la formola nella sua estità obbiettiva. Accoppiando colla formola il conoscimento intuitivo. per cui ella si percepisce, il processo ontologico diventa psicologico, e ogni membro obbiettivo del vero diventa un concetto, rispetto alla cognizione da noi posseduta. Ma in questa trasformazione non vi ha cambiamento effettivo da nessuna delle due parti : giacchè in ordine all'oggetto, i tre membri della formola, cioè l'Este, l'esistente e l'azione creativa, rimangono tre realtà, come prime: in ordine al soggetto conoscente, non occorre altro che un semplicissimo intuito immediato di quelle tre cose reali, che non ricere in sè medesimo alteramento e divisione di sorta. Non bisogna qui figurarsi coi fautori del psicologismo che l'atto cognitivo faccia entrare in noi non so quale specie o imagine o forma della realti esteriore, e questa entità mentale sia termine della nostra contemplazione, tantochè per noi si vegga il vero, non in sè stesso, ma in noi medesimi. Tommaso Reid ha mostrata appieno la falsità di questa immaginazione, per ciò che spetta alla conoscenza de' corpi, e qui noi non facciamo altro, che applicare la dottrina di lui a tutto il vero intuitivo, fondati sulla stessa base del filosofo sconese, cioè sulla obbiettiva e immediata evidenza. Non bisogna anche immaginare cogli stessi psicologisti che la mente nell'apprendere le varie membra della verità obbiettiva, cangi l'ordine loro, e comiaci dall'esistente, per salire all'Ente, laddove nel giro della realtà l'Ente discende all'esistente, e non viceversa. Imperocchè il supporre che l'ordine psicologico primitivo cammini a rovescio dell'ordine ontologico, oltre all'esser gratuita e strana sentenza, contraria manife. stamente all'evidenza obbiettiva dell'identità dei due ordini, ed argomenta che dall'intuito si alteri la rappresentazione delle cose reali. Egli è vero che nello stato riflesso l'uomo può cangiar mentalmente e cangia più o meno l'ordine primigenio delle cose; nel che consiste per qualche parte il lavoro scientifico; ma ciò non può intervenir nell'intuito, e intorno alla scienza prima. L'Idea non essendo odunque altro che l'obbietto stesso, in quanto è percepito

dallo spirito, ne segue che le idee di Ente, di esistente e di creazione, esprimono tre realtà, giusta la formula presupposta; e che quindi il processo, in cui sono da noi vedute, è del pari effettivo, aggiuntovi solo il nostro intuito mentale.

Da queste avvertenze si deduce, che se la formola da noi presupposta è vera, la nostra cognizione intuitiva dee percepire i suoi tre termini, secondo l'ordine, in cui sono realmente disposti, e perciò dee apprendere la creazione, come un fatto, di cui lo spirito è testimonio, discandendo dall' Ente alle esistenze, e apprendendo queste nell'atto creativo, che le trae dal nulla. Ora per convertire questa ipotesi in un propunziato certissimo, egli basta aver l'occhio al processo sintetico, che in breve soggiungeremo; dal quale apparirà manifesto che bisogna porre in dubbio i concetti più chiari e i giudizi più inconcussi dello spirito umano, o riconoscere che il processo ideale succede appunto come l'abbiam descritto. E chiunque coposce il genio e il valore della sintesi non chiederà altra prova. Ma prima di entrare in questo discorso, possiamo appurare la verità della nostra formola con un metodo più facile e speditivo. Che la creazione sia il solo modo, con cui si possa spiegare l'origine delle esistenze, e che ogni altra ipotesi conduca a manifesti assurdi, è sentenza troppo nota e triviale, che non ha qui d'uopo di essere fiancheggiata colle solite prove. Il dogma della creazione è dunque un fatto scientificamente certo, cui la ragione riflessa, discorrendo ab absurdis, indirettamente dimostra. Ma se h creazione è un fatto vero, come mai ne abbiamo notizia nell'intuito primitivo? Ecco la quistione, che ci avevamo proposta. Alla quale è pronto il rispondere che quel fatto ci è conto, in quanto lo percepiamo. Ora percepire un fatto è veder collo spirito l'azione e quasi il movimento, in cui il fatto consiste, è vedere il principio, da cui l'atto muove, vedere esso atto, e l'effetto che ne risulta. Imperò nel nostro caso lo spirito intuente, percependo l'Ente nella sua concretezza, non lo contempla mica nella sua entità astratta e raccolto in sè stesso, ma qual è realmente, cioè causante, producente le esistenze, ed estrinsecante in modo finito colle sue opere la propria essenza infinita; e quindi apprende le creature, come il termine esterno, a cui l'azione dell'Ente si riferisce. L'uomo adunque acquista il concetto di esistenza, perchè ha dinanzi agli occhi della mente la produzione continua della medesima. Il processo psicologico dell'intuito essendo identico all'ontologico, il tenore del nostro conoscimento non si differenzia dall'ordine estrinseco ed effettivo delle cose. Come i tre termini reali, cioè l'Ente,

l'azion creatrice e le esistenze si succedono logicamente nella sintesi obbiettiva, così i tre termini ideali, che vi corrispondeno, hanno la stessa successione nello spirito umano; il quale contempla le esistenze prodotte nell'Ente producente, ed è in ogni istante della sua vita intellettiva spettatore diretto e immediato della creasione.

La conseguenza è singolare, ma rigorosa e irrepugnabile. Em non si può mettere in dubbio, senza far l'una delle tre cose; o tor via le esistenze e cader nell'idealismo assoluto: o ammettere le esistenze, come increate, e abbracciare le ipotesi assurde del saturalismo, del panteismo, dell'emanatismo; o accettare il fatte della creazione, ma negare che il processo psicologico dell' intuito, per cui lo conosciamo, sia identico al processo ontologico della cosa stessa. Ora chi vuol pegare la medesimezza dei due processi dee stabilire che l'idea è un non so che di subbiettivo, e ch'essa risiede, non già in un intuito semplicissimo, ma in un lavoro mestale, che muta e sconvolge l'ordine reale delle cose ; la quale asserzione, dopo l'indirizzo, che la scuola scozzese diede alla psicologia, è impossibile a sostenere. Che se ai di d'oggi molti si estinano ancora a supporre il contrario, ciò accade, perchè i lavari degli Scozzesi, e quelli in ispecie di Tommaso Reid, sono più citati, che studiati e conosciuti. L'idea non essendo altro che l'abbietto in quanto è intuito, il vincolo, che corre fra le idee, non può diversificarsi dal nesso, che lega insieme gli obbietti. Ora nella ssera obbiettiva l'Ente produce le esistenze per via della creazione. Dunque nel giro subbiettivo noi acquistiamo il concetto dell'esistente, perchè lo apprendiamo; e lo apprendiamo, perchè le veggiamo prodursi attualmente innanzi agli occhi della mente nostra. L'ordito del lavoro sintetico dello spirito umano, che andremo successivamente esplicando, sgombrerà ogni oscurezza, e rimoverà ogni dubbio dalla nostra proposizione.

Abbiamo avvertito di sopra che nell'intuito immediato dell'Ente si contiene un giudizio, per cui viene affermata la realtà di esse Ente, e che questo giudizio, base di ogni evidenza, è obbiettivo e divino. Ora possiamo aggiungere che l'Ente considerato, non già solo come Ente, ma come Ente causante, ci dà la percezione di un fatto, che è del pari obbiettivo e divino, cioè della creazione. Noi pigliamo adunque contezza coll'intuito di un giudizio divine, e di un fatto divino. Pel primo l'Ente dice: io sono. Pel secondo, egli pronunzia: io creo; giacchè il pensare le cose, come reali, è per Dio effettualmente un crearle. Entrambi sono obbiettivi; ma l'uno è necessario, l'altro libero e contingente. L'uno è solameste

intrinseco all' Ente, l'altro si riferisce ad un termine estrinseco. L' uno è un mero giudizio speculativo, per cui l' Ente afferma sè stesso; l'altro è un giudizio pratico, un giudizio effettuato al di fuori, per cui l'Ente pone l'esistenza universale. Amendue derivano dall' Intelligibile, perchè l' Intelligibile è l' Ente; ma il primo procede dall' Intelligibile, in quanto intende liberamente sè stesso : il secondo dall' Intelligibile, in quanto intende e vuole liberamente un fatto esteriore. Il giudizio divino è la base della scienza . e il fatto divino . della natura. Perciò la filosofia in viriò di questo supremo giudicato, è cosa divina, come divine sono la psicologia e la fisica, in virtù dell'operato: il giudizio porge la materia o il soggetto delle scienze speculative o filosofiche; il fatto. delle scienze, che fisiche o naturali si appellano. E tutta l'enciclopedia umana ha il suo fondamento sopra una enciclopedia divina. cioè sopra una formola primitiva, ideale o reale, che ci vien porta da Dio, ed è una vera rivelazione. Nelle scienze filosofiche la formola fondamentale ne viene somministrata dal giudizio divino, che è una produzione d'idee: nelle fisiche, dal grande e divino esperimento della creazione, che è una rivelazione di cose. La prima formola ci dà l'Intelligibile, la seconda, il sensibile : l'una esprime l'Ente semplicemente preso, l'altra, come causa creatrice lo rappresenta. Le scienze matematiche, come vedremo più innanzi, tengono un luogo di mezzo fra quelle due formole. Finalmente giova avvertire che il giudizio e il fatto divino, doppia base del reale e dello scibile, arguiscono la personalità dell' Ente; il che mi contento di accennare, come un vero di gran rilievo, che mi tornerà forse in acconcio di esporre e dichiarare altrove.

La vera formola ideale, suprema base di tutto lo scibile, della quale andavamo in traccia, può dunque essere enunciata nei seguenti termini: l' Ente crea le esistenze (45). In questa proposizione l'Idea è espressa dalla nozione di Ente creante, la quale inchiude i concetti di esistenza e di creazione; onde tali due concetti appartengono indirettamente all'Idea, e agli elementi integrali della formola, che l'esprime. L'idea dell'Ente è il principio e il centro organico della formola; quella di creazione ne è la condizione organica: i tre concetti riuniti insieme formano l'organismo ideale. Senza l'idea di creazione, verrebbe meno il nesso fra gli altri due concetti, e gli estremi della formola insieme si confonderebbero, come avvenne presso i popoli e i filosofi Gentili, che smarrita quella nozione rilevantissima, perturbarono più o meno tutto l'ordine delle verità razionali.

Come il soggetto della formola ideale, (l' Ente, ) contiene implicitamente il giudizio: l' Ente è, così il predicato, (creante le esistenze, ) contiene un altro giudizio: le esistenze sono nell' Ente. Imperocchè, siccome col predicato si afferma esplicitamente che le esistenze sono dall' Ente, come da Causa prima, ci si dichiara altresì per modo implicito che le esistenze sono nell' Ente, come in Sostanza prima e assoluta. Ma se le esistenze sono nell' Ente, come in sostanza prima, perchè effetti della Causa prima, elle sono in sè, e dipendono da sè, come sostanze e cause seconde, subordinatamente alla Sostanza e allo Causa prima e creatrice. La confusione della Sostanza e della Causa prima colle sostanze e colle cause seconde, diede origine all' emanatismo, al panteismo, e a tutti gli altri sistemi eterodossi, che ne provengono.

La formola esprime eziandio che l'esistente trae dall'Ente, onde procede, tutta la realtà e sussistenza, di coi è privilegiato. Dosde segue, che siccome ontologicamente l'esistente non può star senza l'Ente, benchè ne sia sostanzialmente distinto, così psicogicamente non è possibile il pensar l'esistente, senza l'Ente stesso, benchè i due termini si distinguano nel concetto loro. Questa simultaneità e compenetrazione reale e mentale dell'Ente e dell'esistente, che però non ne annulla la distinzion sostantiva, nè l'irfinito intervallo che corre fra loro, costituisce l'entità delle esistenze, pigliando questa frase nel senso proprio e preciso delle voci che la compongono. L'Ente e le esistenze sono due cose e due ide. divise e congiunte, distinte e inseparabili. La quale inseparabilità reale ed intellettiva dell' Ente e dell'esistente è tale, che nel linguaggio eziandio dei parlatori più accurati si scambiano a omi poco i due vocaboli e si confondono i due concetti, come abbiano avvertito dianzi. Ma purchè abbiasi l'occhio alla differenza dei concetti, l'uso di sinonimar le due voci può conferire a mostrane le attinenze reciproche. Così quando si dice che Iddio esiste, si vuol significare che Iddio è la somma realtà in sè stesso, cioè la realtà necessaria, e la fonte di quella realtà finita e contingente, che si rinviene nelle creature. E quando si afferma che l'uomo è, si dà ad intendere che la creatura è nel Creatore. l'esistente nell'Ente, e riceve da lui quella realtà limitata e impersetta, che porta il nome di esistenza.

La formola contiene un vero ideale, e un fatto ideale. Il vero ideale, espresso dal giudizio divino, è la realtà dell'Ente. Il fatto ideale è la produzione divina delle esistenze, e chiamasi ideale, benchè sia un fatto, perchè è divino e dall' Ente procede. Il fatto

Ideale nasce dal vero ideale, per mezzo della creazione, che forma il passaggio dall'Ente all'esistente, ed essendo l'anello interposto tra il vero ed il fatto, il loro legame, si accosta ai due estremi e partecipa della natura di entrambi La cognizione intuitiva, che noi abbiamo del fatto ideale, è dai sensibili accompagnata. La sintesi tra il fatto ideale della esistenza e i sensibili dà origine alla esperienza, la quale, secondo Aristotile, è la conoscenza degli individui. E veramente la notizia degl'individui, come vedremo in breve, ci viene somministrata dalla creazione.

La dottrina, che sto esponendo, è così aliena dagli ordini della filosofia presente, che troverà senza dubbio molti contraddittori. Fra le altre cose, che mi si opporranno, si dirà forse che l' uomo incomincia dall'idea di esistenza, e che quindi sale discorrendo all'idea dell'Eute, invece di tenere il processo contrario. Il che è verissimo, se si parla del progresso riflessivo: il quale incominciando da ciò che ci ferisce maggiormente l'animo, ed è termine immediato della riflessione psicologica, quali sono i sensibili, è naturale che passi dall'esistenza all'Ente, e non e converso'; onde l'ultimo termine dell'ordine intuitivo diventa il primo dell'ordine riflessivo. Questa traslocazione indusse in errore i psicologisti; i quali non avvertirono che il processo riflessivo sarebbe impossibile, se non fosse preceduto da un processo intuitivo, conforme a quello, che abbiamo descritto. la prova di che, si noti che il concetto, e lo stesso vocabolo di esistenza inchiudono ed esprimono una relazione verso l'Ente. Or come si potrebbe apprendere questa relazione, se l'Ente già non si conoscesse, e la dipendenza dell'esistente dall'Ente non fosse una conseguenza di questa notizia? La stessa voce existentia, / ex eo, quod per se et a se subsistit. ) quasi ex ente. presuppone che l'idea di esistenza, non solo non sia isolata, ma derivi psicologicamente dall'altro concetto, come la cosa rappresentata deriva dall' Ente. L' idea di esistenza pon potrebbe precedere nell'intuito quella dell'Ente, o esserne indipendente, senza contraddizione. Si vede adunque che noi non possiamo cogliere l'esistenza, se non in quanto è creata dall'Ente : e però lo spirito nel processo. immanente dell'intuito trapassa dall'Ente all'esistenza, per mezzo dell'anello intermedio della creazione. E ciò succede, perchè l'Ente gli si rappresenta, come operante e creatore; e quindi, benchè fermo e immutabile in sè stesso, come costituito in moto estrinsecamente, ed esplicante il suo eterno valore di fuori e nel tempo, quasi che uscisse di quella attualità quieta, recondita e perenne, che privilegia la sua natura. A questa proprietà dell'Ente assoluto, che esce dai penetrali della sua essenza colla creazione, e all'intuito contempiativo che ne abbiamo, accennavano gli antichi Orientali quando distinguevano il Dio occulto, irrivelato, ineffabile, inescogitabile, dal Dio che si manifesta, e a questo solo pergevano gli omaggi e i sacrifici. La distinzione era empia, assurda ed infetta dalle fole dell'emanatismo e del panteismo; ma ella avea um radice metafisica nell' intuito primigenio, che ci rappresenta del pari colla Idea l'Ente infinito in sè stesso, e nella sua esterna attuazione finita e creatrice.

L'animo nostro, secondo Amedeo Fichte, essendo, come oggetto, infinito e assoluto, pone, anzi crea, il mondo, e col mondo sè stesso, come soggetto circoscritto e determinato. Questa formola mirabilmente assurda diventa vera, se si purga da ogni vestigio di emanatismo e di panteismo, e si applica all'Ente, che pone in effetto coll'atto creativo le esistenze, cioè il mondo e lo spirito umano. Ora questo, emergendo dall' azione creatrice, e traendone la virtù intuitiva, dee cominciare ad esercitaria, movendo dal principio producente, cioè dall'Ente stesso, e trovando con sè medesimo le altre cose create, mediante il concetto di creazione : cosicchè in quel primo intuito egli discende da Dio a sè, in vece di te nere il cammino contrario. E siccome egli esce dall' Ente, nea in quanto esso Ente è chiuso in sè stesso, ma in quanto erumpe nell'atto creativo, e l'intuito umano è un effetto di questo atto, egli dee contemplar l'Ente nell'azione creatrice, e apprendere le cose create a sè medesimo, non già come fatte e adagiate nella prima Cagione, ma bensì nell'atto, con cui si stanno facendo, e, per coa dire, nel transito loro dal nulla all'esistenza. Insomma l'Ente è contemplato dall'intuito, come creante, perchè, come tale, forma l'intuito: le esistenze vengono avvertite nell'attimo, in cui cominciano, e come cosa viva, perchè tutti i concetti primitivi sono concreti e viventi, non astratti nè morti, apparendoci in moto e non in quiete; e in questa loro vita consiste l'organismo ideale, di cui sono dotati. L' Ente si mostra, come intelligente, intelligibile e attivo, e le esistenze ci si appresentano in quel punto medesimo. che il fiat dell' Onnipotente le chiama dal nulla alla realtà e alla vita. Il Malebrauche, affermando che la conservazione del mondo è una creazion continuata, non penetrò tutto il senso di questa sublime sentenza, la quale si può tradurre dicendo, che la percesione diretta, che l'uomo ha del mondo e di sè stesso, è l'intuito assiduo di una continua creazione.

L'analisi, che sto facendo della sintesi ideale, parrà ancor più

chiara, se si ragguaglia coi concetti del necessario e del contingente, che occorrono a ogni poco nelle speculazioni metafisiche. Credesi comunemente che il contingente si percepisca per sè stesso, e che solo per opera del discorso si abbia notizia del necessario. Se ciò fosse vero, ne seguirebbe che l'uomo conosce il perfetto e l'infinito in virtù dell'impersetto e del finito, e il positivo per via del negativo: il che oggi da tutti i filosofi di qualche nervo si tiepe per assurdo. Che cos'è infutti il contingente, se non quello, a cui menca la ragione intrinseca della propria sussistenza? Onde tutti conseniono che nell'ordine delle cose reali non può sussistere, se non dopo il necessario, e in virtù di esso. Ma se la sua esistenza ripugne, fuori di questa condizione, come potrà esser conosciuto, prima che si conosca esso necessario? Si risponde, potersi, perchè sussiste. Bene, concediamolo per un momento; ma certo non ci si vorrà negare che nel contingente si percepisce una cosa, la quale non ha in sè la ragione della sua esistenza. Il difetto di una ragiope intrinseca e sufficiente per aver l'essere è il contrassegno del contingente, come tale; chè altrimenti non sarebbe contingente. Ma qual è la ragione dell'esistenza? Il necessario, senza fallo. Dunque non si può conoscere il contingente, senza conoscere che non è necessario, che la natura del necessurio alla contingenza ripugna. Ma io chieggo, se si possa sapere che una cosa discorda da un'altra, senza paragonarla con essa; e se si può fare un parazone con ciò che non si conosce. Dunque egli è manifesto che la cognizione del contingente presuppone quella del necessario, e che all'incontro la notizia del necessario può stare, senza quella del contingente. Di che sèguita che l'idea dell' Entr, cioè del necessario, precede, e che l'intuito ci rivela le cose esistenti, cioè dotate di contingenza, in quanto vengono prodotte dall' Ente, conforme al tenore del processo ontologico (46).

Chieggo in oltre, in che consista la necessità metafisica. Ella certo non emerge dallo spirito nostro, come afferma Emanuele Kant, essendo supremamente obbiettiva, e non che mostrarsi cieca e fatale, venendo sempre accompagnata da una piena evidenza. La necessità è la ragione intrinseca della realtà; onde si dice che una cosa è necessaria, quando contiene in sè stessa la ragione della realtà propria. Ma che cos'è questa ragione, se non l'intelligibilità intrinseca della cosa? Lo stesso vocabolo di ragione allude alla natura dell'intelligibile. Si chiamino a rassegna tutte le verità necessarie, e si vedrà che elle sono tali, perchè intelligibili e splendide per sè stesse. Si può dunque definire il necessario ciò che è

intelligibile per sè medesimo : e il contingente ciò che non ha in sè stesso la causa della intelligibilità propria. Ma niente può essere intelligibile per sè, se non l'Intelligibile stesso, cioè quello, che ha l'intelligibilità per essenza; come nessun corpo, fuori della luce, può esser luminoso di sua propria natura. Ora tale mostrandosi l'Ente, le esistenze non possono essere intelligibili, cioè pensabili, senza di esso; e siccome le esistenze sono il contingente, e l'Ente il necessario, ciascun vede quel che ne segua. Arrogi che il necessario è l'Intelligibile assoluto, nello stesso modo che l'assurdo assoluto è ciò che non si può intendere, rimovendo da sè medesimo l'intelligibilità di ogni sorta. Il possibile è intelligibile considerato in astratto, e rispetto al pensiero nostro, non in sè stesso: il contingente è ciò che partecipa dell'Intelligibile, senza esserlo. Onde si vede che il contingente e il possibile presuppongono del pari la conoscenza del necessario, cioè dell'Intelligibile assoluto, e sono, senza di esso, incomprensibili e ripugnanti.

Posto che l'Ente sia l'Intelligibile assoluto, si scorge, con che finezza e profondità di accorgimento, Platone abbia affermato che Iddio è la misura di ogni cosa, contraddicendo a Protagora, che tal misura collocava nello spirito umano 1. L'Ente è in effetto il supremo criterio o giudicatorio del vero, e il sovrano assioma di tutto lo scibile, perchè è l'intelligibilità e l'evidenza intrinseca delle cose. La veracità dell'Ente è la sua entità medesima. Ma in qual guisa l'intelligibilità divina si comunica alle esistenze? Per mezzo della creazione. L'intelligibile, come Causa prima, riduce all'atto le intellezioni sue proprie, rappresentative degli ordini contingenti, e la Causa prima, come Intelligibile, fa che gli effetti da nei vengano conosciuti. La cognizione adunque del contingenta presuppone l'intuito del Necessario, nè più nè meno, che la creazione delle esistenze arguisce l'azione dell'Ente, e le intellezioni importano l'Intelligibile (47).

Prima di proseguir la dichiarazione della formola ideale, non sarà fuor di proposito il risolvere brevemente alcune obbiezioni, che forse si saranno già affacciate allo spirito di chi legge. Tu affermi, dirà taluno, la realtà delle esistenze sulla fede di una percezione immediata, e premi, per questo rispetto, le orme della scuola scozzese. Ma ciò non basta; bisogna provarla. Tu dici che nell'intuito immediato lo spirito contempla l'Ente creante, e ammetti la creazione, come un fatto primitivo. Ciò ancora non ci contenta, e ti è d'uopo dimostrare, qualmente la creazione delle esi-

PLAT. De leg. IV, cdit. Bipont., 1785, tom. VIII, p. 185, 186.

stenze succeda. Altrimenti si potrà sempre volgere in dubbio la realtà delle cose create, e abbracciare l'ipotesi degl'idealisti, di cui non hai ancora chiarita l'insussistenza e la falsità.

Colui che movesse seriamente queste opposizioni, (sia detto con sua pace.) non saprebbe di che si tratta. Imperocchè egli chiederebbe una cosa contraddittoria, cioè la dimostrazione a priori di un fenomeno contingente, che lascerebbe di essere contingente, se dimostrabil fosse a rigor di termini. Il che tanto è vero, che se an filosofo riuscisse a provare dimostrativamente la realtà delle esistenze, chiarirebbe con ciò solo che le esistenze non sono; imperocchè le esistenze dimostrate sarebbero un'appartenenza intrinseca dell' Ente e cesserebbero di essere esistenze. I fatti si percepiscono, non si dimostrano. L'evidenza e certezza fisica non è la metafisica: questa versa negli assiomi o nelle dimostrazioni; quella nella sola esperienza. Si può pensare che le esistenze non siano? Sì certamente : perchè nel caso contrario non sarebbero esistenze. Ma benchè ciò si possa pensare, tuttavia siamo certi che l'esisten-26 sono reali. E perchè? Forsechè il discorso ci costringe ad ammetterle? No certo; ma perchè ne abbiamo la percezione immediata. L'Ente crea liberamente le cose contigenti, le quali altrimenti sarebbero necessarie. La creazione è bensì un fatto a priori, ma non un vero a priori: noi la conosciamo, perchè ne abbiamo l'intuito; ma non ci è dato di provarla dimostrativamente, perchè il contrario di essa è possibile. Perciò, se dall'idea dell' Ente trapassiamo a quella di creazione e di esistenza, ciò non avviene, quasi che l'una contenga in sè medesima, per virtù della propria essenza, le due altre, ma perchè l'Ente ci si mostra nell'atto creativo. e l'intuizione di questo fatto ce ne porge il concetto. L'errore iniziale di tutti o quasi tutti i panteisti è di voler provare a priori l'esistenza, cioè la produzione e la varietà del creato; il che essendo impossibile a chi stà nei termini del vero, essi sono costretti a tener le esistenze per necessarie, deificandole; onde riescono al panteismo. Ma anche questo non giova; poichè, dovendosi pure ammettere la varietà fenomenica, come un concerto di semplici apparenze, gli sforzi dei panteisti torpano inutili per darne la dimostrazione; di che i filosofi germanici ci porgeranno non pochi esempi (48).

Non seguita però dalle cose dette che noi crediamo alla realtà delle esistenze ciecamente, per un mero istinto, per una necessità subbiettiva, una forza insuperabile, e insomma, senza evidenza e ragione obbiettiva, che guidi il nostro assenso. Il lettore mi per-

metta alcune considerazioni su questo puato, come quello, che si connette direttamente col mio tema, e si trova più escurate che illustrato dalla maggior parte dei filosofi moderni, che ne trattarono: i quali sogliono trascorrere nei due contrari eccessi; giacchè gli uni ripetono la certezza del fatto da un mero istinto, e gli altri pretendono di darne la dimostrazione. Parlerò unicamente della esistenza dei corpi, che per ordinario vien solo in controversia, tanto più, che le medesime ragioni si possono applicare alle spirituali esistenze.

Coloro che vogliono provare col raziocinio la realtà dei corpi, ricorrono al principio di causalità o alla veracità divina. Ma il priacipio di causalità si può accordare coll'idealismo più perfetto . come quello che non impugna le cause spirituali, e ammette la Causa prima. La veracità di Dio, (se si prescinde dalla rivelazione,) aon ao quanto serva a provare la realtà del mondo, giacchè questa non è un vero assoluto, ma un fatto, e tanto vale la fenomenalità di esso, quanto la realtà. L'esistenza fenomenale del mondo può essere, come il moto solare intorno alla terra, una illusione umana, non un inganno divino, e una illusione possibile a dissiparsi coll'uso del ragionamento, cosicchè a questo ragguaglio si potrebbe dire che Zenone di Elea e Giorgio Berkeley abbiano corretto l'error flosofico, come Niccolò Copernico, e innanzi a lui alcuni Pitagorid emendarono lo sbaglio dell'astronomia tolemaica o volgare.

Altri ricorsero a una spezie di apprensione immediata, qual è la percezione degli Scozzesi, la sensazione rappresentativa del Galluppi, e la percezione sensitiva corporea del Rosmini. Le quali ragioni di conoscimento in ciò convenzono, che ci danno l'esistenzi dei corpi, come una notizia immediata, conseguibile, senz' aisto del raziocinio, almeno per ciò che spetta alla prima apprensione di quelli. Tuttavia, un'analisi accurata di tali potenze ci mostra che non possono spiegare adequatamente tutta la notizia occorrente delle cose corporee, ma solo una parte di essa. Infatti il concetto di corpo inchiude due elementi, la sostanza intima o forza, e le proprietà o modificazioni. La percezione del Reid, la sensazione e la percezione sensitiva dei due illustri filosofi italiani, ci porgono il secondo elemento, che consiste nei sensibili, ma non il primo, che è schiettamente intelligibile. Il che venne avvertito dal Rosmini; il quale, per compiere la nozione di corpo, aggiunse alla percezione sensitiva una percezione intellettiva, consistente nell'idea dell'ente possibile, che aggiunta alla sua sorella ci dà la nozione della realtà sostauziale dei corpi. Ma questa percezione intellettiva, non arrogendo altri concetti, che quello di ente generico, non besta ancora a darci contezza della individualità dei corpi, la quale d'altronde, essendo un elemento intellettivo, non può nascere dalla sola apprensione dei sensi.

La realtà de'corpi importa tre cose: 1º la realtà delle sostanze e forze corporee; 2º la distinzione di queste sostanze dalla sostanza divina; 3º la distinzione di esse dalla sostanza dello spirito umano. che ne ha il conoscimento. Se la nostra percezione si riferisse alla sostanza intima dei corpi, il secondo e il terzo dei detti capi risulterebbero da essa percezione, senza più. Ma il negozio non corre così agevole, e tutti i psicologi si accordano insieme nel confessare che noi non possiamo addentrarci nella sostanza dei corpi. Egli è vero che abbiamo il concetto generico di sostanza, il quale si può adattare ai corpi, come ad ogni altra cosa; ma con questo solo aiuto pon potremmo mai sapere, se la sostanza dei corpi si diversifichi numericamente dalla sostanza divina e da quella dell'animo nostro. e se l'universo corporco sia una sostanza unica, o un aggregato di sostanze. Il che sfuggì all'acume del Rosmini, a cui parve, che la sola idea generalissima di sostanza, contenuta nel concetto di ente possibile, basti a spiegare la cognizione de' corpi. Stando adunque che lo spirito non penetri l'essenza reale dei corpi. la sola cosa. che noi percepiamo, sono le qualità e le proprietà loro.

Ma queste proprietà possono essere conosciute in due guise: cioè generalmente, astrattamente, nel loro essere mentale, come quando parliamo dell'estensione, della figura, della solidità, e via discorrendo, considerando tali doti per modo universale: ovvero, in quanto sono individuate e concretizzate. La prima cognizione non è bastevole, per farci considerare i corpi, come sostanze separate: giacchè la distesa, la configurazione e le altre proprietà, contemplate genericamente e come pretti intelligibili, possono sembrare modificazioni di Dio o dell'animo nostro. All'incontro, se le proprietà dei corpi si percepiscono nel loro essere concreto e individuale. la separazione della sostanzialità loro non fa più difficoltà alcuna. Vedesi adunque che la quistione della realtà dei corpi si riduce finalmente a quella dell'individualità loro, e che il voler separare l'una dall'altra tolse ogni via ai filosofi moderni di trovare una soluzione plausibile. D'altra parte, non si può sequestrare il gran problema dell'individualità delle cose da quello della creazione. La filosofia moderna, smettendo persino la semplice menzione dei due quesiti, prese il partito più comodo e speditivo. Gli Scolastici furono meno disinvolti, e si occuparono a lungo del principio psicologico e ontologico dell' individuazione; ma le loro indagini sottili e profonde non ottennero compiutamente l'effetto per la ragione accennata. Noi crediamo che il problema dell' individuazione e quello della creazione siano inseparabili, e ne facciano un solo; e siccome la disputa sull'esistenza dei corpi ci condusse a quella dell' individualità, così il problema di questa ci riconduce alla dottrina della creazione, come parte integrante della formola ideale.

Il problema dell'individuazione si divide in due, l'uno ontologico, e l'altro psicologico. Pel primo si ricerca, qual sia il principio costitutivo dell'individuo nell'ordine delle cose reali; pel secondo s'investiga, come l'entità individuale si apprenda e conosca. Giusta i nostri principii, le due quistioni si riducono a una sola, atteso la medesimezza del processo psicologico coll'ontologico. L'individualità contingente è l'esistente, come l'Ente è la generalità concreta e assoluta. Il psicologismo reputa la mente dell' uomo sorgente del generale, e il senso fonte dell'individuale, perchè in effetto ogni idea è per sè stessa generica, e ogni sensibile è concreto: ma non avverte che la generalità delle idee riflesse e la coacretezza dei sensibili non sono meramente subbiettive, avendo am radice obbiettiva, esterna, indipendente dalla cognizione e dalla sensibilità umana. Dal canto dell' uomo occorre l' opera della riflessione e l'impression sensitiva; ma la riffessione presuppone l'intuito, e l'impressione sensitiva arguisce l'apprensione dell'oggetto. Il gonerale adunque, considerato in sè medesimo e nella sua radice, è l'Ente necessario, infinito, universale, reale in sommo grado, intelligente, intelligibile, creatore, avente in sè le idee di tutți i possibili e la virtù di effettuarli. L'individualità contingente è l'esistenza, che non essendo, nè potendo essere infinita, concentra la sua realtà in un punto determinato. L'individuo finito tiene il mezzo fra l'Ente e il niente. Quindi è, che ad averne la cognizione si richiede l'intuito dell'atto creativo, il quale individualizza l'idea generale, recandola all'esistenza. Individuare è cresre; laonde la radice dell' individuamento non è subbiettiva, ma obbiettiva, non umana, ma divina, e non viene conosciuta dall'uomo, se non in quanto egli la vede effettuata nella creazione.

L'individuo è veramente l'attuazion dell'idea, ma l'idea è ad un tempo l'attuazione dell'individuo, secondo l'interpretazione più probabile della dottrina aristotelica; giocchè la realtà suprema in quella, e non in questo è riposta. Quindi è, che la realtà individuale non è da noi veduta semplicemente in sè stessa, ma nella sua causa, cioè nell' Ente, che la crea e sostiene con un'azione continua e immanente. Dicendo: questo corpo è, non esprimiamo soltanto la realtà del corpo in sè stessa, ma accenniamo eziundio alla sua insidenza nell'Ente, e alla partecipazione finita di esso; nella quale consiste propriamente ciò che chiamano esistenza. Onde la voce è esprime eziandio in questo caso, oltre la realtà contingente, le sue attinenze colla realtà necessaria: non significa una sostanza morta, ma una forza viva: ci mostra l'effetto nella sua causa, nell'azione causante, e ci fa ravvisare il contingente nell'atto creativo, mentre emerge dal Necessario, che lo produce. Perciò, invece di usare la detta formola, è assai più proprio e preciso il dire: questo corpo esiste, dove l'ultima voce esprime la derivazione dall'Ente.

Ogni affermazione dell' esistenza importa il concetto della creazione. La voce  $\dot{e}$ , applicata alle esistenze, inchiude la nozione dell'atto creativo, non già per via di raziocinio, ma di semplice intuito. Quindi si conferma la nostra dottrina, che la percezione naturale dei corpi ce li mostra nella loro derivazione dall'Ente, e che noi li contempliamo a rigor di termini, non già come fatti nel tempo, ma come emergenti da una immanenza eterna, che risponde alla continuità temporaria, in cui son collocati. Per tal modo il dettato eracliteo, che le cose mondiali non sopo, ma passano, diventa vero e accordabile colla possibilità della scienza cosmologica, perchè il flusso delle creature si contempla congiuntamente alla immanenza dell'atto creativo. La pozione di esistenza è dunque mista di un intelligibile e di un sensibile. L'intelligibile è l'atto causante e creativo dell' Ente : il sensibile è il termine estrinseco di quest'atto. L'esistenza è adunque il termine estrinseco dell' atto creativo dell' Ente: e siccome l'individuo creato è un esistente. gli si può applicare la stessa definizione.

Se l'esistenza delle cose si conosce in virtu dell'idea, che si ha dell'Ente creatore, ne segue che le cose esistenti vengono da noi percepite, come reali, perchè prodotte, e non già come prodotte, perchè reali. Il fatto dell'esistenza dei corpi si fonda adunque nel fatto della creazione, e però l'idealismo non può e-sere sodamente confutato, se non si ricorre a quel dogma supremo. Eccoti la ragione, per cui l'idealismo moderno è inespugnabile, e per cui i panteisti, neganti la creazione, se camminano a filo di logica, sono idealisti. Invano i psicologisti si sforzano di mettere in sicuro la realtà dei corpi; imperocchè, non potendo, conforme ai loro principii, ammettere la creazione, le loro armi vengono spuntate ed

infrante dai sofismi della dottrina contraria. Il Cristianesimo, rivelando la creazione, di cui i Gentili aveano smarrito il concetto, fornisce il solo principio, per cui si possa combattere vittoriosamente lo scetticismo idealistico, e (cosa mirabile) mette in sicuro la certezza scientifica del mondo sensibile, porgendo alle scienza naturali, che illustrano l'età moderna, una base ferma e inconcussa. Siccome poi la creazione è il sovrannaturale, (come proveremo in appresso.) se ne deduce un altro corollario, pure singolarissimo; cioè, che senza il sovrannaturale non può darsi la scienza di natura. Il che dee forte stupire i fisici della età nostra, e recar qualche impaccio ai nemici dei miracoli e della rivelazione, se non isdegnano di levarsi, psicologizzando, a un progresso veramente filosofico.

Il fatto dell' esistenza dei corpi è conosciuto con quel genere di certezza, che nelle scuole si chiama fisica, e dalla metafisica si distingue, in quanto l'una versa sui fatti, e l'altra sulle idee si esercita. La certezza morale è d'indole in parte conforme alla fisica, ma contiene altresì un elemento metafisico, e occupa un luogo merzano fra gli altri due generi di certezza. Il vero divario, che corre tra questi due generi, i logici lo cercano da gran tempo; ma i loro lavori non mostrano che finora l'abbiano trovato. Il che avvenne, perchè niuno di essi salì al principio della creazione, da cui il genio delle loro dottrine e il tenore del metodo gli dilungavano. E veramente, l'ontologia essendo, giusta i canoni del psicologismo. fondata sulla psicologia, la certezza fisica dee essere la base della metafisica. La qual perturbazione dell' ordine naturale spinge il filosofo allo scetticismo, se la dialettica prevale al giudizio; o lo induce ad esagerare la certezza fisica e trasformarla in metafisica. il retto senso sovrasta alla logica. Infatti costoro, non potendosi risolvere, se hanno buon senno, a dubitar di tutto, ed essendo costretti dai loro principii a porre il certo nel sensibile, si sforzano di dare alla evidenza materiale quel valore, che si addice alla base di tutto lo scibile.

La certezza nasce dall'evidenza, e tutto ciò che si può dire di questa, è applicabile eziandio a quella. L'evidenza è l'intelligibilità delle cose. L'ordine intuitivo della cognizione e l'ordine reale delle cose sono identici, come abbiamo già avvertito più volte: per questo le esistenze sono create dall'Ente, per quello i sensibili vengono illustrati dall'Intelligibile. L'evidenza metafisica è l'intelligibilità in sè stessa, l'intelligibilità intrinseca dell'Ente, e, p r così dire, l'Intelligibile in persona. L'evidenza fisica è l'in-

elligibilità estrinseca delle esistenze, l'intelligibilità considerata ne'suoi rivi, e non nella fonte, nelle cose create e intellette, non nella mente infinita, che le crea, e le rende atte ad essere intese. La prima è diretta, immediata, perfetta, e quasi raggio incidente, proviene dalla sorgente medesima della luce, e dall'oggetto, che llumina ogni cosa; laddove la seconda è indiretta, mediata, imperfetta, e come un raggio riflesso o rifratto, declina o rampolla la un principio estrinseco all'oggetto inteso, e per tal modo dall'altra si differenzia. Laonde, propriamente parlando, non si dando due evidenze, ma una sola, che è l'intelligibilità divina; la qualo, in quanto si riflette in sè stessa e illustra l'entità propria, partorisce l'evidenza metafisica; in quanto riverbera sugli altri oggetti e li rischiara, genera l'evidenza dell'altre specie.

Il nesso fra le due evidenze è identico a quello, che corre fra i loro oggetti, cioè fra l'Ente e le esistenze. Ora il nesso fra l'Ente e le esistenze essendo l'atto creativo del primo, se ne dee inferire che l'evidenza metafisica crea gli altri generi di evidenza, come l'Ente crea gli oggetti, che sussistono finitamente. L'Ente, che crea le esistenze, come Causa, essendo nello stesso tempo l'Intelligibile, intende le sue fatture e intelligibili le rende; chè altrimenti non sarebbero intese. Egli è vero che, secondo l'ordine logico, le esistenze, e quindi le menti create, sono intese rispetto a medesime, perchè intelligibili; ma riguardo all' Ente sono intelligibili, perchè intese; giacchè i possibili eterni, che si esemplano in esse dall' Intelligenza creatrice, e le rendono atte a essere coposciute, sono l'essenza dell'Intelligibile, che è tale, perchè intelligente. La creazione è adunque l'atto, per cui l'evidenza metafisica diventa fisica o di altra specie. Il che ci spiega i diversi caratteri di tali evidenze; i quali, per la metafisica, consistono nella necessità assoluta, e quindi nella impossibilità assoluta del contrario; per la fisica, nella necessità relativa e nella rispettiva impossibilità dell' opposto, cioè in tanta necessità e impossibilità, quanta è richiesta dalle attinenze di questa luce secondaria coll'originale splendore, da cui deriva.

L'atto creativo essendo il legame fra le due evidenze, e quindi il principio e la norma della evidenza fisica, ne conséguita che la necessità, e l'impossibilità del contrario, secondo il modo relativo, proprio di tale evidenza, vengono determinate da quello; che è quanto dire, che l'evidenza fisica si stende solamente, quanto importa l'azione creatrice. Ora questa è affatto libera, giacchè

l' Ente può astenersi dal creare. dal comunicare l' intelligibilità sua propria; quindi è, che le esistenze sono contingenti, e il loro contrario assolutamente possibile. L' atto creativo è intelligente, e produce le esistenze, secondo un certo ordine; il quale è uniforme e stabile; perchè non si dà vero ordine, senza costanza. Ma quest' ordine non è immutabile; ed essendo sottoposto all' atto creativo, può essere alterato, come, e quanto, e quando conviene alla sapienza ordinatrice. L' evidenza fisica inchiude adunque i caratteri seguenti: 1º la possibilità assoluta del contrario; 2º la costanza dell' ordine delle esistenze; 3º la possibilità dell' interruzione di quest' ordine, conforme alla teologia dell' universo. I quali caratteri derivano dalla natura dell' atto creativo, e si dichiarano per esso compitamente.

La scuola scozzese avvertì, come un fatto psicologico, la ferma persuasione radicata in tutti gli uomini, intorno alla stabilità dell'ordine naturale; ma non seppe spiegarla, e la recò all'istinto. Perve ad altri strano l'ammettere un principio meramente istictivo nelle cose di ragione; benchè, d'altra parte, la detta persuasione, esprimendo una verità contingente, non si possa dedutte dalle leggi assolute dello spirito; e significando una verità universale e perpetua, non sia derivabile dalla semplice osservazione di natura. Davide Hume tentò di esplicare il fenomeno in altro modo; ma non ottenne il suo proposito 1. Il Turgot e lo Stewart 2 avvertirono la congiunzione del detto principio colla quistione della esistenza dei corpi, senza procedere più oltre. La conclusione si è, che se non si sale all'intuito dell'atto creativo e dell'Ente creante, nessuno sforzo d'ingegno potrà mai risolvere il problema. Noi abbiamo mostrato, che considerando la evidenza fisica, come un derivazione della metafisica, e studiando il legame, le relazioni, le differenze, che corrono fra loro, si rende ragione dei due fatti della realtà contingente, (cioè dell' esistenza de' corpi.) e della costanza dell'ordine naturale, risolvendo amendue i quesiti con un solo principio, secondo l'avviso del Turgot è dello Stewart.

Si noti eziandio di passata, (di che discorreremo altrove.) come il nostro progresso dimostra a priori la possibilità del prodigio; che dando per fondamento a esso prodigio la natura dell'atto crettivo e le intime ragioni della evidenza fisica, lo colloca sulla stessibase, a cui si appoggia la certezza, che abbiamo della realtà e della fermezza dell'ordine naturale. Perciò coloro che impugnano la possibilità del miracolo, debbono negar del pari l'esistenza e l'armonia

<sup>1</sup> Cons. Dug. Stewart, Ess. phil., essai 2. 1bid.

della natura, cioè i due fatti generali, onde si valgono, per istabilire l'impossibilità di esso. Aggiungasi, che per rimuovere il sovrannaturale, bisogna negare l'atto creativo, e cadere nell'emanatismo e nel panteismo, e quindi nell'idealismo; ond'è, che in Germania questi sistemi sono quasi sempre accoppiati col razionalismo teologico. La contraddizione non potrebbe esser maggiore, nè più manifesta; giacchè qui npn si tratta di conghietture o di probabibili, ma di un raziocinio, che ha il rigore di un teorema geometrico. Io vorrei potermi inginocchiare dinanzi a tutti i razionalisti del mondo, pregandoli a provare il contravio, e a chiarire che si può rimuovere il sovrannaturale, senza alterare o annullare l'atto creativo; e quando ci riuscissero, prometterei volentieri di aderirmi alla loro setta.

Ma ciò basti, rispetto all'esistenza dei corpi, e alla certezza. che ne abbiamo. Un'altra obbiezione contro la verità della esposta dottrina si può dedurre dalla esperienza psicologica di ciascuno. Tu affermi, mi si dirà, che nell'intuito immediato lo spirito è spettatore continuo dell'atto creativo. Ora, se ciò è vero, lo dovremmo sapere. Interroga tutti gli uomini del mondo, e tutti ti risponderanno ch' essi veggono bensì le esistenze già create, ma non le scorgono, mentre si stanno creando. Quanto ai filosofi, o essi negano la creazione o l'ammettono. Se la negano, e' pare che non la veggano; giacchè quando questo atto creativo, emergente dall' Intelligibile stesso, ci stesse innanzi agli occhi, dovrebbe essere almeno così chiaro, come il sole, di cui gl'idealisti medesimi riconoscono l'apparenza. Se ci credono, il fanno in virtù della rivelazione, che l'insegna, o di un raziocinio; ma niuno ha immaginato finora di avere l'opera creatrice per un fatto intuitivo. Questo fatto intuitivo è dunque chimerico, o tu sei solo a goderne, come Plotino e i Sanniasi dell' India fruivano di certe intuizioni particolari; nel qual caso noi te ne lasciam la credenza, como un tuo privilegio.

Tal è l'opposizione, che verrà forse mossa contro l'esposta dottrina. Parlo in genere, nè accenno a persona in particolare; giacchè nol potrei, senza detrarre al concetto, ch'io debbo avere della capacità filosofica de' miei avversarii ipotetici o reali. Il detto argomento è fondato in uno di que' giuochi d'immaginazione, che non debbono aver adito nello spirito di un filosofo. L'immaginazione rappresenta gli oggetti in modo conforme alla sua natura, cioè dando un corpo a ogni cosa, e vestendo di sensibili gl'intelligibili: il che è utilissimo; purchè si sappia che la veste non è al-

tro che veste, e chi l'adopera tenga gli occhi fissi nel suo contento. Quando noi diciamo che la creazione è un far di nulla o trar da nulla qualche cosa, ci serviamo d'uno di questi fantasmi. adoperando una metafora. che esprime in modo acconcio ciò che si vuol dire, perchè si sappia che è un mero traslato, il quale inteso alla lettera riuscirebbe assurdo, poichè significherebbe che il nulla è qualche cosa, e che la creazione non è creazione. La quale noi ci sogliam figurare, sotto la specie di un vano infinito, in cui ad un tratto cominciano a pullulare e prorompere le esistenze, per la virtù efficace dell'Onnipotente, che riempie ed anima quella immensità. Nello stesso modo, quando leggiamo quelle sublimi narole di Mosè: Iddio disse: la luce sia, e la luce su, che ebbero sorza di eccitare l'ammirazione di un Gentile, la fantasia ci rappresenta una notte universale e senza limiti, in mezzo alla quale si diffonde ad un tratto un oceano di luce : e questa imagine è certamente anch' essa sublime. Ma se io chieggo al filosofo: il nulla è egli un vano immenso, una notte interminabile, uno spazio senza limiti? egli mi risponderà di no, perchè il nulla è la negazione assoluta di queste e di ogni altra cosa : il nulla non è immaginabile in alcuna guisa, nè pensabile, se non per modo indiretto e negativamente. L'idea di creazione importa il cominciamento di esistenza: ma questo cominciamento ha due rispetti diversi, secondo il nostro modo d'immaginare, cioè l'uno verso il nulla preesistente, l'altro verso l'esistenza stessa. Ora di questi due rispetti il solo reale è il secondo; poichè, siccome il nulla non è, l'esistenza non può avere alcuna attinenza reale verso di esso. Se rimoviamo adunque i fantasmi, in che modo si può pensare la creazione? In un solo; cioè pensando l'esistenza, come avente la ragion presenziale della sua realtà, non in sè stessa, ma nell'Ente, che l'anima e la penetra tutta. Ora noi abbiamo mostrato, e ciascuno può facilmente avvertire da sè, che nel concetto di esistenza si contengono questi elementi: 1º il difetto di ragione intrinseca della propria realtà; 2º l' intuito concomitante di questa ragione nell' Ente presenziale; 3º il nesso dell' Ente, come causa, coll' esistente, come effetto. Egli è dunque chiaro che colla sola nozione di esistenza l'uomo ha quella maggiore contezza della creazione, che se ne può avere. Che se il volgo e i filosofi stessi non se ne accorgono. ciò non prova altro, se non che l'analisi, che fanno del loro intuito, potrebbe essere migliore; il che non è maraviglia; giacchè l'analisi dell'intuito non è opera dell'intuito, ma della riflessiene ; la quale è sempre capace di maggiore squisitezza e perfeziome. Noi abbiamo dimostro che il solo concetto di causa prima ed efficiente inchiude quello di creazione; il che però non sappiamo, se sia stato finora avvertito da alcun filosofo. Tommaso Reid fu primo a fare un' analisi sottile e profonda della percezione de' corpi, che è pur continua e comune a tutti gli uomini. Potrei allegare molti altri esempii dello stesso genere; giacchè non vi ha filosofo di qualche stima, che non abbia messo in mostra alcun nuovo elemento conoscitivo, stato dianzi negletto, o meno distintamente avvertito.

Quando adunque diciamo che lo spirito vede l' esistenza in moto e nel suo passaggio dal nulla alla realtà, non bisogna intendere questo passaggio e questo moto materialmente, ma in senso metaforico, per esprimere il principio dell'esistenza. E quando diciamo principio dell' esistenza, non vogliamo già inferire alcuna relazion verso un tempo anteriore, in cui nulla si trovasse; giacchè il tempo reale non può stare, senza cose che durino, e prima della creazione non v'ha durata successiva, ma soltanto la possibilità di essa. Non intendiamo adunque altro, che la privazione di ragione intrinseca verso la propria sussistenza, e il derivamento di tal racione dall'Ente, che di presenza è intimissimo alle cose finite, benchè distinto da loro. Ora, siccome in ciò consiste il concetto essenziale di creazione, se ne deduce che noi abbiamo l'intuito dell'atto creativo, non meno che delle esistenze e di esso Ente. D'altra purte, il nulla si può solo pensare per modo indiretto, astraendo lo spirito dall'intuito immediato dell'Ente e di ogoi altra cosa. La quale operazione essendo soltanto possibile alla cognizione riflessa, ne segue che nel giro della cognizion diretta il nulla è affatto inescogitabile. E veramente, assinchè si potesse aver l'intuito del nulla, bisognerebbe che il nulla dell'essere partecipasse. Che vogliam dunque dire, affermando, l'uomo essere spettatore della creazione? Certo non intendiamo di far credere che il nulla si vegga; il che fora veramente uno strano spettacolo. Vogliam dire che si apprende l'esistenza, come opera dell' Ente, e che si contempla esso Ente, come principio e ragione delle sue fatture.

Si soggiungerà forse che l'intuizione dell'atto creativo dovrebbe farci conoscere quel nesso misterioso, che corre fra l'Ente e l'esistente, e penetrar la natura della creazione. Rispondo che altro è il vedere un fatto, altro lo scorgere il modo e la ragione intima del fetto, e addentrarsi nella sua essenza. Il fatto della creazione non si diversifica in ciò dagli altri fatti e dagli altri veri; i quali tutti con-

stano d'intelligibile e di sovrintelligibile. Lo spirito vede l'atto creativo dell'Ente, senza avvisar la natura recondita di tale atto, come gli occhi veggono il moto di un corpo, senza percepire o conoscere altrimenti l'essenza della forza motrice. Ma basti di ciò.

Il concetto ideale di creazione, tramezzante fra quelli di Ente e di esistenza, ci mette ora in grado di determinare, donde nasca tale idea di esistenza, di cui abbiamo finora discorso. Se pel concetto di esistenza si vuol significare il semplice intuito mentale, egli è assurdo il chiedere, onde provenga, consistendo esso intuito in un atte dello spirito, ed essendo quest' atto unico, sia che si applichi ad un solo oggetto, o ad una moltitudine. Se poi s' intende il termine obbiettivo della cognizione, il voler sapere, da che nasca l'idea di esistenza, è lo stesso che domandare, donde proceda la realtà delle cose, che di esistenza sono dotate. Imperò la realtà dell'esistente derivando da quella dell' Ente per via di creazione, il concetto del primo è prodotto del pari dal concetto del secondo. Se si chiede poi, come l' I lea obbiettiva crei il concetto subbiettivo, risponditmo che quanto il fatto è certo, tanto il modo ne è arcano e impenetrabile. Il mistero psicologico risponde al mistero ontologico: » mendue fanno un solo mistero, proveniente dall' atto creativo, h cui arcana natura dipende dall'incomprensibile essenza dell'Este creatore.

Ma l'origine particolare del concetto di esistenza non può bese intendersi, se non si risale al problema generico della origine delle idee, che dal Locke in poi fu considerato, come principalissimo in filosofia, e truttato con predilezione dalla maggior parte dei psicologi, fino ai di nostri. Questo problema, al parer mio, non è stato sinora perfettamente risoluto, quantunque parecchi filosofi, che se ne sono intromessi, vi abbiano recato una sagacità d'ingegno e un rigor di analisi non ordinario. La causa si è, che si è voluto procedere, secondo gli ordini del psicologismo; laddove non occorre quistione capitale di psicologia, che si possa risulvere compitamente. senza risalire ai dettati ontologici. Se il psicologo vuol conoscete appieno i fatti, in cui si travaglia, egli dee lavorare sopra una sintesi anteriore, che non può essergli somministrata, se non dalla scienza ontologicale. Noi ne abbiamo già tocchi alcuni esempli : e quello, che ora accenniamo, non sarà l'ultimo. Fermiamoci per qualche istante su questo articolo, sia per l'importanza sua propria, e la celebrità di cui gode al di d'oggi, come per la sua stretta connessione colle cose dianzi discorse.

I psicologi moderni, ricercando l'origine delle idee, sono tutti

T accordo nel presupporre che le idee nascono le une dalle altre. per via di generazione. La quale importa la preesistenza del generato nel generante: esclude la produzione dal nulla: non è propriamente altro, che una emanazione, per cui quello che primo trovavasi implicato in un' altra cosa, si esplica e comincia a sussistere da sè. Perciò quando si afferma che un concetto è generato da un altro, si vuol dire che l'elemento integrale del primo si contiene nel secondo. Così i psicologi sensisti, che fanno derivare tutte le idea dsi sensi , pretendono di trovare nei sensibili il germe di tutti gli elementi integrali, onde si compone il nostro sapere. Pretensione assurda e combattuta felicemente dai psicologi razionalisti; i quali convengono nell'affermare che gl' intelligibili non possono in uessun modo esser generati dai sensibili; e aggiungono che fra gl'intelligibili, gli uni generano gli altri. I fautori della qual sentenza si possono distinguere in due classi. Gli uni, come Gotama, Aristotile. Emanuele Kant, e i moderni eclettici di Francia, ammettono parecchi intelligibili primarii. da cui i secondarii derivano: altri riconoscono espressamente o paiono riconoscere una sola idea prima ... da cui tutte le altre provengono, per via di generazione. Fra i filosofi della seconda classe, il Rosmini, che è l'ultimo in ragion di tempo, vuol essere riputato uno dei primi in ragion di merito, per ciò che concerne la discussione presente. Dovendo io studiare nella brevità, mi ristringerò per ora a poche avvertenze su questo punto della teorica rosminiana, riserbandomi a parlarne minutamente, quando tratterò exprofesso un soggetto, che ora debbo contentarmi di accentare.

Il Rosmini stabilisce primieramente, che tutte le idee derivano da quella dell' ente possibile; secondamente, che questa provenienza si fa per via di generazione, in quanto l'elemento intelligibile di tutti i concetti si contiene nell'idea dell'ente. Di queste due sentenze, io ammetto la prima, sostituendo solo all'idea dell'ente possibile l'idea dell'Ente reale, a tenore delle cose dianzi discorse; ma non posso aderire alla seconda, e affermo che niuna idea nasce dal concetto dell'Ente per via di generazione propriamente detta.

Secondo il Rosmini, l'idea dell'ente possibile genera tutte le altre idee, mescolandosi cogli elementi sensitivi, che si apprendono per via del senso interiore e esteriore. Ogni idea secondaria,
constando di un elemento sensibile e di un elemento intelligibile,
l'ultimo di questi due componenti non è altro, che l'idea dell'es-

N. Sagg. sull' orig. delle idee, set. 5, part. 2, 3, 4, 5, tom. II. Princ. della scienze morale. Mi.ano, 1837.

sere. Così, per esempio, l'idea dell'essere, collegandosi con quei sensibili, che qualità o modificazioni si chiamano, ci porge il concetto di sostanza; cogli effetti, l'idea di causa; col proprio pensiero, la nozione di forza intelligente; e così via discorrendo. Donde segue che tutte le idee, come idee, sono veramente generate da quella dell'ente, giacchè in questa unicamente risiede il loro priacipio intelligibile. Anzi, propriamente parlando, tutte le idee, come idee, sono identiche a quella dell'ente, e non si possono chiamar generate, se non in quanto questa medesimezza si mesce colla varietà dei sensibili.

Il ragionamento è ingegnoso; ma io non credo possibile il conciliarlo col vero e coi fatti. La prima conseguenza, che se ne trac, si è, che l'uomo non ha molte idee, come si è finora creduto dei migliori psicologi; ma bensì una sola idea, cioè quella dell'ente nella sua maggiore astrattezza. Ora questo pronunziato conduce in psicologia ed in logica al sistema del Condillac, che trovava uoa perfetta medesimezza in tutte le nostre cognizioni, e considerava la scienza, come una lingua ben composta e ordinata, come un'algebra speculativa, che trasforma sotto varii segni lo stesso concetto. In ontologia poi esso mena dirittamente al panteismo de' filosofi tedeschi, che ripongono nell'identità universale il solo vere assoluto. Se non che, secondo il Rosmini, la base dell'identità versando nella sola idea dell' ente possibile, che, disgiunto dal reale, non può sussistere; la prefata dottrina, per tal rispetto conduce allo scetticismo e al nullismo. Non è certamente necessario che io dichiari, queste illazioni essere alienissime dalla mente del dotto e religiosissimo Autore; e io ne fo menzione, come di quelle conseguenze rigorose, ma recondite, che ssuggono talvolta all' avviso degl'ingegni più cauti e più perspicaci.

Nè credo che basti a spiegare la varietà dei concetti l' introdurre la varietà dei sensibili, e il loro accozzamento con quell' intelligibile unico; imperocchè molti sensibili non ci potranno mai dare altro, che un solo intelligibile. Ora ella è cosa di fatto che l'uomo possiede un gran numero d' intelligibili, i quali svariano onninamente dai sensibili, con cui si accozzano. Così, verbigrazia. i colori, i suoni, gli odori, e simili, sono sensibili; ma le idee di qualità, di effetto, e somiglianti, sono nozioni intellettive, nelle quali si trova un elemento mentale, che è tanto distinto dall' impressione sensibile, quanto dal concetto intelligibile dell'ente possibile e generico. Secondo il Rosmini, l' idea di sostanza è la relazione dell'ente verso le qualità, come l' idea di causa è la relazione

ne dell'ente verso gli effetti. Io lo concedo, se sotto il nome di qualità e di effetti s' intendono sensibili misti ad intelligibili; ma se si vogliono significare meri sensibili, non che poter comprendere la prefata asserzione, non veggo a tal ragguaglio nè anco in che modo le qualità si distinguano dagli effetti. Se il concetto dell'ente è l'unico intelligibile, e quasi il prisma interposto fra la mente e i sensibili, che vengono per esso convertiti in idee, io non so più capire, come le idee nate da tal connubio siano molte, e non una sola: nè come si abbiano, per esempio, i concetti di sostanza, causa, qualità, effetto, così distinti e spiccati gli uni dagli altri, che qualunque sforzo d' ingegno non può ridurli ad un solo. Egli è vero, che la varietà dei sensibili può tuttavia diversificare i concetti sensatamente; ma la differenza, che passa fra le varie idee, non che essere solo sensibile, è sovrattutto intellettuale. Mi dichiaro con un esempio. Il divario, che corre fra il rosso e l'azzurro, fra il caldo e il freddo, fra il molle e il duro, ovvero fra un suono e un colore, un gusto e un olezzo, è schiettamente sensibile, e si può benissimo comprendere, ancorchè l'intelligibile sia unico. Ma la differenza, che distingue la qualità e l'effetto, il difuori e il didentro, il prima e il dopo, e via discorrendo, non è di questa data; poichè v'ha fra loro una discrepanza intellettiva, consistente in certe relazioni, che sovrastando al senso, non si sentono, ma s' intendono. Infatti, se io chieggo, perchè la qualità differisca dall' effetto, mi si può forse rispondere che tal divario è come quello, che distingue il bianco dal nero, il suono grave dall'acuto, e l'impressione tangibile dalla visiva? No certamente. Nel secondo caso la varietà è meramente sensibile, laddove nel primo è intellettiva. Egli è dunque chiaro che questo divario non può essere dato dal senso, nè generato dall' idea dell' ente, che è sempre la stessa.

Se dalla sfera delle cose sensibili passiamo a un ordine superiore, l' impossibilità della generazione ideale ci parrà ancor più chiara. Così, esempigrazia, noi abbiamo le idee di unità, d' infinito, di eterno, d' immenso, di santità e simili, le quali non si contengono in quella di ente semplicemente preso, benchè ne siano indivise e inseparabili. L' inseparabilità non è la medesimezza, poichè non esclude la distinzione almeno mentale. L' Ente, qual ci è dato dall' intuito, è certamente uno, infinito, eterno, immenso, santo, e dotato di tutte quelle perfezioni, che chiamansi apodittiche, morali e metafisiche, perchè, al parer nostro, è un vero concreto, che racchiude una sintesi ideale; ma ciascuno di que' concetti è tuttavia distinto intellettualmente dall' idea dell' ente astratto, possibile,

e schiettamente preso, a tenor del Rosmini. Anzi io stimo che l'idea medesima dell' Ente concreto sia mentalmente distinta dei concetti delle sue varie perfezioni, e questi pure si distinguan fra loro, benche gli uni e gli altri siano indisgiunti. Il concetto dell' Ente è il centro, in cui si appuntano, quasi raggi, le altre nozioni, e a cui esse rispondono, quasi settori di un circolo immenso, o lati di un noligono infinito. Esso è semplicissimo, e tuttavia riunito indissolubilmente a una moltitudine di concetti, che si accozzano in una persetta unità obbiettiva, per forma, che la moltiplicità non ha luegc, fuori del pensiero nostro e delle attinenze esteriori dell' Rate medesimo. Se si piglia il concetto dell' Ente col corredo delle nozioni, che necessariamente l'accompagnano, queste nozioni se ne possono dedurre logicamente, poichè vi son già comprese dalla meste contemplatrice, e in tal caso si opera sopra una idea composta, e non sopra una idea semplice; il che non venne avvertito dai Rosminiani. Se non che, anche in questa occorrenza, sarebbe impreprio il dire che le idee dedotte si generano dall'idea complesse; trattandosi manifestamente di semplice analisi, e di disgregaziose, non di generazione.

Il concetto dell' ente concreto od astratto, reale o possibile, non genera adunque gli altri concetti, parlando con proprietà di termini. Tuttavia egli è vero che li produce in qualche altro modo; giscochè tutte le idee presuppongono quella dell' Ente, e s' inviscerano in essa. Egli è impossibile il pensare a qualunque cosa, senza avere il concetto dell' Ente; laddove si può pensare all' ente semplicemente preso, senza possedere alcun altro concetto. L' Ente è intelligibile per sè stesso; dove che gli altri concetti, eziandio razionali, s' intendono in virtù dell' Ente. Il Rosmini ha dunque ragione di considerare in questo senso la nozione dell' ente, come l'origine di tutte le nostre cognizioni; e l' avere aggiunta nuova luce a questa verità antica ed importantissima gli assegna un alto seggio nella schiera più onorata dei psicologi.

Esclusa la generazione, e ammessa una produzione qualunque, rimane a cercare, qual sia in ispecie questa cotal produzione, per cui tutti i concetti derivano da quello dell' Ente, senza esseme generati. In potrei procedere in questa investigazione, cominciando a fare un'accurata analisi dei singoli concetti, e poscia dimostrando per via di sintesi, come ciascuno di essi si connetta colla nozione fondamentale dell'Ente; ma questo lavoro, che farò forse a suo tempo, uscirebbe affatto dai limiti della presente introduzione. Per ora mi contenterò di chiarire che la quistione

della origine delle idee dipende dalla formola ideale, e non si può risolvere pienamente, senza di essa. Esporrò adunque in modo sommario il risultato delle mie ricerche, lasciando al lettore il carico di applicarlo partitamente, e verificarlo nei principali concetti, che formano il patrimonio della mente umana.

Gl' intelligibili si vogliono distinguere in due classi. I' una delle quali contiene i concetti, che io chiamerò necessarii e assoluti. perchè riguardano l'Ente solo, l'altra abbraccia i concetti contingenti e relativi, che concernono le esistenze. Considero per ora questi intelligibili in sè stessi: non gli esamino, rispetto alla facoltà conoscitiva dell' uomo, nè cerco se essi siano appresi da una facoltà sola, o da più facoltà operanti simultaneamente o successivamente, come sarebbero l'intelletto e la ragione dei moderni psicologi di Germania. Questa sarà materia di un altro discorso. Per somministrare un fondamento legittimo alla distinzione introdotta fra queste due schiere di concetti, egli basta il considerarli in sè stessi, e ragguagliarli fra loro, essendo essi differentissimi. e contrassegnati da due note affatto contrarie, quali sono il necessario e il contingente. Ciascuna di queste due schiere si rannoda intorno a un concetto unico, principale, fondamentale, predomimante; il quale per la prima classe è il concetto di Ente, per la seconda quello di esistenza. Abbiamo già esaminata a sufficienza la natura di queste due idee madri: ora per trovar l'origine delle altre, la discussione si può ridurre a tre quesiti : 1º in che modo tutti i concetti assoluti procedono dall' idea dell'Ente? 2º In che modo tutti i concetti relativi si collegano colla stessa idea? 3º Siccome le nozioni relative si rannodano intorno a quella di esistenza, che ha fra di esse la maggioranza, come l'idea dell' Ente primeggia fra i concetti assoluti, si chiede altresì se i concetti relativi pascano in qualche guisa dali' idea di esistenza, quasi da anello intermedio fra loro e l'Ente? E in caso, che ne nascano, si domanda in che modo si faccia questa derivazione?

Primo quesito. In che modo tutti i concetti assoluti procedono dall' idea dell' Ente? Rammenti il lettore che, sotto il nome di Ente, io non intendo l'ente astratto e possibile, ma l'Ente reale e assoluto, quale si affaccia all'apprensione immediata dell'intuito. L'Ente è intelligibile per sè stesso. Ora egli è impossibile allo spirito umano il pensare l'intelligibile, senza credere insieme alla realtà del sovrintelligibile, senza essere intimamente persuaso che la realtà si stende assai più oltre che l'intelligibile, a rispetto nostro. L'elemento obbiettivo, che riguardo a noi porta il nome di

sovrintelligibile, in ordine all' Ente dicesi essenza. Chiamo essenza semplicemente. l'essenza reale, come chiamo Ente senza più. l'Ente reale, parendomi che questo modo di pariare si conformi alla genuina significazione delle voci, e all'uso degli scrittori, i quali sogliono distinguere la voce essenza coll'epiteto di razionale, quando l'adoperano per significare la notizia, che noi abbian delle cose. L'essenza è adunque quello, che v'ha di reale, e nel tempo medesimo d'inescogitabile, negli oggetti. Ciò posto, io dico che tutte le proprietà dell' Ente debbono scaturire dalla sua essenza, e fare, per via di essa, una unità perfettissima: tantochè uno spirito, che potesse conoscere questa essenza, non troverebbe più nessuna distinzione mentale fra le doti e le perfezioni dell' Ente increato 1. Nel qual senso si può dirittamente affermare che i concetti assoluti procedono per via di generazione da un principio assoluto : il quale non è già il concetto di Ente da noi posseduto. ma quello di essenza, onde siamo privi. Cosicchè gli attributi del-· l' Ente ci pajono come distinti gli uni dagli altri . benchè ne sia manifesto, che in effetto si unizzano e immedesimano insieme, e che il non poter noi al presente concepire questa unità assoluta, nasce dal difetto della nostra comprensiva, che non può abbracciare l'essenza. Ma donde infine derivano, a rispetto nostro, le idee assolute, che ci rappresentano le proprietà dell' Ente? Rispondo che non provengono da alcun altro concetto, ma ci vengono date simultaneamente coll'idea dell' Ente, la quale ha sovra di esse un principato legico, non cronologico. L' idea dell' Ente coi concetti indivisi di eterno, immenso, uno, infinito, e simili, con tutto il corredo delle idee assolute, forma la sintesi primitiva dell'intuito, la quale è una vera rivelazione. Noi veggiamo la sintesi ideale, come la sintesi naturale, il mondo dell' Ente, come quello delle esistenze, per una percezione immediata e intuitiva. Le varie porzioni di questa sintesi ideale sono fra loro indissolubilmente connesse e intessute; hanno una dipendenza logica dall' idea dell' Ente, senza esserne generate, senza che i loro elementi s' inchiudano in essa, quale si affaccia allo spirito nella propria semplicità nativa. Esse compongono un moltiplice razionale, che obbiettivamente si riduce a unità perfettissima. Che se l'uno reale piglia pel nostro intuito l'aspetto di una moltiplicità mentale, ciò nasce dall'oscurità impenetrabile, che involge l'essenza dell' Ente. Coa-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Parlo delle perfezioni razionali. Quanto alle perfezioni sovrarazionali, donde risulti il mistero della Trinità, se avessimo l'intuito della essenza divina, la distinzione reale delle persone si mostrerebbe tanto evidente allo spirito nostro, quanto l'unificazione degli attributi.

chiudo adunque, rispondendo al quesito proposto, che i concetti assoluti procedono dall' idea dell' Ente, non per via di generazione e di creazione, ma di semplice dipendenza logica.

Secondo quesito. In che modo tutti i concetti relativi procedono dall' idea dell' Ente? Ricordiamoci che il mondo della cognizione è parallelo a quello della realtà, e che noi conosciamo il reale, in quanto lo percepiamo, contuttochè la percezione che ne abbiamo non sia intera e perfetta. Ora, giusta gli ordini del mondo reale, le cose relative, cioè le esistenze, derivano dall' Ente assoluto, in quanto ne sono create; se adunque l'intuito, che abbiam degli obbietti. contemplando l'atto creativo, alla loro netura intrinseca si conforma, i nostri concetti relativi debbono essere effetto non di generazione, ma di creazione. Se i concetti relativi fossero generati dall' Idea nellà subbiettività loro, ne seguirebbe che le esistenze sono generate, e non create dall' Ente; dogma panteistico ed assurdo. L'aver voluto cercare la generazione delle idee, in vece d'investigarne solamente la produzione o la processione, è ciò che ha sviato quasi tutti i psicologi. I quali camminando, secondo gli ordini del psicologismo, e pigliando le mosse dai sensibili interni od esterni, nei quali è impossibile il raccapezzare la nozione di causalità creativa, e dove ogni produzione è una emanazione o generazione. applicarono questo concetto al modo della produzione ideale, e viziarono la scienza ideologica: alcuni lo applicarono eziandio alla produzione reale, e architettarono una ontologia panteistica, come quella che oggi regna fra gli Alemanni. L' ontologismo, tenendo la via contraria, che è la sola legittima, ci obbliga ad asserire di tutti i concetti relativi ciò che dianzi affermammo della loro radice, cioè dell'idea di esistenza, e conchiudere, che i concetti relativi nella subbiettività loro procedono dall'idea dell' Ente, non per via di generazione, ma per via di creazione.

Terzo quesito. I concetti relativi dipendono altresì dall' idea di esistenza? E in che consiste questa dipendenza speciale? L'idea di esistenza esprime generalmente la dipendenza del reale creato dal reale increato, cioè dall' Ente, e quindi il termine estrinseco e contingente dell'atto creativo. Egli è dunque chisro che tutti i concetti relativi presuppongono logicamente l'idea di esistenza, come i concetti assoluti presuppongono l'idea dell'Ente. Ma il concetto di esistenza inchiude solo una relazione generica del creato verso l'Ente creatore, e non contiene gli elementi speciali, per cui gl'intelligibili relativi si differenziano fra di loro. Così, verbigrazia, il divario, che corre fra la sostanza seconda e la causa seconda, fra le qua-

procedere psicologicamente. e secondo tali ordini, che rendono la quistione insolubile. La chiave di essa può essere somministrata dal solo outologismo.

Abbiamo teste veduto che i concetti assoluti hanno una surplice dipendenza lugica dall'idea dell'Ente, e che lo spirito unano non può vedere la razione intima di questa dipendenza, perchi ignora l'essenza dell'Ente. Ora i giudizii assoluti sono tutti conposti dell' idea principe assoluta, cioè della pozion dell' Ente, de ne è il sozgetto, e di un altro concetto assoluto, che ne è il predicato. Tali sono i giudizii: l' Ente è uno, l'Ente è immenso, e simili. Ora, siccome in questo caso non ci è dato di scorgere alto, che una semplice dipendenza logica, cioè una inseparabilità moluta fra il soggetto e il predicato, senza penetrarne la ragione recondita, perciò non siamo in grado di spiegar questa sintesi. Onderbé l'ontologista non può meglio del psicologista dare um dichiarazione positiva e plausibile di questa specie di giudicati. Può bensi farlo negativamente; ciò che non è in balía del psicologista. E li chiarisce in modo negativo, facendo vedere che questa sintesi fra il soggetto e il predicato dee essere arcana, atteso la postiti ignoranza circa l'essenza dell'Ente, cioè del soggetto. Se noi conoscessimo questa essenza, ci troveremmo dentro tutto l'apoditico. i varii concetti razionali si riunirebbero in un solo concette semplicissimo, alla sintesi succederebbe l'identità perfetta, il giudizio tornerebbe analitico, come quello, che risulta dal primo menbro della formola. Iddio infatti abbraccia ogni cosa con un solo intuito immanente, e con una idea unica, che è verso la divina meate ciò che è rispetto alla nostra il giudizio analitico. Ma siccome ignoriamo la divina essenza, non ci è dato di apprendere il rero nella sua fonte, e l' Uno piglia agli occhi postri l'aspetto del moltiplice. Laonde, se altri chiedesse, come mai l' Uno reale può dare accesso al moltiplice ideale, si risponderebbe acconciamente che l'Uno reale è l'essenza dell'Ente. la cui intima natura non è de noi conosciuta, se non in modo imperfettissimo. L'ontologismo adunque spiega sufficientemente la struttura dei giudizii sintetici & soluti, appurando da un canto la connessione logica del soggetto col predicato, e porgendo dall'altro canto una idonea ragione di ciò che vi si trova d'incomprensibile.

Quanto poi ai giudizii sintetici relativi, che nascono dall'unione di un concetto relativo con un assoluto, la sintesi, che corre fra il soggetto e il predicato, è quella medesima, che passa fra l'Ente e l'esistente, cioè la creazione. Però in cotali giudizii, la sintesi reale fra i due termini essendo l'atto creativo, la sintesi intellettiva, che vi corrisponde, e forma il giudizio, è l'intuito di tale atto. E veramente il giudizio sintetico a priori, è composto di un attributo, che non è nel soggetto, e tuttavia si congiunge necessariamente con esso. Il soggetto adunque produce l'attributo, benchè non lo contenga; ora, che cos'è produrre una cosa, senza contenerla precedentemente, se non crearla? Dunque nel giudizio sintetico relativo il soggetto del giudizio crea il predicato, come l'Ente crea l'esistente. Così l'intuito dell'atto creativo dichiara compitamente questa classe di giudizii razionali; i quali ripugnerebbero, secondo le teoriche degli emanatisti e de' panteisti. La dualità psicologica, onde si compone il giudizio, si riduce alla dualità ontologica espressa dalla formola ideale. Il giudizio sintetico relativo rappresenta il primo fatto, come il giudizio sintetico assoluto significa il primo vero.

Si scorge dalle cose dette che tutti i giudizii sintetici relativi si riducono alla formola ideale: l' Ente crea le esistenze, e inchiudono, com' essa, il primo giudizio assoluto: l' Ente è. Gli assiomi di sostanza e di causa sono semplici applicazioni particolari della formola ideale, e ne traggono il loro valore assoluto e apodittico. Infatti, benchè tali assiomi, ridotti a una forma secondaria, riflessa e psicologica, si esprimano in questi termini: ogni qualità dee aderire a una sostanza, ogni effetto dee avere una causa, la loro espressione primitiva, intuitiva e ontologica corre a rovescio, e può significarsi dicendo, che la sostanza sostiene la qualità, la causa produce l'effetto; dove si scorge chiaramente ch' essi dipendono dal fatto ideale della creazione. Non entro a parlare dei giudizii sintetici, composti di concetti meramente relativi, senz' alcuno elemento assoluto, perchè tali giudizii non sono mai e non possono essere a priori.

Il raziocínio è una serie di giudizii sintetici connessi gli uni cogli altri; i quali sono a priori ogni qualvolta il discorso ha un valor metafisico. Ora una serie di giudicii sintetici a priori importa fuori dello spirito umano una sintesi obbiettiva, cioè una serie di dualità scambievolmente connesse; la quale non può rinchiudersi nel solo giro delle esistenze, ma dee intrecciarsi coi concetti ideali; altrimenti non avrebbe un rigore assoluto e metafisico. Se il raziocinio consta soltanto di concetti assoluti, la sintesi obbiettiva, a cui corrisponde, è l' idea, cioè la nozione dell' Ente colle sue apodittiche dipendenze. Ma se i concetti assoluti sono misti ai relativi, la sintesi obbiettiva è la creazione. Il fatto ideale della creazione è dunque necessariamente richiesto per ispiegare i ragionamenti misti, quali sono tutti i discorsi umani, ogni qualvolta non si riferiscano

disordine intime, che travagliarono la filosofia dai tempi di Diaimini e di Capila ai nostri; disordine, che essendo un tristo privilegio delle scienze speculative, sece spesso maravigliare i dotti ei non dotti, ma non su mai spiegato da nessuno.

Gli eclettici francesi si confidano di poter rimediare a questo difetto, ma l'ecletticismo, che è l'anarchia volontaria e ridotta a sistema, dee esser certo una bella medicina per l'anarchia invelontaria e fatale, che turba la scienza. Se volete riformare e rifodere h filosofia sovra una salda base, risalite ai principii, cercab qual sia il primo passo, che lo spirito umano fece fuori del buon sentiero, richiamate la speculazione al segno, e le darete quelle consistenza e fermezza, onde si vantaggiano le altre discipline. Altrimenti i rimedii torneranno vani, o accresceranno il male, ia vece di alleviarlo: com' è accaduto all'eclettismo, che dopo aver giovato ad alcune parti affatto secondarie della filosofia, uccise in fae la scienza. La filosofia è morta in Francia, e boccheggiante nel resto di Europa: quella poca di speculazione, che corre tuttavia nei libri e per le scuole, somiglia al rantolo di un moriente, o al moto galvanico di un cadavere. Uno dei più antichi traviamenti della flosofia è senza dubbio l'aver dismesso il dogma della creazione; il che tolse a quei maravigliosi ingegni di Platone e di Aristotile la buona fortuna di cogliere perfettamente il vero, e influì sinistramente in tutte le parti della loro dottrina colla prepostera e assurda ipotesi della materia eterna. Ma questo errore non fu nè soco il primo; e prese la sua origine dal metodo vizioso, cioè dal travolgimento della formola ideale, come vedremo più innanzi. L'abolizione del psicologismo, e la restituzione di un ontologismo forte e profondo, è la sola tavola, che pessa campare la filosofie europea da un intero naufragio.

Ora, che abbiamo in disegno abbastanza chiara e distinta la formola ideale, ragguagliamo con essa i principii della filosofia moderna, per compiere i cenni dati nel precedente capitolo.

La formola ideale, perduta da tutte le nazioni, salvo una sola, fin dai tempi antichissimi, fu rinnovata perfettamente, e ripromulgata dal Cristianesimo. L' Evangelio colle sue dottrine ravvivò gli animi e gli spiriti: ridestò l'ingegno filosofico; influì salutevolmente nella stessa filosofia de' Gentili; e lo splendore della scuola alessandrina si dee in parte attribuire all'efficacia delle idee cristiane, benchè da lei combattute; essendo privilegio del vero il riscuotere l'omaggio eziandio de' suoi nemici. Che se per qualche rispetto le opinioni platoniche turbarono la Chiesa; egli è non me-

no indubitato che le dottrine cattoliche migliorarono quelle dei nuovi alunni di Platone. Tuttavia la setta alessandrina, per ciò che spetta ai principii, non si scostò essenzialmente dalla filosofia gentilesca; si può anzi considerare, come l'esplicazione più perfetta, a cui potesse condurre la formola guasta del vero primitivo, redato dalla greca e orientale cultura. Laonde non avendo essa voluto ricevere la formola cristiana, andò declinando dono Proclo, e riusch solo a evitare lo scetticismo, avviluppandosi e imbarbogendo con Damascio nella ricerca dell'incomprensibile. L'ingegno umano. in cui la filosofia non può mai perire affatto, si era fin da principio appigliato alla formola ortodossa; e dopo alcuni tentativi, de-.boli e imperfetti, come tutti i principii, dopo l'opera di alcuni scrittori, come Clemente di Alessandria, Giustino, Origene, Atemagora, Lattanzio, e altri, nei quali si vede ancora una certa fluttuazione, non già di fede, ma di scienza, fra la dottrina gentilesca e gli ordini cristiani, trovò in sul finire del quarto secolo un uomo, che si può considerare, come il creatore della filosofia cattolica. Santo Agostino è il Pitagora e il Platone ad un tempo della vera filosofia moderna; poichè fece egli solo, rispetto all'epoca cristiena, ciò che quei due luminari dell'antichità aveano fatto in diversi tempi, riguardo alla filosofia greca. Egli su il primo, che trasse dalla formola della nuova rivelazione la sintesi scientifica delle verità ideali: distinse, non disgiunse, la filosofia dalla teologia: considerò queste due discipline, come unite indissolubilmente, come del pari necessarie alla compiuta esplicazione dell' Idea divina: ne studiò le attinenze: ne determinò i limiti: ne dichiarò i punti fondamentali: riferì alla formola cristiana i veri progressi della sapienza gentilesca, continuando per tal modo il corso della tradizione scientifica : e sece un' opera di mole si stupenda, con tale perspicacia e profondità, tal forza e vigoria d'ingegno, tanta elevatezza di mente e bontà di giudizio, che vince in chi lo legge e studia attentamente le forze medesime dell' ammirazione. Egli si dee perciò considerare, come il fondatore di quella scienza, a cui non si addice il nome speciale di filosofia più che quello di teologia, poichè entrambe le abbraccia; scienza, che io chiamo ideale, come quella, che esprime compitamente l'Idea al doppio lume della ragione e della fede; e a cui do l'epiteto di cattolica, perch'egli è vano il cercarla fuori della società divina, privilegiata di questo nome. La quale scienza, dopo aver valicati felicemente i tempi barbari, e vinta col suo spleadore quella densa caligine, su infine offuscata e poscia spenta nella metà di Europa dalla pervicacia di un Tedesco, e dalla furia di un Francese.

Ho detto che la scienza ideale e cattolica abbraccia la filosofia e la teologia, ed è perciò la sola disciplina perfetta nel giro delle caguicioni razionali. Ella è infatti la sola, che meriti il nome di reslismo nel vero senso di questa parola; intendendo per esso una doltrina esprimente tutta la realtà ideale, per quanto è conoscibile mturalmente o povrangaturalmente dagli uomini. L'Ente e le esisteze considerate in relazione coll'Ente, per via della creazione e della redenzione, s.no l'oggetto di questa disciplina. La filosofia sola dimezza di necessità la realtà ideale, poichè ignora i sovrintelligibili rivelati. La teologia, senza la sua compagna, contiene bensì gli elementi integrali della ragione stessa, in virtù della formola rivelata; ma non ne abbraccia l'esplicazione scientifica. Copo è adunque congiungerle insieme, per ottenere un perfetto realismo. Il che vene fatto maestrevolmente dalla Chiesa, nè poteva pur essere tentato foori del suo seno. La scienza cattolica comprende la sintesi più vasta. che sia dato all' uomo d'immaginare: essa sola ammette tutti gli cedivi di verità, senza menomarne e sbandirne nessuno. Essa è, come dire, l'universo ideale, che corrisponde all'effettivo; essa è quel mondo intellettivo, popolato di schemi e di paradigmi eterni, nel quale ogni vero trova il suo luogo, come ugni esistenza ottiene il suo grado nell'ampio giro del creato. E non solo è la summa, ma per anche la gerarchia dei veri, che vi son tutti coordinati con euritmia squisita; e quindi posti nel loro debito sito e riguardo, e insieme collegati, secondo quelle attinenze reciproche di subordinazione e di maggioranza, ch' essi hanno in natura. Cosicchè le due note scientifiche della disciplina ortodossa riseggono nella totalità dei veri e nella loro armonia. E come, secondo la bella dottrina di Platone, di santo Agostino e del Malebranche, lo spirito vede le idee in Dio, cioè nell' Idea stessa; così pure, giusta la scienza cattolica, lo spirito contempla l' Idea nella Chiesa, perchè l' Idea non può essere ripensata, senza il concorso della parola, e il verbo cristiano è la sola riflessione schietta e adequata del mondo ideale.

Avvertasi ancora che la scienza cattolica è la sola, che dir si possa ordinata e libera, e ch' ella possiede unitamente queste due parti, perchè, senz' ordine, non si trova libertà verace, e senza libertà, l'ordine non può sortire la sua perfezione. L'ordine vuole una regola e un'autorità, che lo mantenga: la libertà richiede che si lasci allo spirito umano l'esercizio legittimo delle sue potenze. La regola scientifica risulta dai principii e dal metodo. Ora la Chiesa mantiene i veri principii e il vero metodo dello speculare, conservando inalterabile il deposito affidatole delle verità razionali, e mettendolo in sicuro co' suoi oracoli. Imperocchè, se il metodo vizioso

guasta la formola ideale, il primo vizio metodico, come proveremo, procede da un primiero oscuramento di essa formola. L'autorità mantenitrice ed esecutrice della regola ella gerarchia cattolica, in cui il potere, vario e uno ad un tempo, si sparge e riunisce : poichè, senza conserto gerarchico, non v'ha organismo sociale, nè autorità di sorta. La scienza cattolica è anco libera, poichè il campo delle sue speculazioni è amplissimo fra tutti, e salvo i capi fermati dal magisterio legittimo, l'ingegno umano può spaziarvi a piacimento. E questa limitazione è tanto propizia alla libertà, quanto avversa alla licenza; giacchè la scienza non può esser libera, se non è ben sicura della propria esistenza, e se vien piantata su base incerta e vacillante. L'uomo inoltre è destinato principalmente, non a speculare, ma ad operare in ogni istante della sua vita, e la speculazione vuol essere indirizzata all'azione. Ora, se la scienza avesse il diritto di porre in dubbio o rigettare le verità, in cui si fonda ogni vivere pubblico e privato, l'operare diverrebbe impossibile, e crollerebbe tutto il mondo civile. Affinchè la scienza non contraddica all'azione, bisogna che l'una non ischianti, nè offenda le radici dell'altra: bisogna che quella stia contenta a dichiarare ciò che questa dee possedere, e si astenga dal folle ardimento di spiantar l'edifizio, per avere il diletto di rifarlo. La storia mostra chiaro quali siano stati gli acquisti dello spirito umano, quando egli ebbe lasciata la via legittima; poichè in vece della libertà e della quiete. trovò la licenza, o la tirannide e la discordia. La tirannia e la discordia signoreggiano presentemente nel campo pacifico delle dottrine, e la filosofia è oggimai ridotta a quello stato intestino di guerra, che un filosofo considerò, come la condizione originale e legittima degli uomini. I sensibili sono in lotta cogi' intelligibili, questi coi dogmi superiori: ogni ordine di verità è a conflitto cogli altri: ciascuna delle speciali discipline, che compongono l'enciclopedia razionale, vuol padroneggiare a discapito delle sue sorelle: e in questa civil tenzone, se altri vince per qualche tempo, la vittoria è data dal caso o dalla forza. Perchè mai, a cagion di esempio, il Locke e il Condillac ebbero il sopravvento in Francia, il Kant e lo Schelling in Germania? Chi mirasse solamente al vero ideale e al pregio intrinseco di questi sistemi sarebbe impacciato a rispondere. Or che si dee pensare della filosofia in un tempo, che il trionfo di questa o di quella opinione non dipende dal vero, ma solamente dalla moda, dalle passioni, dall'indole nazionale, dall' ingegno, dalla facondia o ciarlataneria degli autori . e simili cagioni?

La filosofia cattolica siorì, appoggiandosi alla base inconcussa di

questo propupzisto: Iddio è, e crea l'uomo e il mondo; dunque l'uomo e il mondo sussistono realmente. Il suo processo era esserzialmente ontologico; e se nel medio evo fu anche in uso il metodo contrario, gli si diede però solo un luogo secondario, e la realtà dell' Ente venne tenuta, non pure come un dogma dimostrativo, ma eziandio come un vero assiomatico. Ma ciò che salva principalmente gli Scolastici dalla nota di psicologismo, a cui per qualche rispetto può parer vicina la loro forma didattica, si è. che per essi l'ontologia risedeva sovrattutto nella religione. La 6losofia era soltanto la metà della loro scienza, e occupava il secondo luogo: la religione le andava innanzi, spianava la via. e il suo fare era schiettamente sintetico. Veniva quindi la speculazione. che ritesseva i dettati della prima; onde le stesse verità, che religiosamente avevano il valore di un assioma, erano trattate di quovo sotto la forma di un teorema. La quale scusa non si potrebbe applicare a nessuno dei psicologisti moderni, posteriori al Descartes, giacchè per essi la filosofia sa una scienza da sè, ed è affatta separata dal dogma teologico. Non si vool però negare che l'uso di procedere psicologicamente, dettato da buona intenzione, non abbia a lungo andare fatto dismettere la sintesi, almeno per ciò che spetta alla filosofia prima. Il costume di convertire le verità intuitive in dimostrative, senza risalire all' intuito, e senza avvisare che l'analisi somministratrice dei principii generali, onde muove il raziocinio, presuppone una sintesi anteriore, scemò la forza e l'evidenza della stessa dimostrazione, sostituendo allo splendore diretto delle verità ideali una luce riflessa o rifratta. Ma la cagion precipua, per cui tralignò il senno scolastico. fu il nominalismo; il quale nacque dal predominio delle dottrine ioniche di Aristotile sul genio doriese e socratico del Platonismo nella tradizione della scienza. E il prevalere della scuola peripatetica rese la filosofia scolastica inferiore a quella dei Padri, viziò la tradizione scientifica, e quindi pregiudicò alla stessa tradizione religiosa, e alla diritta esplicazione della formola cristiana. Imperocchè la dottrina ideale dei Padri, per ciò che spetta alla mera filosofia, si rappiccava alle tre antiche forme della sapienza quasi ieratica degl'Italogreci, cioè alla scuola italica, all'ateniese dell' Accademia, e all'alessandrina; nelle quali si serbavano i vestigi del primitivo ortologismo assai più che nelle altre. All' incontro, gli Scolastici. venerando Aristotile, come assoluto e infallibile maestro di coler che sanno, ruppero il filo dell'insegnamento scientifico, e posero in contraddizione il dogma religioso, onde pigliavano i loro priapipii, col sistema esplicativo, che professavano, e di cui si diceva-

no continuatori. Infatti Aristotile, benchè ricevesse in parte l'eredità platonica, fu eterodosso e psicologista intorno ai principii e al processo metodico; onde, per questo rispetto, le sue dottrine hanno più similitudine con quelle della setta ionica ed atomistica, che colla sapienza italogreca. Egli colloca la base della realtà e della scienza nell' individuo, intendendo sotto questo nome, non già il termine ideale dell'intuito, ma l'oggetto del senso; e quindi sale dal senso all' Idea, e dall' esistente all' Ente, a rovescio del progresso legittimo. I nominalisti, dando lo sfratto alla realtà obbiettiva delle idee generali, furono fedeli seguaci del Peripato, e introdussero il psicologismo nelle loro scuole; imperocchè, se le idee generalisono un mero concetto dello spirito, il filosofo non dee muoverede esse, ma dal sentimento di sè medesimo; e anche Digliando le mosse dalle idee, come queste non sono altro che una sua forma, egli piglia sempre dal proprio spirito l' esordio del suo procedere. La dottrina dei nominali era così conforme alla tradizione scientifica regnante nelle scuole, che infettò una parte di quei medesimi filosofi, che si gloriavano del nome di realisti, e per elcuni titoli ne erano degnissimi. Non intendo parlar di coloro, a cui i moderni han dato il nome di concettuali: i quali erano al postutto nominalisti schietti e rigorosi; ma sì bene di que' realisti, che ammettevano la realtà delle idee generali, e tuttavia pregiudicavano loro, dando a credere di riputarle per verità astratte. spogliate di sostanzialità effettiva. Dico che davano a credere di tenerle per tali, non che in effetto tali le giudicassero; imperocchè la ripugnanza intrinseca di tale opinione rese oscuro il linguaggio di questi scrittori, altronde precisi e chiarissimi; non essendo possibile l'esprimere perspicuamente ciò che è contraddittorio e al pensiero ripugna. Avrò occasione di parlare altrove dei semirealisti, e di mostrare come regnassero nei campi medesimi del realismo, e impedissero che questo sistema, professato schiettamente da alcuni pochi, portasse quei frutti, che se ne potevano aspettare.

L'imperfezione del realismo scolastico mosse anche dal modo inesatto, in cui venne trattata la controversia corrente fra di esso e l'opinione contraria. Si chiedeva, se le idee fossero dentro o fuori dello spirito. I realisti propugnavano la seconda sentenza, e aveano sostanzialmente ragione. Ma la quistione non potea fermarsi a questo punto, e si chiedeva di più, dove albergassero e come sussistessero le idee, posto che si trovino fuori della mente umana. Per rispondere a questa domanda, si dovea investigare la natura di esse idee; e se a tale inchiesta si fosse dato opera accuratamente, si sa-

mento del Descartes, consideriamo, qual sia il valore della una formola, secondo i due probabili della seconda parte di essa. Se la fase io sono esprime l'essere, la proposizione cartesiana si riduca a questa: il mio pensiero è l' Ente. Così la intese Benedetto Spisoza, il quale avea ben altro accorgimento filosofico, che il matemtico francese. La conseguenza inevitabile di questo principio è il panteismo di esso Spinoza o di Amedeo Fichte. Se poi, dicesde io sono, si vuol esprimere l'esistenza solamente, il detto di Cartesio si riduce a questa proposizione: il mio pensiero è una coes + sistente: la qual sentenza è verissima; ma, oltrechè in tal caso l'espressione è inesatta, come fu avvertito dal Vico, ella non può esprimere un vero, nè un fatto primitivo. Non un vero: perchè il solo vero primitivo è questo: l' Ente è. Non un fatto: perchè il sale fatto primitivo è la creazione : l' Ente crea l'esistente, ovvero: l'a sistente è nell' Ente e dall' Ente. E si noti che Cartesio piglia premiscuamente anche le idee di vero e di fatto primitivo 1: il che è una prova novella della sua sagacità filosofica.

Se non che, la formola cartesiana, intesa nel primo modo, e a tenore del panteismo, non esprime nè anco un vero o un fatto primitivo. Non esprime un vero; perchè, secondo i panteisti, il ven primitivo è questo: l' Ente esistente è; come toccheremo fra mon Onde lo Spinoza pose in capo al suo sistema la realtà apodittia della sostanza unica, e non le assegnò l'attributo del pensiero. non nel séguito del suo processo ontologico. Potrebbe parere che. giusta Amedeo Fichte, il quale innesta il panteismo sul proprio spirito . la proposizione di Cartesio debba aversi per primigenia; # non che, il Fichte tiene per primigenio l'animo, come oggetto asoluto, e non come soggetto finito e cogitativo. Vero è ch'egli introduce fra l'animo oggettivo e l'animo soggettivo una relazione speciale, che ripugna al principio panteistico; secondo il quale. l'oggetto assoluto non può esser animo o spirito, piuttosto che altra cosa. Contraddizione avvertita da Federigo Schelling, che teati d'innalzarsi a un assoluto del pari sovrastante alla dualità circoscritta del reale e dell' ideale, dello spirito e della natura; dal quale assoluto egli fa germinare ogni essenza. La formola cartesiana non esprime nè anche un fatto primitivo; sia perchè, a ragguaglio di un rigido panteismo, non vi son fatti, tutto essendo necessario; e perchè, se si vuol dare il nome di fatto al fenomeno, come fenomeno, cioè all'apparenza del contingente, il fatto primitivo sarà quest' esso: l' Ente esistente produce od emana, come suoi attribu ti, il pensiero e l'estensione; ovvero: il pensiero e l'estensione se-

<sup>&#</sup>x27; Vedansi le note 21 e 23 di questo volume.

no attributi della sostanza unica. Ma quando il Descartes dice: io penso, cioè il mio pensiero è, egli indica una specialità o individuazione del pensiero universale, che non può essere riputata per an fatto primitivo, eziandio nel senso dei panteisti. Quindi è, che lo Spinoza fece del pensiero in genere un attributo speciale di Dio, e dell' animo umano un semplice modo dell' attributo cogitativo.

Ora, se la proposizione cartesiana, presa letteralmente, contiene il panteismo, e il Descartes tuttavia non è panteista; se, intesa in qualunque modo, ella non esprime un vero, nè un fatto primitivo, e tuttavia il filosofo francese vuol per essa significare un vero e un fatto primitivo; possiam conchiuderne che le idee filosofiche di questo grand' uomo erano molto confuse, e che fin dal principio del suo processo egli non sa quel che si dica (49).

Benedetto Spinoza vien tenuto comunemente per discepolo di Cartesio, perchè comentò e modificò da principio il sistema di questo filosofo, e gli diede un rigore scientifico, di cui mancava (50). Certo un filosofo sommo può esser discepolo di un pensator mediocre; anzi ciò sempre accade, salvo il caso rarissimo, ch' egli sia alunno di un altro sommo. Ma ad ogni modo, il tirocinio è solo apparente; imperocchè gli uomini straordinarii sono per lo più uni-.ci, o almen primi maestri di lor medesimi. Non compariscono però mai solitarii e isolati nella storia: i lor pensamenti, falsi o veri che siano, vengono apparecchiati dalla lunga, e si collegano colle preterite generazioni per via de' libri o dell' orale insegnamento. E in questo commercio degli ingegni non coetanei, v'ha convemienza d'indole e d'opinioni fra chi dà e chi riceve; giacchè il consorzio intellettuale corre solo fra simili e pari; gli spiriti si ap-Paiano come gli uomini, e i sangui, per così dire, si riscontrano, eziandio nelle cose dell'intelletto. Lo Spinoza, che trasse dal Descartes il suo psicologismo (51), sviato da questo falso metodo, frantese la formola mosaica del vero ideale, e rinnovò, diciassette secoli dopo Cristo, quello splendido errore, in cui caddero le naziomi orientali, fin da' tempi antichissimi. Nè fu il primo della sua nasione a professare il panteismo, che pare non infrequente fra i più illustri maestri israeliti del medio evo, ed è rinnovato dal Salvador ai dì nostri 1, come fu professato dei Cabbalisti nell' età più

<sup>\*</sup> Hist. des Instit. de Moise, part. 2, liv. I, chap. I. Il Salvador confessa che lo spinoza non è immune da errore. Ma in che consiste il suo torto? « Nell'avere usato un avocabolo, che ricorda la semplicità chimica, contrapponendo alla sostanza incorporea degli spiritualisti assoluti. la sostanza reale, cioè Dio. » (Ibid.) Vedi, se si può essere sin Benigno! Del resto, il Salvador biasima Pietro Bayle, che accusò l'ateo olandese di materialismo, e approva il disprezzo, con cui Beniamino Constant parlava degli argomenti usati da esso Bayle in tal proposito; sens'avvisare che il Constant copiava in questo, come in molte altre sentenze del suo libro sulla religione, gli autori tedeschi. I

antica. Singolare destinato, ma non fortuito, che i savii di un popolo illustre, depositario de' libri sacri, dove la creazione è inseguata nel modo più espresso, sogliano chiuder gli occhi a questo gran vero, dacchè hauno voluto dimezzarlo, ripudiando la redezzione, che compie l'atto creativo e l'esalta ad infinita eccelenza (52).

La filosofia dei moderni Tedeschi ha molta analogia con quella degli antichi Orientali, e sarebbe assai curioso il riscontrare le principali sue scuole colle sette antichissime della Cina e dell' Indis. Ma, senza entrare per ora in questo amplissimo tema, mi contenterò di notare che la speculazione germanica si può distinguere in tre epoche. La prima, che risplende pel gran nome del Leibaiz. il quale è , senza fallo, uno de' migliori ontologi della età moderna, è tradizionale, cattolica e ortodossa; e il vero vi prevale talmente all'errore, che poche scuole in altri tempi le possono esscre pareggiate o antiposte. La seconda, che è psicologica ed eterodossa, si connette cul processo religioso dei protestanti, e col metodo filosofico dei Cartesiani. Ella si suddivide in due periodi: nell' uno de' quali Emanuele Kant si attiene al solo soggetto; nell'altro, Amedeo Fichte tenta di trarre l'oggetto dal soggetto, assegnando a quest' ultimo un valore assoluto. La terza epoca, capitanata dallo Schelling e dall' Hegel, comprende varie scuole, che vorrebbero essere ontologiche, ma non potendolo, sdrucciolano nel panteismo, dopo un vano conato di riforma ortodossa. Ne' tempi più prossimani alcuni scrittori di celebrità meno grande, come, per esempio. Carlo Krause, vollero fondare schiettamente l'ontologia sulla psicologia, (senza accorgersi che ciò era già stato fatto.) purgando il panteismo dalle tristi conseguenze, che ne derivano. Ma tali tentativi, benchè sinceri, ingegnosi e dottissimi. non possono avere consistenza veruna; onde giova il conghietturare e sperare che l'eterodossia razionale degli Alemanni si accosti alla sua fine. Certo la vera speculazione non potrà rivivere in Germania, nè altrove, finchè gl'ingegni non si risolvono a cercarne le basi colà, dove si trovano e si serbano perennemente. L'eresia, per un equo giudizio del cielo, è destinata ad uccidere colle proprie mani gl'infelici parti, che ammorbano e contristano il mondo.

quali, essendo quasi tutti infetti di panteismo, non è meraviglia, se hanno voluto precacciare allo Spinoza una fama di spiritualismo, che non gli conviene per nessuna guisa: egli è bensì da stupire che chi è in grado di leggere le opere spinoziane, e giudirar
da sè, ami meglio ripetere gli altrui giudizii, come oggi si suol fare da molti scrittari
francesi. Che il panteismo dello Spinoza sia pregno di sensismo e di materialismo, è
cosa chiara a ogni lettore sufficiente e imparaiale, che lo legga con attenzione, e non se
parli per udita, come oggi si fa in generale, secondo l'avvertenza dell'ingegnoso sig.
Salvador, Vedi la nota 21 del nostro prisso volume.

I panteisti di Germania sogliono quasi tutti fondare i loro sistemi nell'idea di assoluto. Ma l'assoluto, di cui regionano, è un composto dell' Eute e dell'esistente, e importa la confusione dei due termini estremi della prima formola; la distinzione accurata dei quali è, si può dire, la chiave di tutto lo scibile. Perciò l'ontologismo di questi filosofi è solo apparente e cuopre in sostanza l'opinione contraria. L'Hegel e i suoi consorti sono veri psicologisti, e il loro assoluto, la loro idea, che si va obbiettivamente svolgendo e sgomitolando. (quasi che il moto progressivo della mente umana, si debba attribuire all'oggetto iofinito della cognizione. ) è un composto di sensibili spirituali e corperei, come l'essere esteso e pensante dello Spinoza, differendone solo in quanto l' idea di forza o causa vi è sostituita a quella di sostanza. Vero è che nell' assoluto di costoro si trova per qualche modo l'Idea: ma essendo ella confusa col concetto dell'esistente, che la distrugge, ne sorge una contraddizione intima, che dai primi principii si stende fino alle ultime conseguenze, e fa che tali sistemi, per quanto gli autori siano ingegnosi, non possono avere un valore propriamente scientifico. Il panteismo infatti è un ludibrio d'ingegno, un trastullo d'immaginazione, una sintesi poetica, non un sistema serio e dottrinale. Il filosofo dee occuparsene, non tanto in ragione del merito di esso, quanto delle pretensioni, come sistema filosofico, gareggiando piuttosto seco, come emulo, che combattendolo, come usurpatore.

L'assoluto dei panteisti non ha nè meno il compenso delle cattive ipotesi di potere spiegare qualche piccola parte degli arcani scientifici, ed è assurdo da ogni lato. È uno e tuttavia contiene il moltiplice, è identico e inchiude il diverso, è necessario, perfetto, infinito e comprende il contingente, l'impersetto, il finito; e non che queste ripugnanze gli nocciano, sono anzi un effetto della sua essenza; giacchè l'assoluto egeliano sovrasta al principio medesimo di contraddizione. Vero è che si afferma, l'assoluto esser tutte queste cose, per diverso rispetto; quasichè questa sola varietà di rispetti non si opponga alla perfetta unità e medesimezza dell' Ente assoluto. Il vero Assoluto dee essere uno e identico compitamente nel giro degli elementi, che appartengono alla sua natura; altrimenti non è più l' Ente nella sua purità e persezione. La sola distinzione reale, che in esso alberghi, ci viene insegnata dalla fede, e non riguarda l'Intelligibile, cioè l'Assoluto come assoluto, ma alcune relazioni sovrintelligibili, sulle quali è assurdo il voler pronunziare colla scorta della ragione. L'assoluto dei nuovi penteisti è pensante, e la sua essenza consiste nella cognizione:

l'idea dell'Hegel è il Cogito del Descartes, posto fuori dell' nono. spogliato di subbiettività e di contingenza, e vestito apparentemente delle opposte doti. Ma il pensiero, come in noi si trova, è un sensibile indegno alla natura dell' Assoluto e proprio dell' esistente, nè può nella finita sua forma accomunarsi all' Ente, senza processo sofistico. Il concetto della nostra virtù cogitativa non racchiude nulla di necessario, di apodittico, d' infinito; e però non si ha diritto di trasferirlo nella realtà suprema. Nè i seguaci dello Schelling e dell'Hegel possono scusarsi, dicendo di ascrivere al loro assoluto il pensiero schietto, cioè l'essenza della virtù cogitativa, scevra di ogni difetto e di ogni limite. Imperocchè il loro pensiero assoluto si ripiega sovra sè stesso, si pianta, come soggello e come oggetto, e per via di questa operazione intrinseca si gemina e sparpaglia nelle due forme distinte dell' ideale e del reale, dello spirito e del corporeo universo. Non è dunque puro e schietto, come vorrebbero darci ad intendere, ma soggiace ai confini e alle imperfezioni della mentalità contingente e creata. Inoltre, che cos' è questo pensiero puro? O noi ne abbiamo una idea adequata, o non l'abbiamo. Ora non può aversene una nozione adequata, perchè adequatamente conosciamo solo il nostro proprio pensiero, il qua'e non che esser semplice e pretto in modo assoluto, si riduce a un mero sensibile. Ne abbiamo adunque una notizia inadequata solamente: la quale non può esser altro, che un concetto generico, ottenuto per via analogica. Il pensiero divino, per questo rispetto, può esser desinito una persezione, che contiene in modo infinito il positivo del pensiero umano, senza il negativo, e ha con esso pensiero una semplice relazione di somiglianza e di analogia. Ora egli è chiaro che un tal pensiero è per noi un arcano, cioè una cosa impossibile a conoscersi compitamente nella sua concretezza; tantochè i panteisti non possono valersene a chiarire per via adequata, come Iddio produca i fenomeni mondiali (53).

Ma possiamo procedere ancora più oltre. La mentalità dell'Ente ci è conta in due modi, l' uno dei quali è a posteriori, e l' altro a priori. Si conosce a posteriori, perchè l' effetto dell' atto creativo, cioè l' universo, è bello ed armonico; ora l' armonia essendo l' indirizzo di più mezzi ad un fine, e questo indirizzo presupponendo la virtù cogitativa, ne conchiudiamo che l'azione creatrice importa nel suo principio, cioè nell' Ente, una facoltà somigliante al nostro pensiero, ma infinitamente superiore, dalla quale scaturisce l' ordine dell'universo. Si conosce a priori, perchè l' Ente ci si appalesa, come intelligibile, anzi come l' intelligibilità stessa; ora ciò che è intelligibile per sè, e da cui ogni intelligibilità deriva,

dee essere eziandio intelligente; perchè, se non fosse intelligente. non sarebhe intelligibile in modo intrinseco ed assoluto, e la sua intelligibilità si ridurrebbe a una dote esterna, partecipata, circoscritta, non intrinseca, propria ed infinita. L' Ente è adunque intelligente, perchè intelligibile. Ma forse la sua intelligenza si può credere conforme alla nostra? No sicuramente: poichè noi siamo intelligenti in virtù dell' intelligibilità dell' Ente, che ci è comunicata: e l' Ente è intelligibile, in virtù dell' intelligenza propria. L'intelligenza nostra consta di due elementi, l'uno obbiettivo, l'altro subbiettivo; cioè dell' Intelligibile, che c'illumina, e dell'intuito, che lo riceve, quasi pupilla dell'anima, in cui si raccoglie la luce spirituale e increata. Dunque per traportare il pensiero in Dio, bisogna in prima rimuovere da esso l'elemento subbiettivo. cioè l'intuito finito, contingente, imperfetto; bisogna in oltre considerare l'intelligibile, come intelligente, in quanto l'Intelligibile assoluto non potrebbe esser tale, se non s'intendesse da sè medesimo. Ora egli è chiaro che il concetto del nostro pensiero, modificato per questo doppio verso, perde la sua adequata concretezza, e riesce una idea più o meno generica, esprimente una semplice analogia e somiglianza. S'aggiunga che l' intuito creato, eziandio più schietto, importa una dualità di soggetto e di oggetto, che non può cadere nell' Essere supremo; e che la nostra intuitiva. rispetto all'intelligenza divina ha una proporzione, di cui possiamo formarci un concetto analogico, osservando il divario che corre dalla nostra riflessione all'intuito. Il quale, se si considera in quanto ha l'Ente, come Causa creante, per principio, e l'Ente, come Intelligibile, per termine, è quasi una riflessione ad extra dell' Ente sopra di sè, tanto diversa dall' intelligenza propria di esso Ente, quanto l'atto creativo, come estrinsecato e temporaneo, differisce dall'atto immanente. Non crediamo adunque di calunniare i panteisti germanici, affermando che la cognizione attribuita da essi all' Assoluto è un concetto relativo, che gli disconviene: tantochè un tale assoluto lungi dal poter essere il Primo filosofico, è un mero principio teocosmico, come il Parabrama degl' Indi, e il Comdia degli antichi Gaeli irlandesi, cioè una vera sintesi dell' Ente e dell' esistente.

Lo Spinoza fu ad un tempo più temerario e più conseguente dei recenti Tedeschi nella formazione ontologica della sua sostanza unica e divina. Il che non dee parer troppo strano, perchè il senno e la logica si accordano insieme solo nel campo del vero; in quello del falso cozzano e si avversano fieramente. Imperocchè, quando si muove da principii erronei, o si segue il processo ine-

sorabile della dialettica, e si tocca il colmo dell'assurdo, ovvero si vuol temperare l'assurdo, e si pecca contro la dialettica. L'astore dell' Etica diede alla sua sostanza unica l'attributo della estensione non meno che quello del pensiero, e stimò queste proprietà essere per dir così parallele, e di pari valore nella entità divina. Il che è affatto ragionevole, posto che si vogliano immedesimare le proprietà dell' Ente con quelle dell'esistente. Alcuni fra i principi del panteismo tedesco immedesimano all'incontro il pensiero coll'assoluto, e considerano l'estensione, come una semplice fenomenalità di esso. Predilezione illogica, poichè il pensiero nella sua concretezza non è meno contingente e finito dello steso. e i sensibili interni non si differenziano dagli esterni, quanto alla qualità generica dell'esistenza. Forse che il pensiero umano apprende l'estensione perchè la contiene in sè stesso, come sua propria forma? Bene: ci sia permesso di essere idealisti per un momento. Voi concepite adunque l'assoluto, come il pensiero del vostro pensiero, e gli attribuite lo steso, in quanto si contiene mel vostro spirito. Ma in tal caso voi fate Iddio a imagine vostra: seatite indegnamente della natura increata: il vostro assoluto viene ad essere una semplice amplificazione del relativo: cosicchè voi somigliate a que' fanciulli o selvaggi, che si rappresentano la Divinità sotto la forma di un vegliardo e di un gigante. Mirabile debolezza dell' umano ingegno! Con sì sottili speculazioni, e collo scialacquo di una metafisica astrusissima, che par volersi levare sopra le stelle, i panteisti tedeschi riuscirono ad essere antropomorfiti. Pur beati, quando il loro antropomorfismo si contiene nel giro dello spirito! Nè questa è la sola convenienza della loro dottrina col politeismo, come vedremo in altro luogo.

Ma il panteismo, mentre annulla il concetto del vero assoluto, non è buono a niente, poichè si mostra non meno inetto a spiegare il moltiplice. Esso rigetta la creazione e la moltiplicità delle sostanze; quasichè la varietà dei fenomeni e la loro emanazione dall' Eote sia più facile a concepirsi della creazion sostanziale, e possa conciliarsi più agevolmente colla sincera idea dell' Assoluto. Se l' Assoluto esclude affatto il moltiplice, l' emanazione e la pluralità dei fenomeni non sono possibili. Se inchiude il moltiplice, non è assoluto. Non si può uscire di questo dilemma; e i panteisti si governano prudentemente a non tentar di rispondervi. Ciò che fa bensì meraviglia, si è il vedere uomini di tal nervo, come son veramente lo Schelling e l' Hegel, far buon viso a un sistema, che fin dai primi passi è ridotto a una stretta così dolorosa, come questa, da cui non potrebbero salvarlo tutti gl'ingegni del mon-

do. Infatti il solo verso, per cui si possa spiegare, seuza incoerenza, la realtà del contingente e del moltiplice, risulta dalla formola ideale, che distingue l' Ente dall' esistente, e colloca nella creazione il nesso di entrambi. La qual distinzione annulla la contrarietà dedotta dall'essere infinito della natura divina, quasichè Iddio non fosse veramente infinito, se non abbracciasse, come parte di sè. tuttociò che esiste: obbiezione, che il panteismo stesso non risolve. poichè, a tenor de'suoi dogmi, il relativo non è l'assoluto. Iddio, secondo noi, è infinito, perchè è l' Ente; e se non fosse l'Ente schietto e assoluto, non sarebbe infinito. L' jufinità di Dio non è una somma, e a perfettissima unità si riduce. Egli non contieue le esistenze, come appartenenza della propria natura, ma le crea liberamente; e questa virtù creatrice è un effetto della infinità sua. Qual è il sistema, che porge un concetto più degno della divina essenza? Forse il panteismo, che ammette un dio impotente a creare, e traente dal proprio seno una successione di larve e di apparenze? O non più tosto la filosofia cristiana, che adora un Dio distinto sostanzialmente dal mondo, e atto ad annullare l'opera che ha creata con un semplicissimo atto della sua parola? Il panteista mi rende imagine di taluno, che per estollere e celebrare l'eccellenza architettonica e scultoria di Michelangelo, dicesse che il Mosè e la cupola di san Pietro non sono già fattura del sommo artefice, ma lui medesimo in petto e in persona. Tal è la follia, a cui l' umano ingegno è condotto, quando si confida di poter sapere o riusavire colle proprie forze.

E veramente il panteismo non dismette la formola ideale, nè impugna il gran dogma della creazione, se non perchè ripudia la tradizione religiosa e l'eloquio rivelato. Lo spirito umano è solo in grado di riflettere sulla sintesi intuitiva dell' Idea, mediante l'aiuto di una parola idonea, che gli rappresenti acconciamente il processo ideale, senza alterarlo e travolgerlo. La formola ideale, come abbiamo veduto, è organica, e i suoi concetti integranti sono collocati in un ordine fisso e immutabile, che non può alterarsi, senza che essi perdano il loro valore. La parola adunque dee mantenere quest'ordine, ed essere organata in modo conforme all'ordito ideale. Perciò non basta l'uso comune del linguaggio a conseguir l'Idea; i cui elementi sono disciolti e sparsi nella favella volgare non meno che nel vocabolario. Vuolsi adunque che la parola organica sia somministrata da una voce esteriore; cioè dalla rivelazione. La voce rivelante, mentre parla, è viva, e contiene un' adequata manifestazione del vero; ma quando i suoi oracoli trapassan ne'libri. diventa una voce morta, composta di segni arbitrarii, soggetti ad

essere variamente intesi dalla incuria e grossezza, o dalla malizia degli uomini. Acciocchè adunque la parola rivelatrice non si menomi nè spenga, uopo è che una viva e infallibile loquela ne sia guardiana ed interprete: quindi la necessità di un magisterio esteriore. Il moderno panteismo germanico nacque nel grembo della eresia, dove il cercare l'espressione genuina della formola rivelata era indarno. Volle crearla da sè, indi i suoi traviamenti. Nè importa che i Protestanti ammettano la parola scritta; imperocchè, lasciando stare che quando sorsero i primi panteisti tedeschi. l'autorità della Bibbia e la verità della rivelazione erano già divenute un soggetto di lite: la parola scritta non è atta a rendere il vero senso della formola, se non a coloro, che già d'altronde il posseggono. Testimonio ne fanno gli Ebrei, custodi delle Scritture: molti dei quali. benchè leggano in capo di esse il dogma della creazione, ne hanno smarrito il senso. Quante dispute su quel barà della Genesi, e sulla sincera intenzione di altre voci egualmente importanti! Il panteismo giudaico è come il panteismo cristiano: amendue nacquero, poichè si volle sequestrare la rivelazione dal magisterio legittimo. Il panteismo non fu mai tollerato nel seno della società cattolica, nè dell'antica sinagoga, quando questa adempieva gli ufficii, e godeva i privilegi della vera Chiesa. Ma come prima il sinedrio ricasò di riconoscere la sua legittima succeditrice, e Lutero ne impugnò l'autorità suprema, il tarlo del panteismo entrò a rodere i rami svelti dalla pianta celeste. E veramente questo sistema sembra fatale, ogni qualvolta l'uomo si stralcia dalla società ortodossa. Se non nasce subito, séguita a breve andare i primi sviamenti: si rinnova a ogni poco; piglia mille forme: è l'anima, il midollo, l'essenza dell'eresia, così filosofica come religiosa, e l'accompagna in tutti i luoghi e tempi. Cercheremo altrove le cagioni di questo fatto singolarissimo.

Il solo rimedio del panteismo versa nella restituzione della formola ideale. La quale però non potrà mai prevalere, se non supera pel suo nerbo scientifico tutte le formole possibili, e segnatamente quella dei panteisti, i quali pretendono che solo il loro sistema è accomodato a dar ragione di tutto lo scibile. Dopo aver considerata la formola ideale in sè stessa, dobbiamo adunque esaminarla nelle sue attinenze enciclopediche; il che ci studieremo di fare nel capitolo che segue.

<sup>·</sup> Il primo panteista moderno fu Ulrico Zuinglio, uno dei primi capi della Riforma; e ognun sa quanto al Bruni arridesse lo scisma dei novatori. Vedi la nota 30 del terzo volume.

# NOTE.

### Note 1.

Le parole sono i segni principali, ma non i soli segni, come sa ciaacomo: tutti i sentimenti sono veri segni delle cose, secondo la bella e profonda dottrina di Tommaso Reid. Piacemi di arrecare la breve e nitida esposizione, che ne fa un elegante scrittore italiano, supponendo che tal doftrina fosse nota a qualche grande ingegno dei tempi primitivi. e gli servisse a inventare l'arte mirabile dello scrivere. « Egli fu ne-« gli antichissimi tempi un uomo d'ingegno sovrumano, il cui nome, « benchè egli abbia trovato modo a eternare i nomi degli altri, non so « per quale sciagura non è fino a noi pervenuto. Costui, studiando sulla « originale delle nostre cognizioni, e sul modo di renderle più perfette. « conobbe, certo, quello che noi crediamo essere un trovato moderno, « ma di cui però si scorgono non oscure tracce negli antichi; conobbe. « io dico, che il modo con cui percepiamo le cose, che sono fuori di a noi, altro non è, che certi moti semplicissimi, distinti, che possono « in infiniti modi disporsi e unirsi fra loro, i quali impressi ne' sensi e « sentiti dall' anima fanno sì che ella avvisata da questi moti, compren-« da da qual oggetto esteriore ciascun moto è prodotto, e così venga in coa gnizione di questo e di quell'altro oggetto. Conobbe, che l'anima non « apprende le cose, che per segni arbitrarii delle medesime: arbitrarii, « perchè nulla hanno di comune o di simile con la cosa che rappresen-« tano, o con la nozione che producono. E questo è una gran prova, « che ci è un arbitro sommo. Poichè qual caso o qual convenzione o « qual altra simile cagione avrebbero mai potuto far sì, che tutti gli uo-« mini s' accordassero a interpretar que' segni a un modo, in ogni tem-« po, in ogni luogo? Conobbe finalmente, che tutta l'operazione de' « sensi pon è che una scrittura, e che noi da bambini altro non faccia-« mo che imparare a leggere, prima notando e distinguendo fra loro i GIOBERTI, Introduzione. Vol. 11.

« moti, come gli elementi o le lettere, e poi accoppiando un segno con e l'altro, e così formando una parola intera; indi paragonando una pa-« rola con l'altra finalmente arriviamo a distinguere, a giudicare, a ra-« gionare.... Onell' uomo adunque avendo scoperto, che noi per via di « segni impressi acquistiamo le immagini delle cose sensibili, pensò tra « sè e disse: non potrei io imitando la natura trovare altri segni a simi-« glianza di quelli, per cui le nozioni in me venute, io le ritornassi fuo-« ri di me, comunicandole agli altri: e come la natura insegna a me a « conoscere il mondo, così io potessi mostrare agli altri i mici pensie-« ri, e nella stessa guisa ciascur nomo significasse i suoi? Qui bisogna « trovare alcune note semplici e indivisibili, e come quelle della natu-« ra . le quali poi accozzate insieme e variamente disposte in infinito. « possano esprimere tutta la varietà de' pensieri, così miei, come degli altri. Che più? Dividendo, astraendo, componendo, giunse finalmente « a trovare il portento dell'analisi, il fondamento d'ogni sapere, il più « certo vincolo degli uomini, benchè di luoghi distinti, benchè lonta-« nissimi d' età, l' immagine perpetua degli animi, de' voleri, de' costu-« mi. l' arte dello scrivere 1. »

Ragguaglisi con questa dottrina quella del Descartes, che nel suo Mondo, discorrendo della differenza, che corre fra i nostri sentimenti e le cose che li producono, dice fra le altre cose: « Si des mots qui ne si gnifient rien que par l'institution des hommes suffisent pour noss « faire concevois des choses avec lesquelles ils n'ont aucune ressen « blance, pourquoi la nature ne pourrat-elle pas aussi avoir établicer « tain signe qui nous fasse avoir le sentiment de la lumière, bien que « ce signe n'ait rien en soi qui soit semblable à ce sentiment ?? Se queste parole hanno un significato, esse vogliono dire che le cose sono segni dei sentimenti, e non i sentimenti segni delle cose. Or qual è l'idealista, che abbia osato dir tanto? E siccome il Descartes è realista, e filosofo meccanico, e pone nello steso l'essenza dei corpi, qual è il sentimento, di cui fan segno le cose, che egli dice in questo suo trattato?

## Nota 3.

Parecchi scrittori moderni assai noti, fra'quali il Bonald merita un luogo particolare, hanno avvertita la necessità del linguaggio per l'esercizio del pensiero. Ma ciò che non si sa comunemente si è, che il Leibniz aveva già avvisata distintamente e messa in rilievo tale necessità, (non ignota agli antichi, e segnatamente a Platone,) nel brano sequente di un suo dialogo: « B. Cogitationes fieri possunt sine vocaba « lis. A. At non sine aliis signis. Tenta quaeso an ullum arithmeticam « calculum instituere possis sine signis numeralibus? ( Cum Deus cal- « culat et cogitationem exercet, fit mundus.) B. Valde me perturbas,

BIAMONTI, Del bello. — Orazioni. Torino, 1831, tom. I, p. 72, 73. 74.

\*\* Le monde, ou trait. de la lumière, chap. I. — Œur. Paris, 1824, tom. IV, p. 216

« neque enim putabam characteres vel signa ad ratiocinandum tam ne-« cessaria esse. A. Ergo veritates arithmeticae aliqua signa seu cara-« cteres supponunt? B. Fatendum est. A. Ergo pendent ab hominum « arbitrio? B. Videris me quasi praestigiis quibusdam circumvenire. « A. Non mea haec sunt, sed ingeniosi admodum scriptoris. B. Adeone « quisquam a bona mente discedere potest, ut sibi persuadeat verita-« eandem esse Graecorum, Latinorum, Germanorum, Geometriam. « me male habet, quod nunquam a me ullam veritatem agnosci, inve-« piri, probari animadverto, nisi vocabulis vel aliis signis in animo aa dhibitis. A. Imo si characteres abessent, nunquam quicquam distin-« cte cogitaremus, neque ratiocinaremur. B. At quando figuras geo-« metriae inspicimus, saepe ex accurata eorum meditatione veritates « eruimus. A. Ita est; sed sciendum etiam has figuras habendas pro characteribus, neque enim circulus in charta descriptus verus est « circulus, neque id opus est, sed sufficit eum a nobis pro circulo ha-■ beri. B. Habet tamen similitudinem quandam cum circulo, eaque « sunt figurae. Sed quam similitudinem esse putas inter denarium et a characterem 10? B. Est aliqua relatio seu ordo in characteribus. a qui in rebus, imprimis si characteres sint bene inventi. A. Esto; sed a quam similitudinem cum rebus habent ipsa prima elementa, verbi « gratia, O cum nihilo, vel A cum linea? Cogeris ergo admittere sala tem in his elementis nulla opus esse similitudine. Exempli causa, in a lucis aut ferendi vocabulo, tametsi compositum Lucifer relationem « ad lucis et ferendi vocabulo habeat ei respondentem, quam habet « res Lucifero significata, ad rem vocabulis lucis et ferendi significa-« tam?... B. Hoc tamen animadverto, si characteres ad ratiocinandum < adhiberi possint, in illis aliquem esse situm complexum ordinem, a qui rebus convenit, si non in singulis vocibus (quanquam et hoc mea lius foret), saltem in earum conjunctione et flexu, et hunc ordinem « variatum quidem in omnibus linguis, quodammodo respondere. At-« que hoc mihi spem facit exeundi e difficultate. Nam etsi characteres « sint arbitrarii, eorum tamen usus et connexio habet quiddam quod « non est arbitrarium, scilicet proportionem quandam inter characte-« res et res et diversorum characterum , easdem res experimentium , « relationes inter se. Et haec proportio sive relatio est fundamentum veritatis. Effecit enim ut sive hos sive alios characteres adhibeamus, « idem semper sive aequivalens seu proportione respondens prodeat. « tametsi forte aliquos semper characteres adhiberi necesse sit ad co-« mat calculus analyticus arithmeticusve. Nam in numeris eodem sem-« per modo res succedet, sive denaria, sive ut quidam fecere, duodea naria progressione utaris, et postea quod diversimodo calculis expli« casti, in granulis, aliave materia numerabili exsequeris; semper enim « idem provenit 1. »

#### Sota 3.

Questa intrinseca connessione dell'Idea colla parola è la base ontologica del precetto morale, e assoluto della veracità; imperocchè il segno essendo l'espressione naturale dell' Idea, per cui ella passa dallo stato intuitivo allo stato riflessivo, e l'Idea essendo originalmente l'invertrice e l'institutrice del segno, ne segue che la menzogna, qualunque sieno le circostanze, che l'accompagnano, e il fine a cui viene indiriszata, è intrinsecamente contraria all'ordine ideale delle cose, e quindi viziosa ed illecita. I Pitagorici aveano presentito la santità della paroli, riducendo la loro morale verso gli nomini a due supremi doveri, vertcità e beneficenza. Il Cristianesimo mise fuor di dubbio l'indole assoluta di questo precetto, e ciascuno conosce la bella dottrina di santo Agostino su questo proposito. La Chiesa cattolica, (se si eccettua qualche oscuro ed impuro casista, i si tenne costantemente sulle stesse orme, non ammise mai la distinzione del falsiloquio dalla bugia, nè legittimò il primo, secondo l'avviso de' moralisti protestanti e dei filosofi razionali. Fra'quali però si ritrovano alcune onorevoli eccezioni, come ner esempio Emanuele Kant, che si vergognò d'introdurre fra le mzioni cristiane una dottrina ripugnante al retto senso di molti popoli Gentili.

## Xota 4.

Nell'uomo individuale l'animo accoppiato agli organi fa la persona, e rappresenta l'Idea, a cui mediante l'intuito è strettamente congiunto. Parimente il Papa, che è la personalità della Chiesa, rappresenta l'Idea umanata, cioè il Verbo fatto uomo, a cui risale l'autorità di lui, me diante la missione legittima dei successori di Pietro; il quale udi l'Idea umanata e parlante, come lo spirito ha l'intuito dell' Idea intellettiva. Il Papa e la Chiesa sono due cose inseparabili, l'una delle quali è in relazione coll'altra, come il capo colle membra, l'anima col corpo, l'uno col moltiplice, il centro colla circonferenza, e si suppongono reciprocamente. Dal Papa non deriva fontalmente la potestà de' vescovi, nè dalla Chiesa quella del Papa: entrambe provengono dal comune principio, e concorrono a formare una sola organizzazione. Perciò si può dire con eguale verità che il Papa è nella Chiesa, e che la Chiesa è nel Papa, come si può affermare che l'anima è nel corpo, e il corpo nell'anima: e questa reciproca insidenza ha luogo dai due lati, perciocchè il Papa e la Chiesa coesistono nel Verbo umanato, cioè in Cristo, e ne traggono ogni loro prerogativa. L'infallibilità, che è l'influsso sovran-

Dial. de connez, inter res et verba. — (Eus. philos., ed. Raspe, p. 300, 510, 511.

naturale dell' Idea, è privilegio di tutta questa gran mole; e siccome l'organazione di essa mole risulta dall' unione del capo colle membra, e dell'anima col corpo, il chiedere, se tal privilegio si trova in ciascuna di queste due cose disgiunta dall' altra, è supporre che l' una di esse possa avere in separato quel valore morale, che risulta solo dalla loro composizione organica. La Chiesa è tanto necessaria per fare il Papa, quanto il Papa per fare la Chiesa, e ogni membro di questa dualità perde il suo essere, se gli si toglie la sua correlazione verso l'altro; come l'uomo si estingue, se si separano gli organi e lo spirito, parti integranti dell'umana natura. Non fo altro, che accennare di volo alcune idee, che mi paiono suscettive di essere dichiarate e provate coi principii della teologia più severa, e atte a comporre la vecchia lite dei Gallicani coi fautori della sentenza contraria.

#### Nota 5.

La Chiesa è una società destinata a rappresentare visibilmente fra gli uomini l'immobilità dell' Idea. Alcuni fra gli antichi protestanti. come verbigrazia, il Jurieu, tentarono di togliere alla fede cattolica il suo privilegio di essere immutabile; ma l'impossibilità dell'assunto lo fece ben tosto deporre; e per salvare i diritti dell'errore, si prese ad asserire che il variare è proprio del vero, e che alla falsità soltanto appartiene la dote contraria. Per nobilitare questa strana dottrina coll'artifizio delle voci, (solita industria di chi erra,) le dottrine immutabili ai chiamarono stazionarie, e retrogradi quelli, che si adoprano a rimetterle in onore; e quindi s'inventò la teorica del vero progressivo, secondo la quale l'idea di progresso e di perfezionamento, doti proprie dei fatti, e delle realtà contingenti, si trasferì nell'ordine delle cose assolute, escludenti ogni successione e ogni vicenda. Singolare opinione, che regna al dì d'oggi più o meno universalmente, e infetta due terzi degli scritti, ch'escono alla luce; la quale basterà a chiarire i posteri, qual sia il valor filosofico del secolo decimonono. Che i sensisti la difendano con calore, non è da stupire, come quella che si conforma ai loro principii; 1 quali riducendo l'idea al senso, gliene danno le proprietà, e la sottopongono a quel flutto incessante, per cui le cose non sono in effetto, diventando e passando solamente. Ma che diremo di coloro, che professano questa dottrina, e tuttavia si compiacciono e vantano di essere razionalisti? Ciò sarebbe incredibile, se non sapessimo altronde che il razionalismo moderno è un sensismo mascherato. E di vero, l'Idea zendo l'Ente stesso, la mutabilità e il progresso dell'una arguisce il mutarsi e il perfezionarsi dell'altro; il che torna a dire che l'Ente non ·è l'ente, ma l'esistenza. Nè i moderni panteisti hanno cansata questa conclusione; i quali pongono in Dio quel medesimo progresso, che compete al mondo ideale, e considerano la divina essenza, come una cosa, che si va esplicando, e perfezionando di giorno in giorno; anzi propria-

mente parlando, Iddio non sussiste a senno loro, l'universale teogonia non essendo compiuta, nè potendo essere, perchè la progressiva vicenda delle cose non avrà mai fine. Così essi giungono, (benchè, per quanto io mi sappia, niuno di loro abbia osato dichiararlo apertamente,) a questa inaudita conclusione, che l'eterna vicenda dell'universo, è una lenta genesi della natura divina, e che questa sussistente ab eterno in potenza, non potrà mai essere in atto. Certo questo è l'ateismo più singolare, che possa cader nella mente dell'uomo, e importa il rovescio assoluto della formola ideale.

### Note 6.

Siccome il vero armonizza col vero, anzi, obbiettivamente parlando, la verità. come l'Idea. è unica e indivisibile, perciò l'errore, che è in effetto apparenza speciale, e in universale. Che se nella pratica avviene il contrario, e il falso è sempre più o meno limitato, se ne dee saper grado, non già alla sua natura, ma alla corta vista e alla poca logica degli uomini, che svolgono di rado tutte le conseguenze inchiuse in un falso principio, e di rado veggono il valore e l'estensione di un erroneo pronunziato. Ma ciò che non accade, rispetto a uno o pochi individui, e ad un breve spazio di tempo, si verifica nella seguenza di più generazioni, per opera delle quali l'errore si va esplicando e porta successivamente i frutti . di cui ha i germi nel seno. Quindi suole avvenire un caso singolare; cioè che errori ripugnanti fra loro assolutamente, nascano gli uni dagli altri, el avverano il proverbio vulgato, che gli estremi si toccano e si appiccano insieme. Il che proviene da ciò, che ogni errore essendo virtualmente universale, e l'errore universale importando una negazione assoluta, e questa involgendo quella pugna intrinseca e inevitabile, che costituisce lo scetticismo in psicologia e in ontologia il nullismo, la menoma proposizione falsa dee connettersi logicamente con tutte le altre falsità, riunire i contrari più manifesti, ed essere in contraddizione seco medesima. Brevemente, come la logica è il processo discorsivo del vero, la sofistica è il processo discorsivo del suo contrario, e la somma verità dell'errore. ( se si possono accoppiare insieme queste due voci, ) risiede nella massima contraddizione. Di che la storia della filosofia porge a ogni passo splendidi esempi.

## Nota 7.

Benedetto Spinoza, che fra le sue enormità mostra una rara profondità d'ingegno, osserva dirittamente che la verità dei concetti razionali, dipende dall'ordine, con cui si filosofa e che quest'ordine dee essere ontologico: « Cujus rei causam fuisse credo, quod ordinem philosomphanti non tenuerint. Nam naturam divinam, quam ante omnia concetti debebant, quia tam cognitione quam natura prior est, or-

« dine cognitionis, ultimam, et res quae sensuum objecta vocantur « omnibus priores esse crediderunt: unde factum est, ut dum res natu-« rales contemplati sunt, de nulla re minus cogitaverint, quam de di-« vina natura, et, cum postea animum ad divinam naturam contem-« plandam appulerint, de nulla re minus cogitare potuerint, quam de a primis suis figmentis, quibus rerum naturalium cognitionem super-« struxerant; utpote quae ad cognitionem divinae naturae nihil juvare « poterant; adeoque nihil mirum si sibi passim contradixerint 1 ».

# Nota 8.

Il sig. Cousin confessa espressamente, che il Descartes è l'inventore del psicologismo, e glielo reca a gloria: « La méthode de Descartes « c'est la psychologie, le compte que l'on se rend à soi-même de ce qui « se passe dans l'âme... Or, Messieurs, tout comme le caractère, la « forme extérieure de la philosophie cartésienne est et sera le caractère « constant de la philosophie moderne, de même la méthode cartésienne « est la seule méthode moderne légitime... La méthode psychologique « a été mise au monde par Descartes, et elle n'abandonnera jamais la a philosophie moderne, à moins que la philosophie moderne ne consen-« te à s'abdiquer elle-même 2 ». Queste risolute sentenze non ci debbono far paura in un paese, dove trent'anni fa il sensismo del Condillac regnava così assolutamente, come i sistemi scientifici meglio stabiliti, e ora non è più quasi professato da nessuno. Il razionalismo vigente è al pari della dottrina dei sensisti, una forma del psicologismo, ed avrà la medesima fortuna. E non sarà questa la prima abdicazione della filosofia, la quale non può provvedere alla propris salute altrimenti, che mettendo in pratica, e applicando a sè stessa quella sentenza di Cristo: Qui perdiderit animam suam propter me, inveniet eam 3.

# Nota 9.

Benchè il valore del Descartes nelle matematiche fosse grande, non si vuol però credere che fosse così straordinario, come molti lo fanno. Se il lettore è stupito di questa sentenza, sappia che essa non è mia, (giacchè, se io osassi sentenziare risolutamente in questo genere, mi mostrerei cartesiano,) ma del Leibniz. Il quale così discorre : « Les « Cartésiens qui croient avoir la méthode de leur maître, se trompent « fort. Cependant je m' imagine que cette méthode n' était pas aussi « parfaite qu'on tâche de le faire croire. Je le juge par sa géométrie. « C'était son fort, sans doute; cependant nous savons aujourd'hui qu'il « s'en faut infiniment qu'elle n'aille aussi loin qu'elle devrait aller, et

<sup>3</sup> Matth. X, 39; XVI, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Æth., part. 2, scol. prop. 10. — Tom. 11, p. 86. <sup>2</sup> Introd. à l'hist. de la phil., leçon 12.

a qu'il dissit qu'elle allait. Les plus importants problèmes out besoix a d'une nouvelle façon d'analyse toute différente de la sienne, dont j'ai « donné moi-même des échantillons. Il me semble que M. Descarte « n'avait pas assez pénétré les importantes vérités de Kepler sur l'astro-« nomie, que la suite des temps a vérifiées. Son homme est extrême-« ment différent de l'homme véritable, comme M. Stenon et d'autres « l'ont montré. La connaissance qu'il avait des sels et de la chimis é-« tait bien maigre; cela est cause que ce qu'il en dit, aussi bien que « des minéraux , est médiocre. La métaphysique de cet auteur, quoi-« an'elle ait quelques beaux traits, et mélée de grands paralogismes et a a des endroits bien saibles 1. Ceux qui se contentent de lui se trom-« pent fort. Cela est vrai jusque dans la géométrie même, où M. De-« scartes , tout grand géomètre qu'il était , n'était pas allé si loin que « plusi eurs se persuadent: sa géométrie est bornée... Il a eu l'adresse « de donner exclusion aux problèmes et figures qui ne peuvent paint « s'assujettir à son calcul : et cenendant ce sont souvent les plus ina portants et les plus utiles, et surtout qui ont le plus d'usage en phy-« signe \* ». Egli ripete altrove lo stesso giudizio sull' Uomo cartesiane « dont la formation... coûte si peu, mais approche aussi très-peu de « l'homme véritable 3 ». Egli si mostra ancor più severo sui Cartesiani in genere, che sul loro maestro, accusandoli di trascurare le esperiesze, di essere ignoranti, presontuosi, sprezzatori dell'anatomia, delle lingue, della critica, della storia, e conchindendo coi dire: « Je ne sui « comment et par quelle étoile, dont l'influence est ennemie de toute « sorte de secrets, les Cartésiens n'ont presque rien fait de nouves. « et... presque toutes les découvertes ont été faites par des gens qui ne « le sont point 4. Les ayant attaqués dans leur fort, c'est-à-dire dans « les mathématiques, où j'ai montré combien la géométrie cartésiense « était bornée, et ayant fait voir , de plus , combien leurs règles sur la « force mouvante sont mal entendues, j'ai entrepris en même temps « de réhabiliter en quelque façon l'ancienne philosophie... Il m'arriva « un jour de dire que le Cartésianisme, en ce qu'il a de bon, n'était « que l'antichambre de la véritable philosophie <sup>5</sup> ».

#### Nota 10.

Gli errori, i difetti, ed i vizi, così nel metodo, come nelle conclusioni del Descartes, per rispetto alle scienze fisiche, sono generalmente conosciuti. Se in questa parte, egli vince sè stesso, come filosofo, (la vittoria non è difficile,) egli sottostà di gran lunga al sommo suo coetaneo, Galileo, al quale, anzichè a Bacone, si dee recar l'onore di aver creata la scienza moderna negli ordini sperimentali. Ora odasi, com'e-

\* 1bid., p. 263.

4 Ibid., p. 213.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leibniz, Op. omn. ed. Dutens, tom. 11, part. 1, p. 244.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., tom 1, p. 731.832.

<sup>3</sup> Leibniz. Op. omn. ed. Dutens, tom. II, p. 43.

gli discorra dell' insigne Italiano: « Je frouve en général, qu' il philo-« sophe beaucoup mieux que le vulgaire, en ce qu'il quitte le plus « qu'il peut les erreurs de l'école, et tâche à examiner les matières a physiques par des raisons mathématiques. En cela je m'accorde en-« tièrement avec lui, et je tiens qu' il n' y a point d'autre moyen pour « trouver la vérité. Mais il me semble qu' il manque beaucoup, en ce « qu'il ne fait que des digressions et ne s'arrête point à expliquer suf-« fisamment aucunes matières, ce qui montre qu' il ne les a point tou-« tes examinées par ordre, et que, sans avoir considéré les premières « causes de la nature, il a seulement cherché les raisons de quelques e effets particuliers, et ainsi qu'il a bâti sans fondement. Or d'autant a que sa façon de philosopher est plus proche de la vraie, d'autant « peut-on plus sisément connaître ses fautes, ainsi qu' on peut mieux \* dire quand s' égarent ceux qui suivent quelquefois le droit chemin, « que quand s'égarent ceux qui n' y entrent jamais 1. » Un tal modo di parlare in un uomo, che nelle scienze fisiche è un pessimo scolare di Galileo, non è degno di un cavallo? Non so capire, come il Mersenne comportasse al suo amico tali impertinenze. La troppa condiscendenza di guesto buon frate contribuì a guastare il nostro filosofo. Se i suoi coefanei fossero stati un po' più severi a suo riguardo, egli forse non avrebbe osato scrivere che i fondamenti della sua fisica sono « presque « tous si évidents, qu' il ne faut que les entendre pour les croire, » e che non ve ne ha alcuno, di cui egli non creda di essere in grado di dar la dimostrazione 2. Il che del resto è uno dei soliti tratti della sua modestia. Egli non avrebbe osato dire, parlando del caos: « Je décrivis cette matière, et tâchai de la représenter telle, qu'il n' y a rien « au monde, ce me semble, de plus clair ni plus intelligibile 3, ( il che fion è difficile a intendersi, giacchè questa materia non si trova, ed è creata dall'ingegno del Descartes, ) « excepté ce qui a tantôt été dit de « Dieu et de l'âme; car même je supposai expressément qu'il n' y a-« vait en elle aucune de ces formes ou qualités dont on dispute dans « les écoles, ni généralement aucune chose dont la connaissance ne fut « si naturelle à nos âmes, qu' on ne peut pas même feindre de l'igno-« rer. » Non si può immaginar nulla di più squisito. « De plus je fis voir quelles étaient les lois de la nature, et sans appuyer mes raisons a sur aucun autre principe que sur les perfections infinies de Dieu, je a tâchai à démontrer toutes celles dont on eût pu avoir quelque doute, e ct à faire voir qu'elles sont telles, qu'encore que Dieu aurait créé a plusieurs mondes, il n'y en saurait avoir aucun où elles manquas-« sent d'être observées. 4) » Questo voler conoscere e fabbricare la na-

<sup>2</sup> Œeur., tom. 1. p. 199.

4.

<sup>1</sup> Lett, an P. Mersenne - Œur., tom. VII, p. 434, 435.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Descrivere ed illustrare il caost Si può immaginare una spampanata maggiore di questa? Ma chiunque ha lette tutte le opere filosofiche del Descartes, potrà credere che questo filosofo fosse più atto a fare il caos, che a dissiparlo.

4 Char., tom. 1, p. 470.

tura a priori, si capisce nei panteisti germanici, perchè è una conseguenza logica del loro sistema; ma in un uomo, che professa una dottrina diversa dal panteismo, come il Descartes, e osa criticar Galileo. è assurdo e ridicolo. Quando il Pascal scriveva, che tutta la filosofia non merita un' ora di fatica, non si può credere che avesse l'occhio al Cartesianismo? E forse ancor più specialmente a quel famoso libro dei Principii, che, si dee leggere quattro volte, secondo il consiglio o il precetto dell'autore, chi voglia cavarne profitto? Il qual libro è per lo più un ammasso d'ipotesi insussistenti, più degne di un romanziere, o di un antico filosofo della scuola ionica, e atomistica, che di uno scrittore di co. se scientifiche. Fra le altre verità, il Descartes vi rigetta le cause finali, e soggiunge: « Nous tâcherons seulement de trouver, par la faculté de « raisonner qu'il (Dio) a mise en nous, comment celles (le cose) que « nous apercevons par l'entremise de nos sens ont pu être produites 4. » Per tal modo egli condanna la ricerca delle cause ultime, che, fino ad un certo seguo, è accessibile allo spirito dell' nomo, e ammette e considera come sostanza delle fisiche discipline l'inchiesta delle cause efficienti, che è assolutamente impossibile negli ordini della natura. Nel resto, le inezie e le contraddizioni, anche filosofiche, non ci mancano. La sua distinzione fra l'infinito e l'indefinito, è molto niacevole 2. La quale è da lui altrove applicata non meno lepidamente alla quistione, se il mondo sia finito o infinito 3, come pure ai componenti elementari della materia, ch' egli statuisce potersi dividere in un numero di parti indefinite 4. Ma se non vi sono atomi, cioè parti di materia indivisibili. secondochè egli si sforza di provare 5, come mai le parti della materia possono essere non infinite, ma indefinite solamente? Anche qui risplende quella singolar maniera di connettere, che è propria del nostro autore. Bellissimo poi è l'epilogo, che fa della propria sapienza nella quarta parte. Ecco il titolo dei numeri centonovantanove, e dugento, ell n' y a aucun phénome ne en la nature qui ne soit compris en ce mi a « été expliqué en ce traité . Ce traité ne contient aussi aucuns « principes qui n'aient été reçus de tout temps de tout le monde; en « sorte que cette philosophie n' est pas nouvelle, mais la plus ancienne et la plus commune qui puisse être 7. » Senza cercare, come questa antichità si accordi colla pretensione del filosofo affermante, che prima di lui non si seppe conoscere, nè dimostrare un solo vero speculativo; non ti par egli leggendo que'due titoli, e i paragrafi corrispondeati, ( che potrai cercare nel libro,) di avere innanzi agli occhi la ricetta di un empirico, o il programma di un ciarlatano?

Les princ, de la phil., part. I. - Œuv., tom. III, p. 81.

<sup>\*</sup> Ibid., p. 79, 80.

\* Lett. a m. Change.

\* Lett. a m. Change.

\* Lett. a m. Change.

\* Long. 1, p. 149, 150.

\* Ibid., p. 512, 513.

\* Ibid., p. 518, 514.

## Nota 11.

« A dire le vrai, » dice il Descartes, « il ne s'en trouve pas tant dans « le monde (degl' ingegni) qui soient propres pour les spéculations de « la métaphysique, que pour celles de la géométrie <sup>1</sup>. E in un altro luo- « go, scrivendo al Mersenne : « Les opinions de vos analystes , tou- « chant l' existence de Dieu et l' honneur qu' on lui doit rendre, sont, « comme vous écrivez , très-difficiles à guérir , non pàs qu' il n' y ait « moyen de donner des raisons assez fortes pour les convaincre, mais « pour que ces gens-là, pensant avoir bon esprit , sont souvent moins « capables de raison que les autres ; car la partie de l'esprit qui aide « le plus aux mathématiques, à savoir l'imagination, nuit plus qu'elle « ne sert pour les spéculations métaphysiques <sup>2</sup>. »

Caro l'escartes, tu hai ragione, e ti sappiamo tanto più grado di averci insegnata questa verità, c. e hai avuto cura di corroborarla col tuo proprio esempio.

# Nota 19.

L'idolatria dei coetanei e dei compatriotti del Descartes verso quest'nomo fu certo grande, ma non universale, e si trovano parecchie eccezioni onorevoli. Il Menjot, medico riputato del re di Francia nel secolo diciassettesimo, parla così del metodo dubitativo del Descartes : « Hippocrate met entre les marques infaillibles du délire, de croire a apercevoir des objets qui ne s'offrent point à nos sens, ou de ne pas « remarquer ceux qui s' y présentent..... Descartes exige d'abord que « son catéchumène commence par devenir fou, en doutant par exemple « qu'il souffre de la douleur lorsqu'on le pique vivement. Ainsi on a peut dire, sans offenser cet auteur, que les petites-maisons servent « de vestibule à sa philosophie, qui fait tant de bruit dans le monde. » Tutta questa lettera, indiritta al celebre Daniele Huet, e pubblicata dal aig. Cousin , merita di esser letta per vedere l'opinione, che si aveva da molti di un uomo, che ivi è chiamato, sumeus supra mensuram hu= manae superbiae; epiteto aggiustatissimo, per significare la vanità incredibile di lui. Il valente medico aggiunge fra le altre cose: « C' est dommage que la mort ait empêché M. l'escartes de composer selon ses rincipes le corps entier de médecine qu'il méditait; il aurait bien don-« né à rire au public: si ce n'est plutôt un grand bonheur qu' un tel ou-« vrage n' ait pas paru; car il aurait coûté la vie à bien des malades. » E c' insegna che il Pascal disprezzava la filosofia cartesiana, e che la sua dimestichezza con alcuni de' suoi fautori non lo impedì « de s'en mo-« quer ouvertement et de la qualifier du nom de roman de la nature, »

3 Frag. phil. Paris, 1838, tom. II, p. 222 seq.

<sup>&#</sup>x27; Œur., tom. 1, p. 220. 'Ibid., tom. VIII, p. 175.

# Nota 18.

Il sig. Cousin, parlando del Monologio di S. Anselmo, dice che « c'est un antécédent faible sans doute, mais c'est un antécédent du grand « ouvrage de Descartes, et, chose étrauge, on y trouve plus d'une idée « célèbre des Méditations '. » Io non trovo punto strano che il Descartes abbia copiato santo Anselmo, senza citarlo; mi stupirebbe bensì che l'avesse superato, se fosse così vero, com'è falso, (ne chieggo perdono al sig. Cousin,) che il Monologio o il Proslogio sia inferiore alle Meditazioni. Me ne appello a chiunque abbia letti i due scrittori.

Se il sig. Cousin si sosse ricordato di quella curiosa lista des pilleries de M. Descartes, che il Leibniz avea promesso all' Huet, (della quale sa menzione una lettera del vescovo di Avranches data suori da esso sig. Cousin 2, ) sarebbe cessata la sua meraviglia. Del resto, senza sar del Descartes un ladro erudito, egli consessa altrove con prudente temperamento, che l'autore delle Meditazioni su debitore, sans s'en douter, della prova à priori dell'esistenza di Dio à ses premières études, à la tradition scolastique, et à St. Anselme 3. Questa benignità si può comportare a un discepolo appassionato del Descartes; ma mi sembra che lo zelo di lui vada tropp' oltre quando gli detta in un altro luogo, questa frase singolarissima, che S. Anselmo a dérobé à Descartes la preuse semeuse de l'existence réelle de Dieu 4. Se l'autore italiano del secolo un decimo ebbe l'impertinenza di rubacchiare l'autor francese del secolo diciassettesimo, non si può negare che le opere filososiche del secondo debbano essere più sorti di quelle del primo.

Il Leibniz dice espressamente che il Descartes tolse (a empruntée) la sua prova dell' esistenza di Dio da santo Anselmo, arcivescovo di Conturbia. Aggiunge che gli Scolastici rigettarono a torto tale argomento, come un pretto paralogismo, e che « M. Descartes, qui avait étudié as-« sez longtemps la philosophie scolastique au collegé des J suites de « la Flèche, a cu grande raison de le rétablis 5, » accennando con queste parole che ad informare il Descartes del raziocinio di santo Anselmo sarebbe bastata la sola menzione, solita a farsene nelle scuole per confutarlo. E parlando in generale, accusa altrove i Cartesiani di disprezzare l'antichità, « où M. Descartes a pris une bonne partie de ses « meilleures pensées °. »

Il Pélisson afferma che il Descartes « nous a donné souvent pour des « pensées toutes nouvelles, celles qui sont presque usées dans Diogène « Laerce, dans Plutarque et dans quelques-uns des Pères de l'Église. »

<sup>2</sup> Cours de l' hist. de la phil, du XVIIIe siècle, leçon 9.

<sup>\*</sup> Ap. Cousin, Fragm. phil. tom. 11, p. 284.

<sup>3</sup> Cours de l'hist. de la phil. du XVIIIe siècle: leçoo 25, not.

<sup>4</sup> Ouvr. ined. d' Abeilard, publ. par Cousin, Paris, 1836, p. Ct.

<sup>\*</sup> Nouv. ess. sur l'entend. hum., liv. 4, chap. 10. - OEuv. phil., éd. Raspe, p. 403. 404.

Op. omn., ed. Dutens, tom. II, part 1, p. 243.

E aggiunge: « Je gerais fort trompé, si son je pense, donc je suis, n' é-« tait pas pris mot pour mot d'un traité qu' on attribue à saint Augu-« stin <sup>1</sup>. » I furti del Descartes furono pure dimostrati dall' Huet nell' ottavo capitolo della sua Censura, e de altri.

#### Note 14.

Non v'ha forse un solo articolo del Cartesianismo, in cui l'autore sia sempre coerente a sè stesso, e faccia segno d'intendere pienamente la propria dottrina. Uno dei punti più capitali è, senza fallo, il dubbio preparatorio, di cui il Descartes parla a dilungo nel Metodo, nei Principii, nelle Meditazioni, e in altri suoi scritti, senza nè anco subodorare l'intrinseca contraddizione di questo procedere. Egli era sì peranaso, che col dubbio si potesse ottenere qualche risultato positivo. ch' egli dice in un luogo molto piacevolmente: « Bien que les Pyrrho-« niens n'aient rien conclu de certain en suite de leurs doutes, ce n'est pas à dire qu'on ne le puisse 2. » Ma le obbiezioni de suoi avversarii, e segnatamente quelle del P. Bourdin, sagace e malizioso Gesuita, (la cui polemica in certi luoghi potrebbe far ricordare quella del Pascal, se i tratti spiritosi non fossero rintuzzati dalla prolissità e dalle ripetizioni, ) gli fecero toccar con mano che l'impresa di fondare in aria non era così facile, come aveva creduto. Quindi è, che nelle scritture susseguenti egli si trova spesso molto impacciato in questo proposito, e il modo in cui cerca di districarsi, e le stranezze che proferisce, per isguizzar di mano agli avversari, mostrano ch' egli aveva più desiderio, che facoltà d'uscirne. Leviamone un saggio, leggendo uno squarcio di lettera, intorno alla quistione, se sia permesso di dubitare dell'esistenza di Dio. « J'estime qu'il faut distinguer ce qui, « dans un doute, appartient à l'entendement d'avec ce qui appartient « à la volonté; car pour ce qui est d- l'entendement, on ne doit pas demander si quelque chose lui est permise ou non, pour ce que ce n'est pas une faculté élective, mais seulement s'il le peut; et il est certain qu'il « y en a plusieurs de qui l'entendement peut douter de Dieu; et de ce « nombre sont tous ceux qui ne peuvent démontrer évidemment son « existence, quoique néanmoins ils aient une vraie foi; car la foi apa partient à la volonté, laquelle étant mise à part, le sidèle peut exa-« miner, par raison naturelle, s'il y a un Dieu et ainsi douter de Dieu. Pour ce qui est de la volonté, il faut aussi distinguer entre le doute « qui regarde la fin, et celui qui regarde les moyens; car si quelqu'un « se propose pour but de douter dè Dieu, afin de persister dans ce doute, « il péche grièvement; . . . mais si quelqu' un se propose ce doute com-« me un moyen pour parvenir à une connaissance plus claire de la ve-« rité, il fait une chose tout à fait pieuse et honnête, pour ce que per-

Ap. Cousin, Fragm. phil., Paris, 1838, tom. II, p. 227.
 OEuv. tom. VII, p. 395.

· sonne ne peut vouloir la fin qu'il ne veuille aussi les movens. Et dans la sainte Écriture même, les hommes sont souvent invités de « tacher à s'acquérir la connaissance de Dieu par raison naturelle; et « celui-là aussi ne fait pas mal qui, pour la même fin, ôte pour va « temps de son esprit toute la connaissance qu'il peut avoir de la Di-« vinité; car nous ne sommes pas toujours obligés de songer que Dien « existe 1 ». Si trovano in questo passo quasi tanti errori , quante sono le parole. 1º È falso, che si possa credere colla volontà, dubitando coll' intelletto. 2º È falso che bene spesso l' intelletto non sia libero di dubitare o di credere. 3º È falso che sia spediente, per acquistare una persetta cognizione di Dio, il cominciare a volgere in dubbio la sua esistenza. La sede in Dio è la vita dell'intelletto, come la carità è la vita del cuore; perciò il rendersi ateo anche momentaneamente, a fine di credere in appresso, è come un'ammazzarsi di propria mano, per aver il piacere di risuscitare. 4º È falso ed assurdo, per non dir empio, che razionalmente e cristianamente ciò sia lecito, i on che pio di onesto. 5º E salso ed empio il voler inferire che dalle Scritture si app rovi e consigli questo dubbio. 6º È falso che faccia d'uopo dubitare di una verità, per esaminarla, quando l'esame sia solamente indirizzato ad accrescere la cognizione della verità posseduta. 7º È falso che l'esame dubitativo sia lecito, benchè non si neghi, che ammesso il dubbio, l'esame sia permesso, anzi prescritto, non già per prolungate esso dubbio, ma per uscirne alla più presto, e ricuperare il vero perduto. 8º Finalmente è falso che nell' ordine intellettivo e morale il debitare di Dio sia lo stesso, che il non pensarvi attualmente. Veggasi, se è possibile di accumulare più errori, ed errori più solenni, nel breve spazio di una pagina.

Nelle Ricerche della verità mediante i lumi di natura. il Descartos nella persona di Eudosso espone di nuovo la sua dottrina dell'apparecchio dubitativo: « C'est de ce doute universel que, comme d'un point « fixe et immuable, j'ai résolu de dériver la connaissance de Dieu, de « vous même et de tout ce que renferme le monde 9. » Si avverta qui la lepidezza del porgere un dubbio universale, come un punto fisso e inmutabile. Archimede chiedeva un appoggio stabile, per sollevare il mondo: Cartesio vuol puntare la sua leva nel vacuo, vuol creare tutte la cose, servendosi del nulla, come di materia opportuna al proposito. Ma il povero Eudosso un istante prima aveva detto: « Pouvez-vous doutet « de votre doute, et rester incertain si vous doutez ou non 3? » Dunque il dubbio presuppone la certezza, presuppone un atto affermativo precedente, che è il vero punto fisso e immutabile, in cui si appoggia, e non può essere universale. Eudosso spiega più innanzi queste incomode esigenze del suo dubbio. « Il faut savoir ce que c'est que le doute, ce que c'est que la pensée, avant d'être pleinement convaince de

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. le 7 object *OEur.*, tom. II, specialmente p. 393 seqq. e 489 seqq. <sup>2</sup> *OEur.*, tom. XI, p. 353. <sup>3</sup> *Ibid.*, V, anche p. 268.

« la verité de ce raisonnement: Je doute, donc je suis, ou ce qui revient « au même : Je pense, donc je suis. Mais n'allez pas vous imaginer « qu'il faille, pour le savoir, faire violence à notre esprit et le mettre a à la torture pour connaître le genre le plus proche et la différence es-« sentielle, et en composer une définition en règle. Il faut laisser tout cela à celui qui veut faire le professeur ou disputer dans les écoles. « Mais quiconque veut examiner les choses par lui-même et en juger • selon qu'il les conçoit, ne peut être assez privé d'esprit pour ne pas voir clairement, toutes les fois qu'il voudra v faire attention, ce que c'est que le doute, la pensée, l'existence, et pour avoir besoin d'en apprendre les distinctions .... Au nombre des choses aui sont en el-· les-mêmes aussi claires et peuvent être connues par elles-mêmes, « il faut mettre le doute, la pensée, l'existence. — Je ne pense pas qu'il ait jamais existé quelqu'un d'assez stupide pour avoir eu be-« soin d'apprendre ce que c'est que l'existence, avant de pouvoir conclure et affirmer qu'il est; il en est de même de la pensée et du « doute. J'ajonte même qu'il ne peut se faire qu'on apprenne ces choses autrement que de soi-même et qu'on en soit persuadé autre-« ment que par sa propre expérience, et par cette conscience et ce • témoignage intérieur que chacun trouve en lui-même, quand il examine les choses 1). » Oui Cartesio confonde la cognizione e la certezza colla disciplina, ma è costretto di confessare che per poter dubitare bisogna conoscere con chiarezza, che cosa sia il dubbio, il pensiero e l'esistenza. Il che, come ognun vede è una bazzecola, che non toglie al dubbio il privilegio di essere universale.

Chiuderò questa nota, recando le parole del Regio sul dubbio cartesiano: « Cartesius. .. sub specie majoris acquirendae certitudinis. om-• nia habuit dubia, necnon pro falsis esse habenda statuit. Neque haec « dubitatio se dumtaxat ad res creatas et contingentes extendit , sed a nulli Christiano ferenda!) existentiam complectitur. Ejal An res • nulla ante enormem istam dubitationem fuit certa? An non vividissi-« mo sensu ante illam dubitationem de existentia sui fuit certus et majorem per dubitationem acquisivit certitudinem? An non ante vixit aine Deo in mundo? An antea nulla fuit allata ratio, quae certo Dei e existentiam demonstret? fuine ab ipsa mundi creatione e creaturis perspecta et intellecta ejus aeterna potentia et divinitas? An voluit Apostolo major videri, gentesque excusare, quod iis non sufficiens. fuerit occasio Dei existentiam cognoscendi, et quod Deum tamquam « Deum cognoscentes, non coluerint, et ei gratias non egerint <sup>2</sup> )? » Vedi anche la Censura dell' Huet.

4 OBur., t. XI, p. 369, 370.

<sup>2</sup> REGIUS, Cartes. ver. Spinos. architect. Franequerae, 1719, cap. 2, n. 3, p. 11, 12.

#### Note 15.

Le opere del Descartes non hanno pure il pregio dell' ordine e della precisione: lo stile vi è mediocre, salvo una certa disinvoltura, che in Francia è comunissima. L' influenza dell' opinione sul giudizio ezizadio dei savi è tale, che non è meraviglia, se da molti si è ammirato lo stile filosofico di Cartesio, quando il vero si è, che nelle materie speculative egli manca spesso d' ordine, e quasi sempre di limpidezza e di precisione. L' Ancillon lo avvertì, parlandone in questi termini: « Psee « tanti viri dicere ausim, nihil esse ea scriptorum eius parte quam nust « evolvo, perturbatius, et ob plane intolerabilem tautologiam taedă « plenius 1. »

## Note 16.

La presunzione e l'arroganza incredibile del Bescartes trapelano qua si a ogni faccia dello sue opere, e si mostrano coi loro due effetti consueti, cioè con una stima eccessiva delle cose proprie, e un eccessiva disprezzo di quelle degli altri, senza eccezione di sorta. « Je suis tor-« jours demeuré ferme, » dic' egli, « en la résolution que j' avais prise « de ne supposer aucun autre principe, que celui dont je viens de me a servir pour démontrer l'existence de Dieu et de l'âme, » (con un circolo vizioso più chiaro del sole,) « et de ne recevoir aucune chose post « vraie, qui ne me semblat plus claire et plus certaine que n' avaiest « fait auparavant les démonstrations des géomètres; et néan moins j'on « dire que non-seulement j' ai trouvé moyen de me satisfaire ca pet « de temps, etc. 2. » Si può immaginare qualche cosa di più ridicolo, che un uomo, il quale ripudia tutte le idee ricevute più universalmente, f a professione di non ammetter per vere, se non le cose più chiere più certe delle dimostrazioni geometriche, e trova il modo di soddisfere a sè stesso in poco tempo con un sistema, che è un tessuto continuo di leggerezze, di errori, e dei paralogismi più enormi e più aperticati, che si trovino al mondo? « Je pensai, » dice il Descartes, « que les sciences a des livres, au moins celles dont les raisons ne sont que probables, & « qui n' ont aucunes démonstrations, s'étant composées et grossies pet « à pen des opinions de plusieurs personnes, ne sont point si appro-« chantes de la vérité que les simples raisonnements que peut faire » « turellement un homme de bon sens, touchant les choses qui se pré-« sentent a. » Il filosofo francese confonde quell' appropriarsi che ogni tiomo dee fare della scienza colla scienza stessa; rompe il vincolo che collega insieme gl' individui e le generazioni, facendo della specie una

LUD. FRID. ANCILLON, Judic. de jud. circa argum. cartes pro exist. Bei Berel., 1792. p. 15.

OEur., tom, I, p. 168.
 Disc. de la méth. — OEur., tom. I, p. 131, 135.

na un ente unico, e attribuendo una successione continua alla sua vita: annienta la tradizione scientifica, il perfezionamento successivo, e diatrugge il sapere; riduce l' uomo alle sue forze individuali. lo sequestra dalla società, e ne rende Ningegno impotente; antipone infine il semplice buon senso alla ragione, il metodo naturale e disordinato al metodo artifiziale e scientifico, la natura greggia ai perfezionamenti dell'arte: il che è la morte del sapere, e di ogni opera umana. « J'ai tâché « de trouver en général les principes ou les premières causes de tout ce a ani est on aui pent être dans le monde, sans rien considérer pour cet s effet que Dieu seul qui l'a créé, ni les tirer d'ailleurs que de certaines « semences de vérités qui sont naturellement en nos âmes.... Ensuite de « quei, repassant mon esprit sur tous les objets qui s'étaient jamais pré-« sentés à mes sens, j' ose bien dire que je n' y ai remarqué aucune cho-« se, que je ne puisse commodément expliquer par les principes que i' a-« vais trouvés 1. » Egli è vero che poco prima avea detto: « Je n' ai ja-« mais fait beaucoup d'état des choses qui venaient de mon esprit 2, » Ma accorda, se puoi, quest' atto di modestia colla professione di un uomo, che crede di sapere e potere egli solo più di tutto il genere umano. presente e passato, e pretende di riedificare ab ovo e da sè solo la scienza universale. Le sue paralogistiche dimostrazioni dell' esistenza di Dio e della spiritualità dell'anima « égalent ou même surpassent en certi-« tude et évidence les démonstrations de la géométrie 8. » « Je dirai. • de plus, qu' elles sont telles, que je ne peuse pas qu' il y ait aucune « voie par où l'esprit humain en puisse jamais découvrir de meilleures: car l'importance du sujet et la gloire de Dieu, à laquelle tout « ceci se rapporte, me contraignent de parler ici un peu plus librement e de moi que je n' ai de coutume 4. » Uno spigolistro filosofo potrebbe parlar meglio? « Je les crois si nécessaires, que je me persuade que sans e elles on ne peut jamais rien établir de ferme et d'assuré dans la phie losophie . » « Mon opinion est que le chemin que j' y prends pour « faise connaître la nature de l'âme humaine, et pour démontrer l'ee zistence de Dieu, est l'unique par lequel on en puisse venir à bout 6, » Dunque la specie umana in tutti i secoli anteriori, fino al 1637, non avea trovato il vero modo di conoscere la dignità propria, e l'esistenza del ano Creatore. Del resto, quanto sia ferma e sicura la base piantata dal Descartes, la storia della filosofia europea, da lui in poi, lo ha provato. . Se questa iattanza indicibile, questo sentire così altamente di sè medesimo e dei proprii trovati, Cartesio avuto l'avesse nelle matematiche. in cui il suo valore ed i meriti erano grandi, si potrebbe scusare, e in un certo modo anche lodarsi. L'audacia e la confidenza del vero ingegno, che ha coscienza delle proprie forze, mi piace, perchè mi dà indizio di un animo valoroso: ella è spesso richiesta per combattere l'erro-

<sup>\*</sup> OBuv., tom. 1, p. 193. \* Ibid., p. 191.

\* Ibid., p. 220. \* Ibid., p. 219. \* Ibid., tom. 11, p. 79.

\* Ibid., tom. VIII, p. 393.

GIOBERTI, Introduzione. Vol. 11.

re, per vincere le contrarie ed ingiuste opinioni, per importe silénzio alla turba fastidiosa ed innumerabile degli sciocchi, degl'invidiosi e degl'ignoranti. Ma quando il Descartes parla in tal modo di sè stesso. come filosofo, e de'suoi aborti speculativi, egli riesce affatto intollerabile. Quando si mette al di sepra di tutti i pensatori, non solo dell'età sua, ma di ogni tempo, non c'è più verso di poterlo scusare; perchè se bene la sua sufficienza filosofica fosse stata somma, l'anteporsi ai più gran savi dei bassi tempi, e dell'antichità, a san Tommaso, a san Bonaventura, a sant'Anselmo, a sant'Agostino, a Platone, ad Aristotile. a Pitagora, all'Italia e alla Grecia, all'Oriente e all'Occidente riuniti insieme, sarebbe stato ridicolo. Questo disprezzo degli altri scrittori di ogni tempo e di ogni riputazione, e dell'autorità degli uomini in universale, è frequentissima nel nostro. Abbiamo veduto altrove, in che termini parlasse del gran Galileo. Egli disprezza espressamente le opere del Campanella 1; il quale fu pure uno degli nomini più dotti , più universali, e degl'ingegni più singolari del suo tempo; e come filosofo, non ostante le sue imperfezioni, è di gran lunga superiore al Descartes 3. Altrove parlando dello stesso Campanella così si esprime: « Pour « la doctrine, il y a quinze ans que j'ai vu le livre De sensu rerum du « même auteur, avec quelques autres traités, et peut-être que celui-ci» (quello di cui si parla nel contesto, ) « était du nombre; mais j'avais « trouvé dès lors si peu de solidité en ses écrits, que je n'en avais ries « du tout gardé en ma mémoire; et maintenant je ne saurais en dire a « tre chose, sinon que ceux qui s'égarent en affectant de suivre des chemins extraordinaires, me semblent bien moins excusables que · ceux qui ne faillent qu'en compagnie, et en suivant les traces de « heaucoup d'autres 3 ». Come mai il povero Descartes non s'accorse che scriveva in queste righe la propria condanna? Ma egli non si mostra più riverente verso le grandi scuole dell'antichità e dei bassi tempi. « Je dis hardiment que l'on n'a jamais donné la solution d'aucune « question, suivant les principes de la philosophie péripatéticienne, que « je ne puisse démontrer être fausse ou non recevable 4 ». Un pazzo in delirio potrebbe dire una cosa più enorme di questa, che da Aristotile fino a san Tommaso, in quella magnifica seguenza dei filosofi del Peripato, non si è saputo dimostrare sodamente un solo vero? « Je ne veux

<sup>1</sup> Œuc., tom. VIII, p. 18.

Si può conghietturare che il Descartes non amasse molto gli autori e le cose italiate, come non amava il cielo d'Italia, stimato da lui insalubre pe' suoi nazionali. Onde scriveva al P. Mersenne: « Votre voyage d'Italie me donne de l'inquiettude; car c'esi su « pays fort malsain pour les Français; » (specialmente la Sicilia, a causa de' suoi ciceri;) « surtout il faut y manger peu, car les viandes de la nourrisent trop. » ( Ear., tom. VIII, p. 176, 177.) Pare che da un mezzo secolo in qua, i Francesi non abbimo più paura di avvelenarsi, se non si vuol credere che il loro amor per l'Italia provenga dall'aver le cose italiane meno di sugo, che anticamente, il che è indubitato. Nel resto, se il Descartes vivesse oggidi, il suo stomaco delicato avrebbe la consolazione di veder la gastronomia parigina tener la mestola in mano per quasi tutta la penisola, e potrebbe mangiare anche in Italia della zuppa alle finiserbe.

4 Eur., tom. VII, p. 417, 418.

4 Ibid., tom. IX, p. 27, 28.

re pas examiner ce que d'autres ont su, og ont ignore. Il me suffira de onoter que, quand même toute la science que nous pouvons désirer • se trouverait dans les livres, ce qu'ils renferment de bon est mêlé de • tant d'inutilités, et dispersé dans la masse de tant de gros volumes. • que pour les lire il faudrait plus de temps que la vie humaine ne a nous en donne, et pour y reconnaître ce qui est utile, plus de talent « que pour le trouver nous-mêmes. C'est ce qui me fait espérer que le • lecteur ne sera pas fâché de trouver ici une voie plus abrégée, et que e les vérités que j'avancerai lui agréeront, quoique je ne les emprunte e pas à Platon ou à Aristote ' ». Che cosa direbbe il valente filosofo . se vivesse ai dì nostri? Qual leggerezza maggiore, che il pretendere la copia dei libri al ripudio di ogni scienza tradizionale? Che il rendere inutili tutte le fatiche dei nostri antecessori, perchè la mole ne è troppo vasta? Che il rigettare i libri eccellenti, in dispetto dei cattivi e dei mediocri? Forse che Platone e Aristotile, citati in questo passo, scrissero anche troppo? E la vita umana non basta a leggerli e ad intenderli? Si avverta, come il Descartes su questo e cento altri articoli, è il vero padre di quella frivola letteratura, disprezzatrice degli antichi, insofferente di ogni studio un po'faticoso, la quale cominciò a regnar largamente nell'età passata, e dura tuttavia al dì d'oggi. Se non che, il disprezzo del Descartes per l'autorità degli uomini, non riguarda solo i libri e i filosofi, ma è universale. Ond'egli così parla al Gassendi: « Vous devriez vous souvenir, ò chair, que vous parlez ici à on esprit qui est tellement détaché des choses corporelles, qu'il ne sait pas même « si jamais il y a eu aucuns hommes avant lui, et qui partant ne s' ément pas beaucoup de leur autorité 2. Le tal è infatti il preliminare della sua filosofia, fondata sul dubbio universale, e sulla considerazione solitaria del proprio animo. Tuttavia, s'egli facea così poco caso dell'antorità e dei libri degli altri, non voleva già che gli altri facessero la medesima stima delle cose sue proprie. Onde, parlando del suo libro dei Principii, consiglia agli studiosi di leggerlo per ben quattro volt: 3. Il qual consiglio, (che suppone in chi lo riceve un coraggio e nna pazienza eroica, ) se si ragguaglia col passo citato, dove si sconfortano indirettamente i lettori dal leggere Aristotile e Platone, anche una volta sola, è veramente saporitiss mo. Donde mai l'insigne scrittore prese tanta fidanza? Forse dalla seguente osservazione, che fa egli stesso in una sua lettera: « Si ceux des Petites-Maisons faisaient des livres, ils n'auraient pas moins » (e perchè non più?) « decteurs que e les autres 4. » Hai ragione, caro il mio Descartes, e le tue opere silosofiche ne sono una prova.

La mania di essere enciclopedico, che nel secolo passato e nel corrente nocque tanto al sodo sapere, fu anche avvalorata dall'esempio e

<sup>2</sup> Rech. de la verité, etc. Préamb. — Œur., tom. II, p. 333, 336.
2 OEur., tom. II, p. 261. Pietso Gassendi nelle sue obbiezioni chiama il Descartes d esprit, e questi gli risponde, chiamandolo d chair, o très bonae chair! 4 Ibid., tom. VIII, p. 4:0. --

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> OEur., tom. III, p. 21, 22.

dai precetti del Descartes, il quale nelle sue Regole cad parla: « Co qu'il « faut d' abord reconnaître, c' est que les sciences sont tellement liéet « ensemble, qu' il est plus facile de les apprendre toutes à la fois, que « d' en détacher une seule des autres. Si douc on veut sérieusement « chercher la vérité, il ne faut pas s' appliquer à une seule science; el « les se tiennent toutes entre elles et dépendent mutuellement l'une de « l' autre 1. » Cartesio comprovò colla propria esperienza, quali siens i risultati di questa scienza universale; imperocchè, dalla matematica, e qualche particella delle scienze fisiche in fuori, qual è il giovamento da lui recato alle umane discipline? Ora si sa che gli studi enciclopedici sono impossibili a chi vuol essere dotto e non cerretano; onde il solo modo di conoscere le scienze straniere, per quanto si connettono con quell'una o quelle poche, onde si fa special professione, consiste nel sepersi valere con senno dei lavori degli altri, anzichè nel volerci dar opera direttamente da sè medesimo.

# Note 17.

La proposizione del Vico, che il vere si converte col generate e cal fatto, è indubitata, rispetto a Dio, ma sarebbe falsa, se all' nomo si spelicasse. Infatti il vero da noi conoscibile non è un parto od un fatto e mano, ma un parto o un fatto divino. L'Ente, come intelligente e intelligibile, genera sè stesso, e come onnipotente, crea le esistenze; la qual generazione e creazione costituiscono il vero intelligibile e sovrintelligibile a rispetto nostro, apprensibile col lume naturale e rivelato.

La conversione del vero col fatto è quella dell'ideale col reale. Ora la medesimezza dell'ideale e del reale si verifica nel giro dell' Bute, e non in quello delle esistenze.

# Note 18.

Lutero diminuì il sovrintelligibile in alcuni dogmi, come nell' Eucaristia, negando la transustanziazione, atteso la connessità intima, che ha il sacrificio colla costituzione del sacerdozio cattolico. Il dogma fa alterato in odio del rito, e della più alta funzione sacerdotale, cioè di esso sacrificio. Calvino proseguì l'opera, e annullò affatto la sostanza del dogma eucaristico, come spiantò al tutto la gerarchia. Durante questa prima epoca del protestantismo, si scorge che lo sforzo principale del suoi capi mira a distruggere l'instituzione della Chiesa visibile, ansichè a combattere l'Idea considerata in sè stessa.

## Note 19.

L'attitudine a mettere in rilievo, e scolpire i pensieri, è propria specialmente degl' Italiani, perchè essi soli, fra i popoli moderni, posser OEur., tom XI, p. 203, 204.

NOTE: 197

gono l'ingegno scultorio. Gli Spagnuoli, i Tedeschi, i Fiamminghi e i Francesi ebbero scuole di pittura meritamente celebri; laddove presso nessuna nazione moderna, faori degl' Italiani, fiori una scuola propria di statuaria; e se qualche straniero scolpi con lode, egli non fece setta nella sua patria, perchè si creò in Italia, e imitò i gran modelli del getto e della marmoraria italiana.

#### Note 20.

I Sociniani furono i forieri dei moderni razionalisti di Germania in ciascuno di quei tre punti. Le differenze, che corrono fra loro, sono di poca importanza, e si possono ridurre a due capi. 1º I razionalisti aggiunsero al concetto sociniano l'elaborazione scientifica propria della età moderna in generale, e dei Tedeschi in particolare: il razionalismo è la scienza, di cui il Socinianismo è il catechismo. 2º I razionalisti tedeschi, conservando tuttavia il genio della loro nazione, discordano onninamente dal loro proprio sistema. Incalzati da una logica irrepugnabile. e giunti al colmo della miscredenza, vorrebbero riscattarsene e salvar l' Idea dal naufragio, in cui prima la gerarchia e le tradizioni. poscia la Bibbia stessa perirono. Di qui hanno origine quei vani tentativi, per creare un Cristianesimo razionale, che non istà a martello, nè può reggere, non dirò agli assalti, ma al soffio della logica. Gl'increduli alla francese, come l'anonimo di Wolfenbüttel, sono rari in Germania, e vi hanno poco credito. All' incontro gli antichi Sociniani, dediti per lo più alle faccende e ai piaceri, corrotti e sparsi nella vita esteriore, si riposavano lieti e tranquilli nel loro fiacco ed imbelle deismo.

## Note 21.

Fra tutti gli articoli della dottrina cartesiana, quello, che colloca la base del vero nel sentimento della propria esistenza, è più fondamentale, più importante, e più ripetuto dall' autore. Niuno però ne inferisea che il Descartes ne avesse un concetto molto chiaro, e che la dottrina contenuta nelle varie opere di lui sia perfettamente d'accordo seco, almeno su questo punto; imperocchè ciò sarebbe un miracolo troppo grande, avendo rispetto a una testa così illogica e balzana, come quella di Renato. Gli avvenne a questo proposito il medesimo, che intorno alle altre parti del suo sistema; imperocchè da principio egli mise fuori il suo pronunziato in modo assoluto, senza pesarlo, e misurarne le conseguenze; ma ben tosto le obbiezioni mossegli da ingegni per lo più migliori del suo, lo obbligarono a rifarsi indietro, e a modificare la sua sentenza. Con che garbo, sagacità e coerenza, potrai giudicarlo da te stesso, o mio buon lettore, se avrai pazienza di legger la polemica cartesiana, che mi sono adoperato di raccogliere e stringere in poche pegine, e metterti innanzi sgli occhi con questa nota.

« Je suis . j' existe . cela est certain '. » « Il faut conclure et tenir · pour constant que cette proposition: ja suis, j'existe, est nécessaire-« ment vraie 2. » « Il est très-certain que la connaissance de mon être. « ainsi précisément pris, ne dépend point des choses dont l'existence e ne m'est pas encore connue; par conséquent, elle ne dépend d'au-« cune de celles que je puis feindre par mon imagination 3. » Ecco il principio fondamentale, che il Descartes stabilisce in questi luoghi, come indipendente da ogni altra cognizione, come autonomo, evidente, valido per sè stesso. Egli non subodora nemmeno. 1º che il sentimento della propria esistenza non può essere pensato, senza una idea universale e astratta; 2º che ogni idea generale e astratta presuppone una idea universale e concreta; e 3º che l'idea universale e concreta, essendo quella di Dio, ne segue che in Dio, e non nel sentimento della propria esistenza, si dee collocare il primo Vero, e che quindi il primo concetto nell'ordine dello scibile s'immedesima colla prima cosa nel giro della realtà.

Una considerazione più ovvia di questa, e che tuttavia sfuggi all'accorgimento del Descartes, si è, che nelle sue prime Meditazioni, dove stabilisce il suo principio, e lo innesta sul dubbio universale, egli va del continuo argomentando, valendosi d'idee generali, facendo dei giudizi e dei sillogismi; cose tutte, che ripugnano al suo processo, Imperocchè, come mai si possono ammettere e adoperare idee generali, quasdo si son rivocate in dubbio perfino le verità matematiche, e-si ristringe la certezza a un fatto meramente individuale? Ovvero, come si può giudicare e sillogizzare, senza idee generali? E come si può ragionare, senza tener per buone le regole del raziocinio, senza credere alla le gica, senza valersi della parola, e quindi aver fede al linguaggio, all'esistenza degli altri uomini, delle cose sensibili e via discorrendo? Ma il Descartes non riceve alcuna angustia di spirito da queste difficoltà, perchè non ne ha il menomo sentore; e si mostra così nemico del raziocinio ne' primi suoi progressi, ( benchè ne faccia un continuo uso, ) che purga da questa macchia la forma entimematica del suo radicale aforismo. Infatti nel rispondere alle obbiezioni fattegli, così si esprime: « En disant : je pense, donc je suis, l' auteur des instances vent « que je suppose cette majeure: celui qui pense est.... Cet auteur sup-« pose que la connaissance des propositions praticulières doit toujours « tre déduite des universelles, suivant l'ordre des syllogismes de la « dialectique ; en quoi il montre savoir bien peu de quelle facon la vé-· rité se doit chercher; car il est certain que pour la trouver, on doit · toujours commencer par les notions particulières, pour venir apris « aux générales, lien qu'on puisse aussi réciproquement, avant trou-« ve les g nérales, en d duire d'autres particulières Ainsi, quand on « enseigne à un enfant les éléments de la géom trie . on ne lui fera « point entendre en général, que lorsque de deux quantités égales on ste 3 1bid., p. 218.

<sup>1</sup> OEur., tom. 1, p. 231.

<sup>4</sup> Ibid., p. 252.

« des parties égales, les restes demeurent égaux, ou que le tout est plus e grand que ses parties, si on ne lui en montre des exemples en des ca-« particuliers 1. » E altrove: « Quand nous spercevons que nous som» « mes des choses qui pensent, c 'est une première notion, qui n'est « tirée d'acun syllogisme ; et lorsque quelqu' un dit: je pense, donc je « suis ou j'existe, il ne conclut pas son existence de sa pensée comme « par la force de quelque syllogisme, mais comme une chose connue « de soi; il la voit par une simple inspection de l'esprit; comme il pa-« raît de ce que, s' il la déduisait d' un syllogisme, il aurait dû auparavant connaître cette majeure: Tout ce qui pense et ou existe: mais an « contraire, elle lui est enseignée de ce qu'il sent en lui-même qu'il ne « se peut pas faire qu' il pense s'il n' existe. Car c'est le propre de no-« tre esprit, de former les propositions génerales de la connaissance des « particulères . » Lo Spinoza nella sua esposizione dei principii carteziani, interpreta nello stesso modo il pronunziato del suo maestro: No-« tandum hanc orationem: dubito, cogito, ergo sum, non esse syllogismum, in quo maior propositio est omissa. Nam si syllogismus esset. praemissae clariores et notoriores deberent esse quam ipsa conclu-« sio: ergo sum; adeoque ego sum non esset primum omnis cognitionia • fundamentum; praeterquam quod non esset certa conclusio; nam eine veritas dependeret ab universalibus praemissis, quas dubium in dua bium anctor revocaverat: ideoque cogito, ergo sum unica est proposia tio, quae huic, ego sum cogitans, aequivalet 3. »

In una lettera al Clerselier, il nostro autore spiega chiaramente in che senso egli pigli il cogito, come primo vero, o principio.» Le mot de • principe se peut prendre en divers sens, et c'est autre chose de cher-• cher une notion commune, qui soit si claire et si générale qu'elle puis-« se servir de principe pour prouver l'existence de tous les êtres', les entia, qu' on connaîtra par après; et autre chose de chercher un ê-• tre. l'existence duquel nous soit plus connue que celle d'aucuns aptres, en sorte qu'elle nous puisse servir de principe pour les cona naîre. Au premier sens, on peut dire que impossibile est idem simul e esse et non esse est un principe, et qu'il peut généralement servir. • non pas proprement à faire connaître l'existence d'aucune chose. mais seulement à faire que lorsqu' on la connaît, on en confirme la « vérité par un tel raisonnement: Il est impossible que ce qui est ne soit e pas; or je connais que telle chose est: donc je connais qu'il est imposa sible qu'elle ne soit pas; ce qui est de bien peu d'importe et neanc • nous rend de rien plus savents. En l'autre sens, le premier principe est que notre dme existe, cause qu'il n'y a rien dont l'existence nous soit plus noteire. J' ajoute aussi que ce n'est pas une condition qu'on e doive requérir au premier principe, que d'être tel que toutes les au-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Euer., tom. II, p. 305, 306.

<sup>2</sup> Ibid, t. I, p. 426, 427.

<sup>3</sup> Spinoza, Disc. princ. phil. more geom. dem., part. I. — Oper. ed. Paulus, Jenae 1802, tom. I, p. 4, 5.

e tres propositions se puissent réduire et prouver par lui : c'est asser « qu' il puisse servir à en trouver plusieurs et qu' il n' y en ait moint d'autres dont il dépende, ni qu'on puisse plutôt trouver que lui. Car « il se peut faive qu' il n' y ait point au monde aucun principe auquel « seul toutes les choses se puissent réduire; et la façon dont on r'duit • les autres propositions à celle-ci, impossibile est idem simul esse et e non esse, est superflue et de nul usage; au lieu que o' est avec une e très-grande utilité qu' on commence à s'assurer de l'existence de Dieu, et ensuite de celle de toutes le autres créatures, par la con-« sidération de sa propre existence 1. » Il Descartes sarebbe stato imnacciato, se alcuno ali avesse chiesto, da che principio si debbono dedurre le verità, che non si possono inferire da quella ch' egli stabilisce, come sola primitiva; giacchè in tal caso per sua confessione, bisognerebbe ammettere più principii. Ma ciò che a noi qui importa di avvertire, si è, che nel passo citato il fatto della propria esistenza ai dà, come il primo principio generativo di altri veri , e gli assiomi si rigettano. come infecondi, e buoni al più per confermare la verità delle cose, che già si conoscono.

Nelle regole per l'indirizzo dello spirito, Cartesio si allarga maggiormente sul punto fondamentale del psicologismo, e cerca di provarne la ragionevolezza con maggior ingegno che nelle altre sue opere. Qu'un homme » dic'egli, « se propose pour question d'exa-« miner toutes les vérités à la connaissance desquelles l'esprit humaia e peut suffire, question que selon moi doivent se faire au moins une « fois en leur vie ceux qui veulent sérieusement arriver à la sagesse, e il trouvera, à l'aide des règles que j'ai données, que la première chose à connaître c'est l'intelligence, puisque c'est d'elle que dépend « la connaissance de toutes les autres choses, et non réciproque-« ment 2). » Appunto per questa ragione, l'intelligenza non può essere logicamente il primo oggetto dei nostri studi. Ciò che segue ci somministra il modo di provarlo. « Pour ne pas rester dans une incerti-• tude continuelle sur ce que peut notre esprit, ... avant d'aborder la connaissance de chaque chose en particulier, il faut une fois en sa • vie s'être demandé quelles sont les connaissances que peut attein-« dre la raison humaine. Pour y roussir, entre deux moyens également faciles, il faut toujours commencer par celui qui est le plus uti-• le. — Cette methode imite celle des professions mécaniques qui « n' ont pas besoin du secours des autres, mais qui don ent elles-mê-« mes les moyens de construire les instruments qui leur sont nécesa saires. Qu'un homme, par exemple, veuille exercer le métier de for-« geron ; s'il (tait privé de tous les outils nécessaires, il sera forcé « de se servir d'une pierre dure, ou d'une masse grossière de fer au · lieu d'enclume; de prendre un caillou pour marteau, de disposer • deux morcecux de bois en forme de pinces et de se faire ainsi les 1 OBur. , t. 1X, p. 442, 443. \* Ibid., t. XI, p. 213.

« instruments qui lui sont indispensables. Cela fait, il ne commencera • pas par forger pour l'usage des autres des épées et des casques, ni « rien de ce qu'on fait avec le fer ; avant tout il se forgera des mar-« teaux, une enclume, des pinces, et tout ce dont il a besoin. De mê-« me, ce n' est pas à notre début, avec quelques règles peu éclaircies , « qui nous sout données par la constitution même de notre esprit plu-« tôt qu' elles ne nous sont enseignées par l'art, qu' il faudra de prime « abord tenter de concilier les querelles des philosophes et résondre les • problèmes des mathématiciens. Il faudre d'abord nous servir de ces règles pour trouver ce qui nous est nécessaire à l'examen de la vée rité. puisqu' il n' y a pas de raison pour que cela soit plus difficile à « découvrir qu'aucune des questions qu'on agite en géométrie, en • physique, ou dans les autres sciences. — Or ici il n'est aucune que-« stion plus importante à résoudre que celle de savoir ce que c'est que a la connaissance humaine, et jusqu'où elle s'étend, deux choses que a nous réunissons dans une seule et même question, qu'il faut traiter avant tout, d'après les règles données plus haut. C'est là une question ou il faut examiner une fois en sa vie, quand on aime tant « soit peu la vérité, parce que cette recherche contient toute la méthode, et comme les vrais instruments de la science. Rien ne me semde ble plus absurde que de discuter audacieusement sur les mystères de « la nature, sur l'influence des astres, sur les secrets de l'avenir, sans avoir une seule fois cherché si l'esprit humain peut atteindre jusque là 1. » L'intelligenza è adunque il solo strumento, con cui si può conseguire il vero. Ma ciò posto, non è egli assurdo l'incominciare lo atudio, esaminando l'instrumento, poichè non si può far questo esame, senza mettere in opera l'instrumento medesimo? La mente studia sè, ner via di sè; ella è costretta a un circolo vizioso, finchè non esce dei proprii limiti. L' unico spediente, che le soccorra, per evitare questo paralogismo, si è di cercare un appoggio nel vero assoluto, di cui ella ha l'intuito. Tanto è falso, che il vero assoluto dipenda dalla struttura della nostra intelligenza, che anzi il lume intellettivo, (chiamato dal Descartes naturale, come testè vedremo, ) onde il nostro spirito s' informa, non è altro che esso vero assoluto. L'intelletto finito non crea già il vero, conforme alla sentenza cartesiana, rinnovata e amplificata con molto maggiore profondità dalla filosofia critica; sì bene il vero crea l'intelletto finito. Il Leibnitz diceva: Nihil est in intellectu, quod prius non fuerit in sensu, nisi ipse intellectus. Meglio ancora si direbbe: Nihil est in intellectu hominis, quod prius non fuerit in intellectu Dei, ne excepto quidem ipso hominis intellectu. Perciò, quando il pensiero nostro incomincia dalla contemplazione obbiettiva del vero, non si separa in effetto da sè, ma studia la conoscenza stessa nel suo obbietto e nella sua fonte; la studia non in sè medesimo, che la riceve, ma nel principio, da cui scaturisce. Lo studio del vero assoluto è anche studio

<sup>&#</sup>x27; OEur., tom. XI, p. 244, 245, 246.

dell' instrumento, non in sè stesso, ma nell' artefice; e la scienza, che ne risulta, è una spezie di psicologia ontologica, che dee essere la base dell' altra. Fuori di questo modo, lo studio dell' instrumento cogitativo è impossibile. Lo stesso Cartesio il concede, senz' avvedersene, divisando le regole, secondo le quali l' uomo dee studiare la propria intelligenza, e la cui notizia pertanto dee essere la prima di tutte. Ora che cosa sono queste regole, se non l'Intelligibile, principio e norma del nostro pensiero?

Nel resto, non è qui mio proposito di confutare il psicologismo cartesiano, ma solo di chiarirne il vero concetto. Se si ragguaglia l'ultimo passo coi precedenti, trovasi già una variazione notabile nelle dottrine del Descartes. Nelle Regole, non si tratta solamente di esordire l'inchiesta filosofica dal fatto primitivo dell'intelligenza, come nelle Meditazioni, ma di studiare essa intelligenza, procedendo, secondo certi canoni, che debbono ragionevolmente precorrere a ogni altra investigazione. Questi canoni risultano da alcune idee ingenite, che si trovano nello spirito dell' uomo. « L'âme humaine possède je ne • sais quoi de divin, où sont déposés les premiers germes des connais-« sances utiles 1. » Vedete, come in queste parole l'autore rasenta l'ontologismo? Il divino è veramente fuori dell'anima : ma si può dir nell'anima, in quanto l'anima stessa è nel divino: in ipso ( Deo) enim vivimus, movemur et sumus 2. Vedete ancora, come mettendo il divino nell'anima, in senso diverso dal vero ontologismo, la sentenza cartesiana si accosta al panteismo di Amedeo Fichte? E questo elemento divino non consiste già in un satto, com'è l'esistenza individuale, ma in alcune verità generali e assolute. « Les choses... peuvent être « appelées ou absolues, ou relatives. J'appelle absolu tout ce qui est « l'élément simple et indécomposable de la chose en question, comme, « par exemple, tout ce qu' on regarde comme indépendant, cause, sim-« ple, universel, un, egal, semblable, droit, etc.; et je dis que ce qu'il « y a de plus simple est ce qu'il y a de plus facile, et ce dont nous « devons nous servir pour arriver à la solution des questions. — J'appelle relatif ce qui est de la même nature ou du moins y tient par « un côté, par où l'on peut le rattacher à l'absolu et l'en déduire. « Mais ce mot renferme encore certaines autres choses que j'appelle « des rapports: tel est tout ce qu'on nomme dépendant, effet, composé, « particulier, multiple, inégal, dissemblable, oblique, etc. Ces rapports « s'éloignent d'autant plus de l'absolu qu'ils contiennent un plus grand « nombre de rapports qui leur sont subordonnés, rapports que notre règle recommande de distinguer les uns des autres, et d'observer « dans leur connexion et leur ordre mutuel, de manière que, passant • par tous les degrés, nous puissions arriver successivement à ce qu'il v a de plus absolu. Or tout l'art consiste à chercher toujours ce · qu'il y a de plus absolu. En effet, certaines choses sont sous un point \* Act. XVII, 28. 1 OEuv., tom. XI, p. 217.

« de vue plus absolues que sous un autre, et envisagées autrement. « ticulier, parce que sa nature est plus simple ; mais en même tembs a il peut être dit plus relatif, perce qu'il faut des individus pour qu'il e existe. De même encore, certaines choses sont vraiment plus abso-« lues de toutes. Si nous envisageons les individus, l'espèce est l'ab-« solu; si nous regardons le genre, elle est le relatif. Dans les corps mesurables, l'absolu c'est l'étendue; mais dans l'étendue, c'est la « longuenr, etc. Enfin, pour mieux faire comprendre que nous consi-« dérons ici les choses, non quant à leur nature individuelle, mais a quant aux séries dans lesquelles nous les ordonnons pour les connat-« tre l'une par l'autre, c'est à dessein que nous avons mis au nom-• bre des choses absolues la cause et l'égal, quoique de leur nature e elles soient relatives; car dans le langage des philosophes, cause et effets sont deux termes corrélatifs. Cependant si nous voulons trou-• ver ce que c'est que l'effet, il saut d'abord connaître la cause. Ain-« si les choses égales se correspondent entre elles: mais pour connaître « l'inégal, il faut le comparer à l'égal 1. » Tutti i periodi di questo brano non sono egualmente chiari. Imperocchè da un lato e pare che il Descartes consigli di salire dal relativo all'assoluto coll'analisi. dull' altro di discendere dall'assoluto al relativo colla sintesi. Così. Verbigrazia, quando dice che la causa si dee conoscere prima dell'effetto, il processo sintetico è chiaramente indicato. lo conghietturo che il matematico francese avesse dinanzi agli occhi il processo proprio della scienza, in cui era eccellente; processo, che movendo dalle nozioni astratte della quantità, è differentissimo dal filosofico. Infatti l'assoluto, ch' egli contrappone all' individuo, e da cui lo fa dipendere, secondo il concetto aristotelico, per ciò che spetta alla sua reale esistenza, è una idea astratta, e non l'Assoluto dei veri filosofi. Il che ci spiega, come il Descartes sia potuto procedere nella filosofia da un fatto perfettamente relativo, a malgrado di tal sua dottrina sull'assoluto. Tuttavia queste idee generali ed astratte, formanti quel non so che di divino, che trovasi nell'animo nostro, sono ben altra cosa, che il semplice Cogito delle Meditazioni.

Nondimeno, anche nelle Meditazioni il Descartes discorre di un lume naturale, per cui si conosce il vero. « Je ne saurais rien révoquer « en doute de ce que la lumière naturelle me fait voir être vrai, ainsi « qu' elle m'a tantôt fait voir que de ce que je doutais, je pouvais con« clure que j' étais ; d' autant que je n' ai en moi aucune autre faculté « ou puissance pour distinguer le vrai d' avec le faux, qui me puisse « enseigner que ce que cette lumière me montre comme vrai ne l' est « pas, et à qui je me puisse tant fier qu' à elle 2. » E poco dopo: « C'est « une chose manifeste par la lumière naturelle, qu' il doit y avoir pour « le moins autant de réalité dans la cause efficiente et totale que dans

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> OEur., tom. XI, p. 227, 228, 229. 

\* Médit. 3. - OEur., t. I, p. 270.

« son effet ; car d' où est-ce que l'effet peut tirer sa réalité , sinon de « sa cause? et comment cette cause la lui pourrait-elle communiquer. « si elle ne l'avait pas en elle-même 1? » Se il filosofo francese avesse capito ciò che è veramente questo lume naturale, ci avrebbe trovata la confutazione del suo sistema. Ma come accade agli spiriti leggeri, egli travisa il vero nell'atto medesimo, che ne ha un sentore: imperocchè. troppo puerile è il dire: credo all'evidenza, perchè non trovo alcun'altra facoltà, che mi mostri falso ciò, ch'ella m' insegna esser vero. Povero filosofo! Questa facoltà, supremo giudice del vero, che cos' è, se non l'evidenza? Le tue parole suonano adunque in sostanza che credi all' evidenza, perchè l' evidenza non mentisce a sè stessa, cioè perchè è evidenza. Notisi ancora che nelle parole citate il Descartes accenna all'assioma di causalità, come poco appresso 2 a quello di sostanza, senza però accorgersi che la notizia e la certezza di questi assiomi dee precedere quella dell'esistenza individuale, e che nel caso contrario essi assiomi non avrebbero più alcun valore, e con loro perirebbe la stessa individualità, secondo la sentenza dei sensisti e degli scettici, veri discepoli del Descartes, ma più perspicaci del loro maestro.

Ma bello è l'udire Cartesio, quando egli tenta di schermirsi dalle obbiezioni che gli piovono addosso, ed è a poco a poco costretto ad ammettere troppo più che non si ricerca, per rovinare il fondamento del suo sistema. Uno degli autori delle sette obbiezioni, del quale mi spiace di non trovare il nome, perchè si mostra assai più acuto degli altri, così discorre : « il ne semble pas que ce soit un argument fort certain « de notre existence, de ce que nous pensons; car pour être certain que vous pensez, vous devez auparavant savoir ce que c'est que penser ou que la pensée, et ce que c'est que l'existence; et dans l'ignorance « où vous êtes de ces deux choses, comment pouvez-vous savoir que vous « pensez ou que vous êtes? Puis donc qu'en disant je pense, vous ne savez a pas ce que vous dites, et qu'en ajoutant donc je suis, vous ne vous enten-« dez pas non plus; que même vous ne savez pas si vous dites ou si vous « pensez quelque chose, étant pour cela nécessaire que vous connaissiez · que vous savez ce que vous dites, et derechef que vous sachiez que « vous connaissez que vous savez ce que vous dites, et ainsi jusqu'à « l'infini, il est évident que vous ne pouvez pas savoir si vous êtes ou « même si vous pensez 3. » Mi ricordo di aver letto una obbiezione conforme nella critica elegantissima, latinamente dettata da Daniele Huet, delle opere del nostro filosofo 4. La contrarietà mossa dall'anonimo, è senza dubbio, una delle più forti, che si possano fare al psicologismo, e riducendola a una forma più moderna, si può distinguere nei capi seguenti. 1º Il giudizio io penso, dunque esisto, presuppone due

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Medit., 3. — OEuv., t. I. p. 273. <sup>2</sup> Ibid., p. 279, 280. <sup>3</sup> OEuv., t. II, p. 318, 319. <sup>4</sup> Censura phil. cartes. Quest'opera dell' Huet manca talvolta, non sempre, di profondità, ma è ricca di erudizione, e scritta con isquisitezza di stile maravigliqua, come tutte le altre opere latine dello stesso autore.

idee, cioè il concetto del pensiero, e quello dell'esistenza; non è dunque semplice, nè primitivo. 2º Siccome ogni atto cogitativo non può afferrare sè stesso, ma solo un altro atto cogitativo anteriore, ne segue che per esso non si può conoscere la presenzialità dell'animo proprio. ma solo la sua esistenza passata; onde in vece di dire io penso, dovrebbe dirsi io pensava. Ma siccome l'atto anteriore era la riflessione di un altro atto più antico, e così di mano in mano, senza che si possa giungere ad afferrare presenzialmente alcun atto cogitativo, séguita che il pensiero non si regge da sè, e non può servire di fondamento alla scienza. 3º Il giudizio io pensava importa la veracità della memoria, e la certezza della propria medesimezza personale; ma gli elementi di queste due idee non si trovano nella materia del pensiero riflesso, e non possono venirne legittimati. 4º Escluso il pensiero dalla cognizione primitiva e fondamentale, rimane l'idea di esistenza. Ma l'idea di esistenza, scorporata dal pensiero concreto individuale, si riduce a una idea astratta, e l'astratto presuppone sempre il concreto. 5º Finalmente l' idea di esistenza astratta e concreta presuppone l'idea di Ente; tantochè il vero primitivo non può essere il pronunziato cartesiano: io esisto; ma il giudizio: l' Ente è.

Veggiamo ora, in che modo il Descartes risponde all'obbiezione. Non sarà d'uopo aggiungere alcun comento, per avvisare che il valente filosofo non intese nemmeno, di che si trattasse. « C'est une chose « très-assurée, » dic' egli, '« que personne ne peut être certain s'il pense « et s'il existe, si premièrement il ne sait ce que c'est que la pensée et que l'existence, non que pour cela il soit besoin d'une science ré- fléchie ou acquise par une démonstration, et beaucoup moins de la « science de cette science, par laquelle il connaisse qu'il sait, et derechef qu'il sait qu'il sait, et ainsi jusqu'à l'infini, étant impossible • qu'on en puisse jamais avoir une telle d'aucune chose que ce soit : mais il suffit qu'il sache cela par cette sorte de connaissance intérieure qui précède toujours l'acquise, et qui est si naturelle à tous • les hommes, en ce qui regarde la pensée et l'existence, que, bien que, e peut-être étant aveuglés par quelques préjugés et plus attentifs au « son des paroles qu'à leur véritable signification, nous puissions fein-« dre que nous ne l'avons point, il est néanmoins impossible qu'en effet nous ne l'ayons. Ainsi donc, lorsque quelqu'un aperçoit qu'il • pense, et que de là il suit très-évidemment qu'il existe, encore qu'il • ne se soit peut-être jamais auparavant mis en peine de savoir ce • que c'est que la pensée et l'existence, il ne se peut faire néanmoins • qu'il ne les connaisse assez l'une et l'autre pour être en cela pleine-• ment satisfait '. • Niun lettore, che abbia pesata l'obbiezione precedente, sarà certamente soddisfatto di questa risposta.

Nei Principii, opera composta dopo il Metodo e le Meditazioni, l'autore non osa più affermare in modo affatto assoluto che il Cogito sia il  $^2$  OEuv., tom. 11, p. 333, 334.

primo vero. « Lorsque j'ai dit que cette proposition je pense, dene je « suis, est la première et la plus certaine qui se présente à celui qui conduit ses pensées par ordre, je n'ai pas pour cela nié qu'il ne sal-« lût savoir apparavant ce que c'est que pensée, certitude, existence, e et que pour penser il faut être, et autres choses semblables; mais à cause que ce sont là des notions si simples, que d'elles-mêmes elles « ne nous font avoir la connaissance d'aucune chose qui existe, je n'ai « pas jugé qu'on en dût faire aucun denombrement '. » Dunque, caro Descartes, il tuo Cogito non è la prima verità : dunque la tua filosofia non è la prima scienza: dunque i tuoi Principii non sono principii, e devi mutare il titolo del tuo libro; dunque il dubbio preparatorio, che tu consigli e prescrivi, non è universale; e siccome tu affermi il sì e il no nella stessa pagina, o ti corbelli del lettore, o non sai quel che ta dici. E quanto ad affermare, che le suddette verità anteriori al Corito siano infeconde, tu stesso ti confuti nel medesimo luogo. « Or, afin de « savoir comment la connaissance que nous avons de notre pensée précède celle que nous avons du corps, et qu'elle est incomparablement • plus évidente et telle qu'encore qu'il ne fût point, nous aurions raison • de conclure qu'elle ne laisserait pas d'être tout ce qu'elle est: nous « remarquerons qu' il est manifeste, par une lumière qui est naturellement en nos àmes, que le néant n'a aucunes qualités ni propriétés « qui lui appartiennent, et qu'où nous en apercevons quelques-unes, « il se doit trouver nécessairement une chose ou substance dont elles « dépendent. Cette même lumière nous montre aussi que nous connaissons d'autant mieux une chose ou substance, que nous remarquons « en elle davantage de propriétés 2. » Vedi, che tu ammetti un lume naturale infallibile? Vedi, che scorto da questo lume, sei sicuro, il sulla non poter avere qualità o proprietà di sorta? Vedi, che riconoscendo questi veri, tu ammetti una realtà assoluta ed eterna, e perciò una realtà assai più importante e fondamentale della tua propria esistenza contingente e relativa? E dirai ancora che queste verità sono infeconde, o almanco assai meno feconde del tuo Cogito, meno atte a servire di primo principio, e di base alla scienza? E come potresti asseverarlo, te che deduci l'esistenza di Dio dalla sola idea, che ne hai in te medesimo, tu che ripeti dalla divina esistenza fondata sovra una idea, l'assoluta certezza che hai della tua esistenza medesima, tu che edificando l'ordine reale sopra l'ideale, dai a questo un valore assai maggiore. che a quello? Non vedi adunque, che il tuo Cogito piantato, come base del sapere, è in contraddizione con quello, che vi ha di meglio nel tuo sistema? E che farai del tuo dubbio universale e propedeutico, ora che riconosci un lume di natura splendiente alle anime nostre, e con esso il valore supremo della ragione? O questo dubbio involge il lume naturale, o no. Se lo abbraccia, come puoi menzionarlo, e valertene a illustrare

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Les princ. de la phil., part. 1. — Tom. III, p. 69. <sup>2</sup> O Eur., t. III, p. 69.

il tuo primo principio? Se lo lascia intatto, dunque il dubbio non è universale, dunque non può estendersi alle verità apodittiche, matematiche e metafisiche, dunque il tuo Cogito non è il solo, nè il primo principio, e sei costretto, dopo tante tagliate e tante promesse, di ritornare all'antica ontologia. Parturient.

Le stesse considerazioni si possono fare sul passo seguente. • Je di-« stingue tout ce qui tombe sous notre connaissance en deux genres : e le premier contient toutes les choses qui ont quelque existence, et « l' autre, toutes les vérités qui ne sont rien hors de notre pensée..... « Il reste à parler de ce que nous connaissons comme des vérités. Par exemple, lorsque nous pensons qu'on ne saurait faire quelque chose e de rien, nous ne croyons point que cette proposition soit une chose • qui existe ou la propriété de quelque chose, mai nous la prenons pour • une certaine vérité éternelle qui a son siège en notre pensée, et que • l'on nomme une notion commune ou une maxime: tout de même, • quand on dit qu'il est impossible qu'une chose soit et ne soit pas en même temps, que ce qui a été fait ne peut pas n'être pas fait, que « celui qui pense ne peut manquer d'être ou d'exister pendant qu'il pense, et quantité d'autres semblables, ce sont seulement des véri-« tés et non pas des choses qui soient hors de notre pensée, et il y en a un si grand nombre de telles, qu'il serait malaisé de les dénome brer; mais aussi n'est-il pas nécessaire, parce que nous ne saurions a manquer de les avoir, lorsque l'occasion sè présente de penser à ele les , et que nous n'avons point de préjugés qui nous aveuglent 1. » Onesto affermare che le verità eterne non siano nulla fuori del nostro pensiero è veramente bellissimo, dopo le cose dette, e in un nomo, che deduce l'esistenza di Dio da una idea e la certezza del proprio essere -dall'essere divino. Ma come accordare tale subbiettività del vero con quest' altro luogo? Dove in proposito di un autore, Cartesio così si esprime: « Il examine ce que c'est que la vérité; et pour moi, je n'en ai jamais douté, me semblant que c'est une notion si transcendentalement « claire qu' il est impossible de l'ignorer. En effet, on a bien des mo-« yens pour examiner une balance avant que de s' en servir; mais on . a n'en aurait point pour apprendre ce que c'est que la vérité, si l'on « ne la connaissait de nature: car quelle raison aurions-nous de consentir à ce qui nous l'apprendrait, si nous ne savions qu' il fût vrai, c'est-à-dire, si nous ne connaissions la vérité? Ainsi on peut bien expliquer quid nomini à ceux qui n'entendent pas la langue, et leur dire que ce mot vérité, en sa propre signification, dénote la conformité de la pensée avec l'objet, mais lorsqu'on l'attribue aux choses « qui sont hors de la pensée, il signifie seulement que ces choses peue vent servir d'objets à des pensées véritables, soit aux nôtres, soit à « celles de Dieu; mais on ne peut donner aucune définition de logique qui aide à connaître sa nature. Et je crois le même de plusieurs au-\* OEur., tom. III, p. 92, 93, 94.

• tres choses qui sont fort simples et se connaissent naturellement. comme la figure, la grandeur, le mouvement, le lieu, le temps, etc... en sorte que, lorsqu'on veut définer ces choses, on les obscurcit et on s'embarrasse..... L'auteur prend pour règle des ses vérités le consentement universel. Pour moi, je n' ai pour règle des miennes à que la lumière naturelle, ce qui convient bien en quelque chose; car tous les hommes ayant une même lumière naturelle, ils semblent devoir tous avoir les mêmes notions . . . . . Pour moi, je distingue « deux sortes d'instincts: l'un est en nons en tant qu'hommes et est purement intellectuel; c'est la lumière naturelle, ou intuitus mentit, auquel seul je tiens qu'on se doit fier, etc. 4. Se il lume naturale è intuito della mente, degno di fede, non è egli chiaro che le verità ideali hanno una entità obbiettiva, e che sono indipendenti dallo spirito, che le concepisce? Oltre che, dal passo citato ricavasi, che secondo il Descartes, 10 v' ha in noi un lume naturale, a cui si vuol porgere pienissima fede, e una idea, un tipo, una regola del vero, che adoperiamo a guisa di strumento, per acquistar le altre idee, e di paragone per gitdicarle, la quale è indefinibile, e indimostrabile, essendo evidente per sè stessa; il che espresso in modo più preciso torna a dire, che la mente nostra ha l'intuito continuo e innato dell'Intelligibile; 2º che da questo lume provengono altri concetti del pari indefinibili e indimostrabili; cioè, che l'idea dell' Ente intelligibile è accompagnata dai concetti delle sue relazioni; 3º infine che l'idea del vero, cioè dell' Ente intelligibile, è la misura, la bilancia, il saggiatore, che adoperiamo per conoscere il valore degli altri concetti, che ci si rappresentano.

Un ingegnoso avversario avendo obbiettato al Descartes, non potersi dire io sono una cosa che pensa, senza sapere che sia una cosa, e che sia il pensiero 2, l'autore delle Meditazioni risponde che tutto ciò è chiarissimo 3. Sapevamolo; ma ciò appunto chiarisce che il Cogito non può andar solo nè esser primo, e che sottostà al corteggio, ond'è preceduto ed accompagnato. Un altro, avendo profondamente avvertita la medesimezza obbiettiva dell' idea col suo obbietto, in ordine alla prova cartesiana dell' esistenza di Dio, il Descartes così gli risponde: « Ou bien « il » ( questo autore ) « suppose sans le prouver que nous avons en nos « l'idée de Dieu, et par cette idée de Dieu il entend une connaissance • acquise par la raison de cette proposition Dieu existe, et ainsi il sup « pose ce qu' il devait prouver; ou bien il ne suppose pas, mais il · prouve que nous avons en nous l'idée de Dieu, de ce que nous por • vons prouver par raison que Dieu existe, et ainsi il prouve une chose a par elle-même; car c'est la même chose d'avoir l'idée de Dieu ou « de prouver par raison que Dieu existe 4. » E poco appresso: « Par « quelle induction a-t-il pu tirer de mes écrits que l'idée de Dieu » doit exprimer par cette proposition: Dieu existe, pour conclure, com-· me il l'a fait, que la principale raison dont je me sers pour prouver

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> OEuν., tom. VIII, p. 168, 169.
<sup>2</sup> 16i6., p. 273.
<sup>4</sup> 16id., p. 523.
<sup>8</sup> 16id., tom. VIII, p. 280, 251.

« son existence n'est rien autre chose qu' une p tition de principe ? Il · faut qu' il ait vu bien clair pour y voir ce que je n' ai jamais eu in-« tention d' v mettre.... J' ai tiré la preuve de l'existence de Dieu de « l'idée que je trouve en moi d'un être souverainement parfait .... et « il est vrai que la simple considération d'un tel être nous conduit si « aisément à la connaissance de son existence, que c'est presque la • même chose de concevoir Dieu et de concevoir qu'il existe ; mais cela n' empêche pas que l'idée que nous avons de Dieu ou d'un être « souverainement parfait ne soit fort différente de cette proposition : « Dieu existe, et que l'un ne puisse servir de moyen ou d'antécédent • pour prouver l'autre 1. • Il Descartes non comprende l'autore. di cui ragiona. Il presque non può aver luogo; imperocchè, se l'idea di Dio include necessariamente il concetto di esistenza, ne conséguita che la vice Dio equivale alla proposizione: Iddio è, e l'idea comprende un giudizio. Cartesio adunque non capisce la sua stessa dottrina; e infatti. se l'avesse intesa, come avrebbe potuto piantare il Cogito, come base del suo sistema? E gittata questa base, come avrebbe potuto scrivere. che « pour philosopher, il faut commencer par la recherche de ces pre-« mières causes, c'est-à-dire des principes; et.... ces principes doi-• vent avoir deux conditions: l'une qu'ils soient si clairs et évidents « que l'esprit humain ne puisse douter de leur vérité..... l'autre que « ce soit d'eux que dépende la connaissance des autres choses, en sor-• te qu'ils puissent être connus sans elles, mais non pas réciproque-« ment elles sans eux; et qu'après cela, il faut tâcher de déduire tel-« lement de ces principes la connaissance des choses qui en dépendent. « qu'il n' y ait rien en toute la suite des déductions qu'on en fait qui • ne soit très-manifeste 2. » Come avrebbe potuto dire, che « toute la phi- losophie est comme un arbre, dont les racines sont la métaphysique. • le tronc est la physique, et les branches qui sortent de ce tronc sont • toutes les autres sciences 3. » Non s'è egli accorto, che nel suo sistema la radice non è già la metafisica, ma la psicologia, la quale come scienza di un sensibile contingente fa parte della fisica? Come avrebbe finalmente potuto discorrere dell' idea divina, coi termini, che spesso occorrono nelle varie sue opere? Eccoti ad esempio le seguenti. parole: Ayant accoutumé dans toutes les autres choses de faire die stinction entre l'existence et l'essence, je me persuade aisément que « l'existence peut être séparée de l'essence de Dieu, et qu'ainsi on reut concevoir Dieu comme n'étant pas actuellement. Mais néanmoins « lorsque j'y pense avec plus d'attention, je trouve manifestement « que l'existence ne peut non plus être séparée de l'essence de Dieu, « que de l'essence d'un triangle rectiligne la grandeur de ses trois angles égaux à deux droits . » Come mai un uomo, che conobbe que-\* OEuv., tom. VIII, p. 529.

<sup>\*</sup> Les princ. de la phil., lettr. au trad. - OFw., tom. Ill, p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 16id., p. 21. <sup>4</sup> Médit. 5. — OEuv., tom. I, p. 313.

sta verità, ha potuto por mano a filosofare, dicendo: lo penso, dunque sono? Chi non vede che il Descartes tolse ciò che v' ha di buono nel suo sistema dall'antica filosofia, senza penetrarne l'intimo valore, e che accozzò insieme i pezzi degli altri, lavorando grossamente di musaico o di tarsia?

Suggellerò questa lunga nota con ciò che scrive il Descartes a Elisabetta, principessa palatina, sua discepola: « Je considère qu' il y a ca « nous certaines notions primitives, qui sont comme des originaux sur « le patron desquels nous formons nos autres connaissances; et il n'y « a que fort peu de telles notions; car après les plus générales de l'é« tre, du nombre, de la durée, qui conviennent à tout ce que nous pou« vons concevoir, etc., nous n'avons pour le corps en particulier que « la notion de l'extension,..... et pour l'âme seule, nous n'avons « que celle de la pensée '. » L'esistenza delle idee innate è qui chiaramente espressa; dottrina o ipotesi, che vogliam dire, la quale, intesa alla platonica, (e in ogni altro modo è assurda,) ripugna onninamente ai canoni del psicologismo.

### Note 33.

Il sig. Mignet in alcune pagine eleganti ed ingegnose stampate ser un giornale, parlando di Lutero e del suo rifiuto di aderire alla volonti del Papa, dice che il famoso No, pronunziato nella dieta di Vormazia, conteneva la libertà del mondo. Certo Lutero è tanto benemerito della libertà, quanto Cartesio. Non è cosa difficile l'accordarsi cogli scrittori moderni, purchè si abbia cura di dare a certe parole, che occorrono a ogni poco, e fanno le prime parti nel discorso, un significato alfatto contrario a quello, che hanno naturalmente; il che può impacciare in sulle prime i lettori inesperti, ma con un po' di esercizio diventa facile. Così, verbigrazia, quando leggi progresso intendi regresso, quando trovi democrazia supplisci oligarchia della plebe, invece di libertà sostituisci schiavitù, ecc.; e potrai camminare col vento in poppa, senza urtar negli scogli della buona logica; troverai piana, spedita e persuesiva la dottrina di molti libri, che altrimenti ti riuscirebbe difficile ad inghiottire. Ciò mi fa ricordare, (per non uscir di Cartesio,) un luogo del sig. Cousin, dov' egli paragona il Descartes con Abelardo, e chiema quest' ultimo il Descartes del secolo duodecimo 2. Se si considera nel Descartes il filosofo, e non il matematico, il paragone può passare, ed io premendo le orme del sig. Cousin editore dei due filosofi, chiamerei volentieri il Descartes l'Abelardo del secolo decimosettimo, se non temessi, che il più vecchio di loro avesse qualche ragione di la gnarsene.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Médit. 5. — OEuv., tom. IX, p 125.

<sup>2</sup> O Eur. ined. d' Abelard, par Cousin. Paris, 1836, Introd., p. IV, V, VI

#### Nota 38.

Cartesio esprime in tanti luoghi delle sue opere questa singolar dottrina, che non si può torgliene il carico. Eccone alcuni: « Y a-t-il rien • de soi plus clair et plus manifeste que de penser qu' il y a un Dieu, · c'est-à-dire un être souverain et parfait?... Quoique pour bien con-■ cevoir cette vérité, j'aie eu besoin d'une grande application d'esprit, « toutesois à présent je ne m'en tiens pas seulement aussi assuré que • de tout ce qui me semble le plus certain; mais outre cela, je remar-• que que la certitude de toutes les autres choses en dépend si abso-• lument, que sans cette connaissance il est impossible de pouvoir jaa mais rien savoir parfaitement 1. Je dois examiner s' il y a un Dieu « sitôt que l'occasion s'en présentera; et si je trouve qu'il v en ait • un, je dois aussi examiner s'il peut être trompeur; car sans la con-• naissance de ces deux vérités, je ne vois pas que je puisse être cer-« tain d'aucune chose 2. » Imperocchè, « comme je juge quelquefois • que les autres se trompent dans les choses qu'ils pensent le mie ux • savoir, que sais-je s' il (Dio) n' a point fait que je me trompe aussi • toutes les fois que je fais l'addition de deux et de trois, ou que je nom-« bre les côtés d'un carré, ou que je juge de quelque chose encore plus a facile, si l'on se peut imaginer rien de plus facile que cela 3? J' ai pris « l'être ou l'existence de cette pensée pour le principe, duquel j' ai déduit très-clairement les suivants, à savoir, qu'il y a un Dieu qui est auteur de tout ce qui est au monde, et qui, étant la source de toute « vérité, n'a point cr é notre entendement de telle nature, qu'il se • puisse tromper au jugement qu'il fait des choses dont il a une pera ception fort claire et fort distincte 4. Pour ce qui regarde la science d'un athée, il est aisé de montrer qu'il ne peut rien savoir avec cera titude et assurance; car comme l'ai déjà dit ci-devant, d'autant moins • puissant sera celui qu'il reconnaîtra pour l'auteur de son être, d'aua tant plus aura-t-il occasion de douter si sa nature n'est point tellement imparfaite qu' il se trompe même dans les choses qui lui sema blent très-évidentes; et jamais il ne pourra être délivré de ce doute, « si premièrement il ne reconnaît qu'il a été créé par un Dieu, princia pe de toute vérité, et qui ne peut être trompeur 5. D'où il suit, » cioè dalla veracità di Dio, « que la faculté de connaître qu'il nous a dona née, que nous appelons lumière naturelle, n'aperçoit jamais aucun objet qui ne soit vrai en ce qu'elle l'aperçoit, c'est-à-dire en ce · qu' elle connaît clairement et distinctement; parce que nous aurions « sujet de croire que Dieu serait trompeur, s'il nous l'avait donnée « telle que nous prissions le faux pour le vrai lorsque nous en usons

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Médit. 5.—OEuv., tom. I, p. 318. <sup>3</sup> Médit. 1. — Ibid., p. 241, 242.

<sup>4</sup> Les princ, de la phil. - Tom. III, p. 19. 8 OEur., tom. 11, p. 342.

« bien 1. Cela même que j' ai tantôt pris pour une règle, à savoir que les choses que nous concevons très-clairement et très-distinctement sont o toutes vraies, n'est assuré qu'à cause que Dieu est ou existe, et qu'il « est un être parfait, et que tout ce qui est en nous vient de lui: d'où « il suit que nos idées ou notions étant des choses réelles et qui vien-« nent de Dieu, en tout ce en quoi elles sont claires et distinctes, ne « peuvent en cela être que vraies.... Mais si nous ne savions point que a tout ce qui est en nous de réel et de vrai vient d'un être parfait d « infini, pour claires et distinctes que fussent nos idées, nous n'aurios « aucune raison qui nous assurat qu' elles eussent la prétention d'être « vraies 2 » Parlando dell' eguaglianza dei tre angoli del triangolo reftilineo a due angoli retti: « Il se peut faire aisément que je doute de m « vérité, si j' ignore qu' il v ait un Dieu; car je puis me persuader d'a-« voir été fait tel par la nature, que je me puisse aisément tromper, « même dans les choses que je crois comprendre avec le plus d'évi-« dence et de certitude; vu principalement, que je me ressouviens d'a-« voir souvent estimé beaucoup de choses pour vraies et certaines, les-« quelles d'autres raisons m'ont par après porté à juger absolument a fausses. Mais après avoir reconnu qu'il y a un Dieu, pour ce qu'en « même temps j' ai reconnu aussi que toutes choses dépendent de lui, « et qu'il n'est point trompeur, et qu'ensuite de cela j'ai jug : que « tout ce que je conçois clairement et distinctement ne peut manquer « d'être vrai; encore que je ne pense plus aux raisons pour lesquelles « j' ai jugé cela être véritable, pourvu seulement que je me ressouvier-« ne de l'avoir clairement et distinctement compris, on ne me peut « apporter aucune raison contraire qui me le fasse jamais révoquer en « doute; et ainsi j' en ai une vraie et certaine science 3. Ainsi je recon-« nais très-clairement que la certitude et la vérité de toute science dé-« pendent de la seule connaissance du vrai Dieu; en sorte qu'avant « que je le connusse, je ne pouvais savoir parfaitement aucune autre « chose 4. »

Per rimuovere il circolo vizioso, Cartesio s'intrica in distinzioni puerili e contraddizioni evidenti. Egli distingue le conclusioni dai principii, e stabilisce, che quelle e non questi traggono la loro certezza dall'esistenza di Dio. « Où j'ai dit que nous ne pouvons rien savoir « certainement, si nous ne connaissons premièrement que Dieu existe: « j'ait dit en termes exprès que je ne parlais que de la science de ces « conclusions, dont la mémoire nous peut revenir en l'esprit, lorsque « nous ne pensons plus aux raisons d'où nous les avons tirées. Car la « connaissance des premiers principes ou axiomes n'a pas accoutumé « d'être appelée science par les dialecticiens. Mais quand nous aperce « vons que nous sommens des choses qui pensent, c'est une première

" OBuv., tom. 111, p. 82.

4 Ibid., p. 321.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> V. Disc. de la mêth. — O Eur., tom. I, p. 165. <sup>3</sup> Médit. 8. — O Eur., tom. I, p. 319, 320.

« notion qui n' est tirée d'aucun syllogisme; et lorsque quelqu'un dit: « Je pense, donc je suis ou j'existe, il ne conclut pas son existence de « sa pensée, comme par la force de quelque syllogisme, mais comme « une chose connue de soi; il la voit par une simple inspection de l'e-« sprit : comme il paraît de ce que s' il la déduisait d' un syllogisme, « il aurait dû auparavant connaître cette majeure : tout ce qui pense • est ou existe; mais au contraire elle lui est enseignée de ce qu'il sent « en lui-même qu' il ne se peut pas faire qu' il rense s' il n'existe. Car « c'est le propre de notre esprit de former les propositions générales « de la connaissance des particulières '. » Egli ripete altrove la stessa dottrina 2. Ma come conciliare questa distinzione con tutti quei luoghi, dove dice generalmente, che l'uomo non si può accertare eziandio delle cose che gli paiono più evidenti, che non può conoscere nulla di certo, se già non ha notizia della veracità divina, senza fare alcun divario fra gli assiomi e le dimostrazioni 8? A questo puerile sofisma si può rispondere: 1º che chi si ricorda di aver chiaramente percepite le ragioni dimostrative di un teorema, ancorchè le avesse dimenticate, non può dubitare della conclusione, se già non mette in dubbio la veracità della memoria, e la propria medesimezza personale, che pur sono necessarie per dire: Io penso, dunque sono, e per formare qualunque giudizio; 2º che se altri vuol supporre che Iddio possa ingannarci nel farci credere, aver noi percepito come vera, e con piena evidenza, una cosa falsa, si può supporre lo stesso, anche quando se ne hanno presenti all'animo le ragioni; giacchè l'inganno possibile sopra un punto, è possibile su tutti gli altri, trattandosi di cose del pari manifeste. Il che è tanto più agevole a concepirsi, che secondo il Descartes Iddio può mutare a suo talento gli assiomi matematici e metafisici.

Lo Spinoza nell'esposizione che fece della dottrina cartesiana, benchè questo fosse il suo primo lavoro, e come uno sperimento delle sue forze, non potea contentarsi di quei puerili sutterfugi; onde tentò di cessare il circolo, modificando la dottrina del suo maestro, e se non riuscì nell' intento, il suo raziocinio è di gran lunga superiore a quello del Descartes, e mostra che anche nell'arte de' sofismi l'ingegno nato allo speculare sa far prova del proprio valore 4.

### Nota 24.

Gioverà il porre innanzi agli occhi di chi legge alcuni luoghi, in cui il Descartes espone questa bella dottrina; la quale è una conseguenza necessaria del paralogismo precedente, con cui si fa dipendere la legittimità dell' evidenza dalla veracità divina. Nella r'sposta alle seste ob-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> OEuo., tom. I, p. 42<sup>1</sup>, 427.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., tom. 111, p. 71, 72; tom. VIII, p. 220, 221, 222. <sup>3</sup> Ibid., tom. 1, p. 435; tom. 11, p. 342.

<sup>4</sup> Spinoza, Desc. Princ. phil. more geom. dem., part. 1 .- Op. ed. Paulus, tom. I, p. 8, 9, 10.

biezioni egli dice espressamente che Iddio « n' a pas vonlu que les trois « angles d'un triangle fussent égaux à deux droits, parce qu'il a con-« nu que cela ne se pouvait faire autrement; » ma bensì, che « d'an-« tant qu' il a voulu que les trois angles d' un triangle fussent néces-« sairement égaux à deux droits; pour cela, cela est maintenant vrai, « et il ne peut pas être autrement, et ainsi de toutes les autres cho-• ses 1. » Ivi fa pure dipendere dall' arbitrio di Dio il bene e il mal morale . Sentenza, che è la schietta dottrina dell' Hobbes, dal satalismo in fuori.

« Quand on considère attentivement l'immensité de Dieu, on voit « manifestement qu'il est impossible qu'il y ait rien qui ne dépende « de lui, non-seulement de tout ce qui subsiste, mais encore qu'il n'y « a ordre, ni loi, ni raison de bouté et de vérité qui n'en dépende; an-« trement, comme je disais un peu auparavant, il n'aurait pas été tout « à fait indifférent à créer les choses qu'il a créées. Car si quelque « raison ou apparence de bonté eût précédé sa préordination, elle l'eût « sans doute déterminé à faire ce qui était de meilleur ; mais tout au « contraire, parce qu' il s'est déterminé à faire les choses qui sont au « monde pour cette raison, comme il est dit en la Genèse, elles sont « très-bonnes, c'est-à-dire que la raison de leur bonté dépend de ce « qu' il les a ainsi voulu faire. Et il n'est pas besoin de demander en « quel genre de cause cette bonté, ni toutes les autres vérités, tant « mathématiques que métaphysiques, dépendent de Dieu; car les gen-« res des causes avant été établis par ceux qui peut-être ne pensaient « point à cette raison de causalité, il n' y aurait pas lieu de s'étonner « quand ils ne lui auraient point donné de nom; mais néanmoins ils « lui en ont donné un, car elle peut être appelée efficiente : de la mê-« me façon que la volonté du roi peut être dite la cause efficiente de la « loi, bien que la loi même ne soit pas un être naturel, mai seulement, « comme ils disent, en l'école, un être moral. Il est aussi juutile de « demander comment Dieu eût pu faire de toute éternit. que deux sois « quatre n'eussent pas été huit, etc.; car j'avoue bien que nous ne « pouvons pas comprendre cela: mais puisque d'un autre côté je com-« prends fort bien que rien ne peut exister, en quelque genre d'être « que ce soit, qui ne dépende de Dieu, et qu'il lui a été très-facile d'or-« donner tellement certaines choses que les hommes ne puissent pas « comprendre qu'elles eussent pu être autrement qu'elles sont, ce « serait une chose tout à fait contraire à la raison de douter des cho-« ses que nous comprenons fort bien, à cause de quelques autres que « nous ne comprenons pas, et que nous ne voyons point que nous de-« vions comprendre. Ainsi donc, il ne faut pas penser que les vérilés a éternelles dépendent de l'entendement humain ou de l'existence des « choses, mais seulement de la volonté de Dieu, qui, comme un sou-« verain législateur, les a ordonnées et établies de toute éternité 3. » 1 OEuc., tom. II, p. 318, 349.

<sup>\*</sup> Ibid., tom. 11, p. 283, 254, 358.

<sup>\*</sup> Ibid., tom. 11, p. 318, 319.

Il Descartes in questo passo 1° confonde la ragione colla causa, e non si avvede, che se Iddio è ragion di ogni vero, non è causa di ogni vero, cioè di sè stesso: 2° ricade nel solito circolo, e giustifica gli scettici, poichè, se il contrario del vero apodittico è possibile a Dio, egli è impossibile all' uomo l'accertarsi di esso vero e di Dio: 3° fa una ipotesi, che si annulla da sè, poichè, se Iddio potè alterare ab eterno il vero assoluto, avrebbe potuto del pari aunientar sè stesso, ed essere e non «ssere nello stesso tempo; il qual portento non è più impossibile dell'altro.

In una lettera al P. Mersenne, il nostro scrittore così si esprime: « Je ne laisserai pas de toucher en ma physique plusieurs questions • métaphysiques, et particulièrement celle-ci : que les vérités métaa physiques, lesquelles vous nommez éternelles, ont été établies de « Dieu, et en dépendent entièrement aussi bien que tout le reste des « créatures. C' est en effet parler de Dieu comme d'un Jupiter on d'un « Saturne, et l'assujettir au Styx et aux destinées, que de dire que ces « vérités sont indépendantes de lui. Ne craignez point, je vous prie, « d'assurer et de publier partout que c'est Dieu qui a établi ces lois « en la nature, ainsi qu' un roi établit les lois en son royaume.... On « vous dira que si Die avait établi ces vérités, il les pourrait changer a comme un roi fait ses lois; à quoi il faut répondre que oui, si sa voa lonté peut changer; mais je les comprends comme éternelles et im-• muables, et moi je juge le même de Dicu. Mais sa volonté est libre: « oui, mais sa puissance est incompréhensible; et généralement nous « pouvons bien assurer que Dieu peut faire tout ce que nous pouvons « comprendre, mais non pas qu'il ne peut faire ce que nous ne pou-« vons pas comprendre; car ce serait témérité de penser que notre ia magination a autant d'étendue que sa puissance 1. » Fra il dire che Iddio non possa fare l'assurdo, nè distruggere il suo infinito potere, e la propria essenza, o l'affermare che possa, qual è la temerità maggiore? E in un' altra al medesimo: « Pour les vérités éternelles, je dis dea rechef, que sunt verae aut possibiles, quia Deus illas veras aut possia biles cognoscit, non autem contra veras a Deo cognosci, quasi indepena denter ab illo sint verae. Et si les hommes entendaient bien le sens de « leurs paroles, ils ne pourraient jamais dire sans blasphème que la vé-« rité de quelque chose précède la connaissance que Dieu en a ; car en « Dieu ce n' est qu' un de vouloir et de connaître; de sorte que ex hoc « ipso quod aliquid velit, ideo cognoscit, et ideo tantum talis res est vera. « Il ne faut donc pas dire que si Deus non esset, nihilominus istae ve-« ritates essent verge; car l'existence de Dieu est la première et la plus « éternelle des vérités qui peuvent être, et la seule d'où procèdent tou-« tes les autres;.... puisque Dieu est une cause dont la puissance sur-« passe les bornes de l'entendement humain, et que la nécessité de ces « vérités n' excède point notre connaissance, qu' elles sont quelque cho-\* OEur., tom. VI, p. 109, 110.

« se de moindre, et de sujet à cette puissance incompréhensible 1. » la questo passo v' ha del vero e del falso. 1° È vero che Iddio è la prima verità; e perciò appunto è falso il sistema cartesiano, che colloca il primo vero nell'uomo. 2º È vero che tutte le verità dipendono dalla natura dell'essere divino, e che sono quel che sono, perchè Iddio le conosce, come tali; ma è vero nello stesso tempo che Iddio le conosce. perchè son verità; e qui non v' ha circolo vizioso. Imperocchè le verità eterne sono Dio stesso, e si può predicare di esse, per riguardo a Dio. ciò che si può dire di Dio, rispetto a lui medesimo. Ora egli è rigorosamente vero il dire che Iddio si conosce perchè è, che è perchè si conosce. la conoscenza e l'essenza in Dio immedesimandosi. 3º È vero che tutte le verità dipendono dalla volontà divina, in quanto la volontà divina si unifica coll' intelletto nella divina essenza; e che dipendono anche dalla libertà divina, se per libertà s' intende la semplice immunità da ogni coazione esteriore, e non da una necessità intrinseca. Ma 4º è falso che il vero dipenda dalla volontà e libertà divina, come le cose contingenti ed estrinseche alla divina natura, e che quindi Iddio possa a suo piacimento alterarlo, mutarlo, distruggerlo, come quello, che s' immedesima colla essenza di esso Dio. Perciò, quando si sentenzia che le verità eterne dipendono da Dio, si giuoca d'equivoco, se non si fa accuratamente tal distinzione, e si confondono le cose più discrepanti, come suol sempre fare Cartesio.

Il quale scrivendo a un anonimo ce ne dà una novella prova: « Vous « me demandez, in quo genere causae Deus disposuit aeternas veritales: « je vous réponds que c'est in eodem genere causae qu'il a créé toutes « choses, c'est-à-dire ut efficiens et totalis causa. Car il est certain qu'il « est aussi bien auteur de l'essence, comme de l'existence des créatu-« res: or, cette essence n'est autre chose que ces vérités éternelles, « lesquelles je ne conçois point émaner de Dieu, comme les rayons du « soleil; mais je sais que Dieu est auteur de toutes choses, et que ces a vérités sont quelque chose et par conséquent qu'il en est auteur. Je « dis que je le sais, et non pas que je le conçois ni que je le comprends; « car en peut savoir que Dieu est infini et tout-puissant, encore que « notre âme, étant finie, ne le puisse comprendre ni concevoir: de mê « me que nous pouvons bien toucher avec les mains une montagne, « mais non pas l'embrasser, comme nous ferions un arbre ou quelque « autre chose que ce soit, qui n'excedât point la grandeur de nos bras; « car comprendre, c'est embrasser de la pensée; mais pour savoir une a chose, il suffit de la toucher de la pensée 2. Vous demandez aussi qui « a nécessité Dieu à créer ces vérités; » (creare la verità? Dio immortale!) « et je dis, qu'il a été aussi libre de faire qu'il ne fût pas vrai que a toutes ces lignes tirées du centre à la circonférence sussent égales,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> OEuv., tom. VI, p. 131, 132, 133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bisogna confessare che la catalepsia degli Stoici, e i loro simboli della palmae del pugno, valevano qualcosa meglio per farci comprendere la comprensione, che non le metafore del Descartes.

« comme de ne pas créer le monde: et il est certain que ces vérités ne « sont pas plus nécessairement conjointes à son essence que les autres « créatures. Vous demandez ce que Dieu a fait pour les produire ; je « dis que, ex hoc ipso, quod illas ab aeterno esse voluerit et intellexerit, « illas creavit, ou bien, (si vous n'attribuez le mot de creavit qu'à l'e- « xistence des choses, ) illas disposuit et fecit. Car c'est en Dieu une « m'me chose de vouloir, d'entendre et de créer, sans que l'un précè- « de l'autre, ne quidem ratione 1. » Non si può esser più chiaro.

A un altro anonimo, che gli obbiettava, che secondo i principii di lui, Iddio potrebbe mutare le verità matematiche e metafisiche. il Descartes così risponde: « Quand il est question des choses qui regardent « Dieu ou l'infini, il ne faut pas considérer ce que nous en pouvons comprendre, (puisque nous savons qu'elles ne doivent pas être com- prises par nous, ) mais seulement ce que nous en pouvons concevoir • ou atteindre par quelque raison certaine 2. • Egli mostra la stessa singolar modestia, scrivendo all' Arnauld: « Il me semble qu' on ne doit • jamais dire d'aucune chose, qu'elle est impossible à Dieu; car tout « ce qui est vrai et bon étant dépendant de sa toutepuissance, je n' bse a pas même dire que Dieu ne peut faire une montagne sans vallée, ou « qu'un et deux ne fassent pas trois; mais je dis seulement qu'il m'a « donné un esprit de telle nature, que je ne saurais concevoir une mon-\* tagne sans vallée, ou que l'agrégé d'un et de deux ne fasse pas trois. « etc. Et je dis seulement que telles choses impliquent contradiction en a ma conception 3. » Si può immaginare un teologo più scrupoloso e più riverente? Sventuratamente i Padri della Chiesa, i dottori delle Scuole, e tutti i maestri in divinità non ebbero la riserva del nostro filosofo: il quale ne fa l'avvertenza in una sua epistola a Isacco Beecman: « C'est la « coutume des philosophes et même des théologiens, toutes les fois · qu'ils veulent montrer qu'il répugne tout à fait à la raison que quel-• que chose se fasse, de dire que Dieu même ne la saurait faire; et » pour ce que cette saçon de parler m' a toujours semblé trop hardie, pour me servir de termes plus modestes,... où les autres diraient • que Dieu ne peut faire une chose, je me contente seulement de dire • qu'un ange ne la saurait faire •. » Questo ripiego mi pare squisito : gli angeli non han certo ragione di lagnarsene.

« Pour la difficulté de concevoir comment il a été libre et indifférent à Dieu de faire qu' il ne fût pas vrai que les trois angles d'un trian« gle fussent égaux à deux droits, ou généralement que les contradic« toires ne peuvent être ensemble, on la peut aisément ôter en consi« dérant que la puissance de Dieu ne peut avoir aucunes bornes, puis
« aussi en considérant que notre esprit est fini et créé de telle nature,
« qu' il peut concevoir comme possibles les choses que Dieu a voulu
« être véritablement possibles, mais non pas de telle sorte, qu'il puis-

```
* OEm., tom. VI, p. 307, 308.

**Ibid., tom. X, p. 163, 164.

**Ibid., tom. VII, p. 278.

**Ibid., tom. VI, p. 158, 159.
```

« se aussi concevoir comme possibles celles que Dieu aurait pu rendre a possibles, mais qu'il a toutefois voulu rendre impossibles. Car la « première considération nous fait connaître que Dieu ne peut avoir « déterminé à faire qu'il fût vrai que les contradictoires ne peuvent é-« tre ensemble, et que par conséquent il a pu faire le contraire; puis « l'autre nous assure que, bien que cela soit vrai, nous ne devons « point tâcher de le comprendre, pour ce que notre nature n'en est pes « capable. Et encore que Dieu ait voulu que quelques vérités fussent « nécessaires, ce n' est pas à dire qu' il les ait nécessairement voulues; « car c'est tout autre chose de vouloir qu'elles fussent nécessaires, ct de le vouloir nécessairement, ou d'être nécessité à le vouloir. « J'avoue bien qu'il y a des contradictions qui sont si évidentes que « nous ne pouvons les représenter à notre esprit sans que nous les je-« gions entièrement impossibles, comme celle que vous proposez: Que « Dieu aurait pu faire que les créatures ne fussent point dépendantes « de lui; mais nous ne nous les devons point représenter pour connai-« tre l'immensité de sa puissance, ni concevoir aucune préfèrence on « priorité entre son entendement ou sa volonté ; car l'idée que nous ayons de Dieu nous apprend qu'il n'y a en lui qu'une seule action, « toute simple et toute pure; ce que ces mots de saint Augustin expria ment fort bien, quia vides ea, sunt, etc.; pour ce que en Dieu vider a et velle ne sont qu'une même chose 1. » Alcuno chiederà forse, x fra queste contraddizioni così evidenti, che si affacciano allo spirito. non vi ha quella dell' ateismo; e se conseguentemente il Descartes non ha avvertito, che secondo i suoi principii, Iddio in virtù della propris onnipotenza, dovrebbe potere annientar sè stesso, e far che d'ora innanzi gli atei avessero ragione. Io non so, se l'ingegno profondo di Cartesio era da tanto per muovere questa obbiezione; ma trovo che in essetto essa gli su fatta da un suo corrispondente. Al quale egli risponde che veramente « il répugne que Dieu se puisse priver de sa propre « existence, ou qu'il la puisse perdre d'ailleurs 2. » La concessione non è piccola, poichè si rinunzia alla logica; benchè i sacrifizii di questo genere costino poco al filosofo francese. Ma qual è la ragione, con cui legittima la sua risposta? Forse dicendo che questa è la massima delle contraddizioni; che il distruggere è un atto d'impotenza; che se l'onnipotenza divina fosse suscettiva, per così dire, di suicidio, non sarebbe più onnipotenza; che il contrario dell' assoluto, non essendo possibile, non può mai diventar reale, ecc.? Oibò: tutte queste ragioni sono miserie; oltrechè esse provano troppo, perchè arguiscono impossibile a Dio il far cose contraddittorie, e il Descartes è troppo accorto da volersi dare della falce in su' piedi. Egli adunque si contenta di dire, che « ce serait une imperfection en Dieu de se pouvoir priver de sa propre « existence 3. » Vedete, com'è discreto! Iddio non può mica annullar-

<sup>1</sup> OEuc., tom. IX, p. 170, 171, 172.

<sup>\*</sup> Ibid., tom. VIII, p. 416. \* Ibid

si, e da questa parte possiamo dormir sicuri, senza temere che il celebre sogno di Giampaolo Richter si verifichi. Ma sapete mo il perchè? Perchè, se gli toccasse il capriccio di farlo, egli ne resterebbe un po' meno perfetto di prima.

Abbiamo veduto di sopra che il Descartes confonde la ragione colla sausa efficiente. Questa confusione d'idee contribul a precipitarlo nel prefato errore, e fa segno ch' egli attendesse con poca sollecitudine alle nezioni più elementari della scienza, quando giovanetto studiava nel collegio della Flèche. Essa ricorre in varii luoghi delle sue opere; e ci spiega quella sua strana sentenza, che Iddio « fait en quelque façon « la même chose à l'égard de soi-même, que la cause efficiente à l'é-■ gard de son effet 1. » Antonio Arnauld, a malgrado della sua indulgenza verso il nostro filosofo, non potè tenersi di esclamare, udendo uno strafalcione così solenne: Sane durum mihi videtur et falsum 2. Mi rincresce che la risposta del Descartes a questa partita è troppo lunga, da poter essere qui riferita per disteso 3. Fra le altre cose, egli dicc: « Je pense qu'il est manifeste à tout le monde que la considération « de la cause efficiente est le premier et le principal moyen, pour ne « pas dire le seul et l'unique, que nous avons pour prouver l'existen-« ce de Dieu. Or nous ne pourrons nous en servir, si nous ne donnons. « licence à notre esprit de rechercher les causes efficientes de toutes « les choses qui sont au monde, sans en excepter Dieu même; car pour « quelle raison l'excepterions-nous de cette recherche, avant qu'il ait sa effettrice di ogni causa contingente, non si può cercar la causa delle cose necessarie, la causa della causa delle contingenti. La voce causa dice un rispetto estrinseco, che riguarda l'effetto, e non la cosa medesima, che qual causante si considera. La causa efficiente presa in sè stessa è sostanza e non causa, come la prima causa è l' Ente in ordine all' esistente, che ne è l'effetto. Perciò la licenza che il l'escartes vuol dare al suo spirito, non che illustrare od avvalorare l'argomento ontologico, lo debilita ed intenebrisce, dandogli la forma di un paralogismo. « Il est nécessaire de montrer qu'entre la cause efficiente proprement dite, et paint de cause, il y a quelque chose qui tient commo « le milieu: à savoir, l'essence positive d'une chose, à laquelle l'idée « ou le concept de la cause efficiente se peut étendre, en la même fa-« ligue circulaire, la plus grande qu' on puisse imaginer, au concept « d' une ligne droite; ou le concept d' un polygone rectiligne qui a un « nombre indéfini de côtés, au concept du cercle 3. » Sarebbe desiderabile che l'autore di queste parole, invece di dar licenza al suo spirito, l'avesse assoggettato a quella disciplina, che vieta il mescere le

\* 1312., tom. XXXVIII, p. 33.

<sup>\*\*</sup>OEur., tom. I. p. 382. \*\*Arnaulb, Ol ur , tom. XXXVIII, p. 21. \*\*Ibid., p. 49, 52-39. \*\*Ibid., p. 54.

idee disparate e l'abusar dei vocaboli. Fra l'idea di causa e l'idea di essenza non corre alcuna analogia, poichè la prima significa una relazione estrinseca, (possibile o reale,) solamente. Gli esempii tolti dalla matematica non fanno al proposito. La medesimezza della curva infinita colla linea retta, e del poligono infinito, ( non indefinito, come dice il Descartes, perchè in tal caso staremmo freschi, ) col circolo, rappresenta una idea vera ipoteticamente, cioè supposto lo spazio infinito, ed ha lo stesso valore del sublime concetto di san Bonaventura, (ripetuto poscia da Giordano Bruni, e per ultimo dal Pascal, ) il quale simboleggia Iddio sotto l'imagine di una « sphaera intelligibilis, cujus « centrum est ubique et circumferentia nusquam '. » Il Descartes non avverti che il mezzo riposto fra la negazione di ogni causa e la causa stessa, consiste nel concetto di ragione. « On peut demander de cha-« que chose, si elle est par soi ou par autrui ?? » Sì certo; purchè la particella par iudichi la ragione e non la cagione. Ogni causa dee avere una ragione, ma non una causa. La ragione sufficiente di una cosa diventa cagione, ogni qual volta non si trova in essa, ma in una sostanza distinta ed estrinseca. Così Iddio è causa e ragione del mondo, perchè non è il mondo. Ma Egli è ragione e non causa di sè stesso. perchè Dio è Dio. E quando Egli definì sè stesso, dicendo lo sono colui che sono 3, espresse la ragione, e non la cagione della propria esistenza. Il Leibniz vide acutamente il gran divario che correva fra le due idee, allorchè gli venne stabilito il suo gran principio della ragion sufficiente; ma egli aveva ben altra dottrina e altro polso filosofico, che il povero Descartes.

A proposito del Leibniz, mi sovviene ch' egli deride piacevolmente la sentenza dei Cartesiani sulla mutabilità delle essenze, ma la trova così assurda, che dubita, se in effetto il Descartes, professandola, abbia parlato seriamente 4. Ecco in che termini egli dichiara il suo dobbio. a Ego ne hoc quidem mihi persuadere possum, Cartesium ita se-« rio sensisse, quamvis sectatores credulos habuerit, qui magistrum a bona fide secuti sunt, quo ipse duntaxat ire simulabat; crediderim « hic astum aut stratagema philosophicum Cartesii subesse, captantis « aliqua effugium, uti, dum viam reperit negandi terrae motum, cum a tamen esset Copernico devotissimus. Suspicor, virum ad insolitum « alium loquendi modum a se invectum respexisse, quo dicebat, ad-« firmationes et negationes, et universim interna judicia, operationes « esse voluntatis. Atque hoc artificio veritates aeternae quae ad au-« ctoris hujus tempora fuerant intellectus divini obiectum, extemplo « voluntati ejus obiici coeperunt. Atqui actus voluntatis sunt liberi « Ergo Deus est causa libera veritatum. En tibi nodi totius solution ni: I Itin. ment. in Deum, cap. 3 .- Op. Mogunt., tom. VII, p. 133. - BRUNI, Or

Lips. 1830, t. I, p. 94.

ARNAULD, OEuv., iom. XXXVIII, p. 54.

<sup>5</sup> Ex. 111, 14.

<sup>4</sup> Tentom. theod., no 183. - Op. omn. ed. Dutens, tom. II, p. 266.

« Spectatum admissi. Exigua significationis vocum innovatio omnes has « turbas peperit. Verum si veritatum necessariarum adfirmationes fo- « rent actiones voluntatis perfectissimi spiritus, actiones hae nihil mi- « nus forent quam liberae; nihil enim hic est quod eligatur 1. » Il Leibniz è troppo benigno, come ci pare di aver provato, e lo spectatum di Orazio è ancor poco.

#### Nota 25.

Per formarsi una idea giusta della filosofia socratica e platonica, bisogna considerarla, come un ritiramento razionale verso la religione primitiva, cioè verso l'antico insegnamento dei sacerdoti. Se si tiene all' incontro, secondo l' uso degl' interpreti moderni, per un mero lavoro dell' intelletto individuale, non se ne può cogliere il vero significito, e si debbono abbracciare, come platisibili, le chiose più assurde. Così, verbigrazia, il sig. Cousin non ha colto l'idea dell'Eutifrone, ch'egli crede esprimere una spezie di conflitto tra la morale filosofica e astratta, qual è intesa dai moderni e singolarmente dal Kant, e la religione positiva 2. Laddove questo dialogo rappresenta la lite della vera religione colla falsa, della morale ontologica del monoteismo rivelato colla morale psicologica e variabile del politeismo. Il Santo di Platone e di Socrate non è l'Onesto astratto dei moderni, ma l'Onesto concreto, cioè il Divino considerato nella coscienza. Quando Socrate diceva che il bene non è santo, perchè piace a Dio, ma piace a Dio, perchè è santo, non contrapponeva già a Dio una idea astratta, ma a fronte del vero concetto di Dio collocava una falsa nozione di esso. Socrate mette a riscontro la vera Divinità, cioè l' Ente, cogl' iddii di Eutifrone, i quali hanno la ragione delle esistenze, e sono le forze personificate della natura. I filosofi anteriori aveano cercato il Divino nella natura; Socrate lo cerca nella coscienza, e in ciò sembra distinguersi dei Pitagorici e dagli Eleatici. Ma se varia, per così dire, il laogo, non varia l'oggetto delle sue investigazioni; e chi crede che la base della sua filosofia sia meramente subbiettiva, e ch'egli muova dalla morale schiettamente psicologica, mi pare alieno dalla vera intenzione del gran savio ateniese. L'ontologia della morale è il punto, donde piglia le mosse la filosofia socratica, come le dottrine anteriori s'iniziano dall'ontologia della natura.

## Nota 36.

Abbiamo veduto altrove che il Descartes ammette nell'uomo certe idee ingenite, le quali non hanno alcun valore fuori dello spirito. La sua opinione è espressa chiaramente in questo luogo dei Principii: a De a même, le nombre que nous considérons en général.... n' est point hors de notre pensée, non plus que toutes ces autres idées générales labid., nº 186.

« que, dans l'école, on comprend sous le nom d'universaux, qui se foat « de cela seul, que nous nous servons d'une même idée pour penser à « plusieurs choses particulières qui ont entre elles un certain rapport. « Et lorsque nous comprenons sous un même nom les choses qui sont « représentées par cette idée, ce nom est aussi universel '. » Il Descartes è adunque concettualista, cioè fautore di una opinione, che è essenzialmente una spezie di nominalismo. Egli è adunque chiaro che le sue idee innate differiscono al tutto da quelle di Platone.

#### Nota 27.

Il Thomas è piacevolissimo, quando, lodati a cielo gli errori fondamentali, e il pessimo metodo del Descartes, aggiunge con piglio eloquente: « Ferai-je voir ce grand homme, malgré la circonspection de « sa marche, s' égarant dans la métaphysique, et créant son système « des idées innées <sup>2</sup>? » Tal è il valore filosofico di questo retore, che, al parer suo, il solo torto del povero Descartes è di aver tramescolato col suo sistema qualche poco di vero. E quel parlare della circospezione del metodo più temerario e spensierato, che sia giammai caduto nella mente di un uomo, non è eziandio un bel trovato rettorico? Nel resto il Thomas dà un saggio sufficiente del suo nerbo filosofico, quando dice che i sistemi metafisici del Leibniz « semblent plus faits pour etona ner et accabler l' homme, que pour l'éclairer. » Pochi libri sono così atti a étonner a ad accabler chi legge, come la scienza di questo gonfio scrittore, che pur era, ( sia lode al vero, ) uno dei migliori uomini del suo tempo.

# Nota 28.

« De dire je pense, donc je suis, ce n'est pas prouver proprement « l'existence par la pensée, puisque penser et être pensant est la mê« me chose; et dire je suis pensant est déjà dire je suis. Cependant vous
« pouvez exclure cette proposition du nombre des axiomes avec quel« que raison; car c'est une proposition de fait, fondée sur une expé« rience immédiate, et ce n'est pas une proposition nécessaire, dont
« on voie la necessité dans la convenance immédiate des idées. Au con« traire, il n'y a que Dieu qui voie comment ces deux termes moi et
« l'existence son liés, c'est-à-dire pourquoi j'existe 3. »

## Nota 39.

Il secolo diciannovesimo, checchè si creda e si dica da molti, è la legittima continuazione del precedente, non meno per la leggerezza

<sup>1</sup> Des princ. de la phil., part. I. - OEur., tom. III, p. 99, 100.

<sup>\*</sup> Éloge de Descartes.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> LEIBNIZ, Nouv. ess. sur l'entend. hum., liv. 4, chap. 7. — OEuv. phil., ed. Raspe, p. 376, 377.

degli spiriti, la frivolezza del sapere, l'egoismo degli animi, la bastezza de' sentimenti, che pel sensismo signoreggiante nella pratica e nella speculazione, nelle scienze e nelle lettere. La moda e il bisogno di novità fanno sì, che molti gridano contro l'età trascorsa, e vanno a caccia di nuovi sistemi, cercando di ringiovanire quel vecchiume enciclopedico; ma se le apparenze variano, la sostanza è tuttavia la stessa. Il psicologismo e il sensismo dominano in filosofia e in religione: il Jouffroy e il Cousin, per ciò che spetta al principio generale della loro filosofia, sono discepoli del Condillac, come il Condillac del Locke, e il Locke di Cartesio. Nè l'aver trapiantato in Francia le idee scozzesi e germaniche giovò gran fatto, per modificare essenzialmente gli ordini e il processo delle scienze speculative, poichè quelle erano viziate dalla stessa origine. Che se fra i due secoli corre qualche divario, credo che non torni ad onore dei nostri coetanei; e che quanto gli scrittori della età passata sottostanno a quelli della precedente, tanto alcuni di essi avanzino quelli della nostra. Il Rousseau e il Montesquieu non reggono a paragone del Pascal e del Bossuet: ma qual è lo scrittore francese dei nostri tempi, che possa per ingegno, facondia, virtù di logica, e abilità eziandio nei paradossi, pareggiarsi a chi scrisse il Con-Aratto sociale, e la Ragion delle leggi?

#### Nota 20.

« Je me rappelle toujours le ridicule auquel s'est exposé Sénèque en « prenant la peine de réfuter les Stoiciens, qui avaient prétendu autre fois que les vertus fondamentales étaient des animaux. Qu' on exa mine de près cette absurdité, toute grossière, toute incroyable qu'el « le paraît au premier coup d'oeil, et l' on trouvera qu' elle n'est pas
 « plus déraisennable que les différents dogmes qui, de nos jours, ont
 « reçu l' approbation des savants 1. » Ciò è vero principalmente, se si
parla delle opinioni e dei dogmi, che hanno corso nelle scienze filosofiche.

## Nota 31.

- « Ce qu' il faut aux jeunes gens, Messieurs, ce sont des livres sa« vants et profonds, même un peu difficiles, afin qu' ils s'accoutament
  « à lutter avec les difficultés, et qu' ils fassent ainsi l'apprentissage du
  « travail de la vie; mais en vérité c'est pitié que de leurs distribuer
  « sous la forme la plus réduite et la plus légère quelques idées sans é« toffe, de manière à ce qu'en un jour un enfant de quinze ans puis« se apprendre ce petit livre, le réciter d'un bout à l'autre, et croire
  « savoir quelque chose de l'humanité et du monde. Non, Messieurs,
  « les hommes forts se fabriquent dans les fortes études; les jeunes
  « gens qui, parmi vous, se sentent de l'avenir, doivent laisser aux en-
  - STEWART, Ess. phil., trad. par Huret, em. 4.

« fants et aux femmes les petits livres et les bagatelles éligantes : ce « n' est que par l'exercice viril de la pensée que la jeunesse française « peut s'élever à hauteur des destin es du dix-nenvième siècle '. » Ho voluto riferire queste belle e sapienti parole del sig. Cousin, tra perchè mi paiono degne di essere intese e meditate non meno dalla gioventù italiana che dalla francese, e perchè non si potrebbe condannare in modo più espresso quella furia di generaleggiare, a vanyera, e quella falsa filosofia della storia, che oggi sono in voga per tutti i paesi civili di Europa.

## Nota 33.

Napoleone morì cattolico. Se si ha da credere al sig, Thiers, ciò accadde, perchè « quoique élevé en France, il était né au milieu de la su-• perstition italienne; il ne partageait pas ce dégoût de la religion catho-« lique, si profond et si commun chez nous à la suite du dix-huitième « siècle 2. » Questo passo è delizioso, e me ne fa ricordare uno di Taoito, (a cui lo storico françese non può avere per male di essere paragonato, ) il quale dopo avere scritte queste mirabili parole de' Giudei: « Gli Egizii aderano molte bestie e figure formate: i Giudei un solo ld-« dio contemplano con la mente sola; e tengono profani quei che di ma-« terie mortali, a fogge di nomini, fanno le immagini degl' Iddii; il loro « stimando sommo, eterno, non mutabile, non mortale. Però in loro cil-« tà, non che ne' tempii, non vedresti una statua: con queste non ade-« lano re. nè adorano Cesari 3; » chiama il loro culto superstizione, e duolsi che Antioco Episane non l'abbia potuta snidare, sostituendovi l'idolatria greca 4. E poco appresso ripete che sono una nazione superstiziosa e non religiosa; e perchè? Perchè non purgano i prodigi con erazioni e sacrificii 5, secondo l' uso dei Gentili. Sarebbe cosa molto instruttiva e dilettevole l'intendere, che cosa sia, secondo Tacito e il sig-Thiers, la superstizione, e per quali argomenti provar si possa che la qualità significata da questo vocabolo non appartenga ai riti di Antoco, del Chaumette, di Caterina Théot, o del Lareveillère-Lepaux, ma sì bene a quelli di Mosè, di Cristo, di Pietro e de' suoi successori. Nel resto. il sig. Thiers è assai largo in proposito di religione, e pare che non trovi alcun divario essenziale fra il culto cattolico e quello del 1793. Imperocchè, dopo di aver descritta una di quelle gravi e dignitose solennità a onor della dea Ragione, così filosofeggia: « Quand le peuple est-il « de bonne foi? Quand est-il capable de comprendre les dogmes qu'en « lui donne à croire? Ordinairement que lui faut-il? De grandes réunions « qui satisfassent son besoin d'être assemblé, des spectacles symboli-« ques où on lui rappelle sans cesse l'idée d'une puissance supérieure

<sup>\*</sup> Cousin, Introd. à l'hist. de la phil., leçon II. \* Hist. de la rév. franç. Paris, 1839. Direct., chap. 5, tom. III, p. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hist., V. 5. Cito la traduzione del nostro mirabile Davanzati, perchè essa mi sente bra in questo luogo pareggiare, se non superare per qualche rispetto, il testo medesima 16id., 8.

<sup>5</sup> Ibid., 13.

« à la sienne, enfin des fêtes où l'on rende hommage aux hommes qui « ont le plus approché du bien, du grand, en un mot des temples, des « cérémonies et des saints. Il avait ici des temples, la Raison, Marat et « Lepelletier. Il était réuni, il adorait une puissance mystérieuse, il « célebrait deux hommes. Tous ses besoins étaient donc satisfait, et il « n' y cédait pas autrement qu'il n' y cède toujours ¹. » Questo brano mi riesce di un comico sapore gustosissimo. Quel collocare l'atroce Marat, (che è chiamato un uomo spaventevole dallo stesso sig. Thiers in un altro luogo ², ) fra coloro, che meglio si accostarono al bene, al bello e al grande, anzi fra i santi, e il non fare alcun divario dal culto di Cristo a quello di un mostro, è veramente una perla, e può servir di paragone, per appregiare il senno di un autore e di un libro. Ex ungue leonem.

#### Note 33.

Allegherò due soli luoghi del Jouffroy, in cui l'impotenza del psicologismo a stabilire qualche cosa di vero, eziandio nell'ordine relativo dell' uomo, si mostra nel modo più manifesto. Discorrendo delle basi del diritto naturale, egli chiama a rassegua i varii ordini di fatti morali, che si trovano nella nostra natura, e dopo di avere enumerati gl' istinti e i concetti del piacere, dell' utile, della felicità e dell'interesse. che si raccolgono in quello stato, ch' egli chiama egoismo, così parla: « Nous ne sommes pas encore arrivés, Messieurs, à l'état qui mérite « particulièrement et véritablement le nom d'état moral. Cet état ré-« sulte d'une nouvelle découverte que fait la raison, d'une découver-« te qui élève l'homme des idées gen rales qui ont engendré l'état é-« goïste, à des idees universelles et absolues. Ce nouveau pas. Mes-« sieurs, les morales intéressées ne le font pas. Elles s'arrêtent à l'é-« goïsme. Le faire c'est donc franchir l'intervalle immense, l'abime « qui sépare les morales (goistes des morales désintéressées 3. » Ecco poi, come la ragione sa questo passo, che crea la virtù gratuita, e la vera morale. « Échappant à la considération exclusive des phénomènes « individuels, elle con oit que ce qui se passe en nous se passe dans • toutes les créatures possibles, que toutes ayant leur nature spéciale, « toutes aspirent en vertu de cette nature à une fin spéciale, qui est aus-. « si leur bien, et que chacune de ces fins diverses est un élément d'une « fin totale et dernière qui les résume, d'une fin qui est celle de la « création, d'une fin qui est l'ordre universel, et dont la réalisation « mérite seule aux yeux de la raison le titre de bien, en remplit seule « l'idée, et forme seule avec cette idée une équation évidente par elle-• même et qui n'ait pas besoin d'être prouvée. Quand la raison s'est « élevée à cette conception, c'est alors, Messieurs, mais seulement a-

<sup>1</sup> Concent, nation., chap. 15, tom. 11, p. 376.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Assemb. législ., chap. 4, tom. 1, p. 267. <sup>3</sup> Cours de droit nat. Paris, 1834, leçon 2, tom. I, p. 45.

« lors, qu'elle a l'idée du bien; auparavant elle ne l'avait pas. Elle « avait, par un sentiment confus, appliqué cette dénomination à la sa-« tisfaction de notre nature; mais elle n' avait pu se rendre compte de « cette application, ni la justifier. A la lumière de sa nouvelle décon-« verte, cette application lui devient claire et se légitime. Le bien, le « véritable bien, le bien en soi, le bien absolu, c'est la réalisation de « la fin absolue de la créetion, c'est l'ordre u liversel. La fin de cha-« que élément de la création, c'est-à dire de chaque être, est un élé-« ment de cette fin absolue. Chaque être aspire donc à cette fin abso-« lue en aspirant à sa fin; et cette aspiration universelle est la vie uni-« verselle de la création. La réalisation de la fin de chaque être est « donc un élément de la réalisation de la fin de la création, c'est-à-dire « de l'ordre universel. Le bien de chaque être est donc un fragment du e bien absolu, et c'est à ce titre que le bien de chaque être est un bien; « c'est de là que lui vient ce caractère; et si le bien absolu est respecta-« ble et sacré pour la raison, le bien de chaque être, la réalisation de « la fin de chaque être . l'accomplissement de la destinée de chaque « être, le développement de la nature de chaque être, la satisfaction « des tendances de chaque être, toutes choses identiques et qui ne font « qu'un, deviennent également sacrés et respectables pour elle '. »

Da questo passo si deduce, che secondo il Jouffroy, 1º la morale dee avere un motivo, o sia un fine assoluto; 2º che questo fine assoluto è l'ordine universale. Ma io chieggo, come si possa affermare che l'ordine universale inchiude il concetto di assoluto. Il tutto non può avere una natura essenzialmente disforme da quelle delle sue parti. Se ciascuna parte del mondo ha solo un valor relativo, il loro complesso non può avere un valore assoluto, nel senso metafisico che si dà a questa parola, cioè un valore apodittico, necessario, eterno, immutabile. Il panteista solo, che deifica l'universo, può affermare il contrario, ma se questo si considera, come una fattura di Dio, egli è troppo contraddittorio l'attribuirgli le proprietà e i privilegi della essenza divina. L'ordine universale non può dunque servir meglio di fondamento all'etica, che gli ordini particolari, che il piacere, l'utile, la felicità. l'interesse, e tutti quegli altri beni, che si riferiscono all'individuo operante, e che il Jouffroy comprende sotto il nome generale di egoismo. Fra l'uomo individuale e l'universo, fra il microcosmo e il megacosmo corre certo un grande intervallo di gradi, ma non di essenza; giacchè amendue appartengono allo stesso genere del creato, del contingente, del relativo, del temporaneo, del mutabile, del finito. Il mondo insomma non ha diritto di essere egoista più che l' uomo; e se questi ha l'obbligo d'indirizzare le sue azioni e il suo proprio bene al bene generale, dee farlo, in quanto il bene particolare e generale, e l'universo intero si riferiscono a un fine condegno, che loro infinitamente sovrasta, e che non si può rinvenire, fuori del loro principio.

Lours de droit nat., leçon 2, tom, I, p. 46, 47,

Ma la nozione del fine non basta da sè sola a costituir la morale, se non vi si aggiunge quella di obbligazione; la quale dee essere assoluta non meno di quello. Imperocchè, come mai l' uomo può mirare ad un fine sovrano, e sottoporvi il suo bene individuale, se non in virtù di un dovere? E come il dovere può concepirsi, se non è assoluto? La necessità dell' obbligazione viene espressamente avvertita dal Jouffroy, che dopo le parole citate così prosegue: « Or, Messieurs, dès que l'idée de « l'ordre a été conçue par notre raison, il y a entre notre raison et « cette idée une sympathie si profonde, si vraie, si immédiate, qu'elle « se prosterne devant cette idée, qu'elle la reconnaît sacrée et obliga-« toire pour elle, qu'elle l'adore, comme sa légitime souveraine, qu'el-• le l'adore et s'y soumet, comme à sa loi naturelle et éternelle. Vio-« ler l'ordre, c'est une indignité aux yeux de la raison; réaliser l'or-« dre, autant qu'il est donné à notre faiblesse, cela est bien, cela est .« beau. Un nouveau motif d'agir est apparu, une nouvelle regle véri-« tablement règle, une nouvelle loi véritablement loi, un motif, une « règle, une loi qui se légitime par elle- même, qui oblige immédiate-« ment, qui n'a besoin, pour se faire respecter et reconnaître, d'in-« voquer rien qui lui soit étranger, rien qui lui soit antérieur et supéa rieur 1. » L'illustre professore riconosce in questo passo la necessità dell'obbligazione e l'annulla ad un tempo. Imperocche da qual principio ella deriva? Forse dall' ordine universale in sè stesso? Ma quest' ordine non è assoluto, e non può partorire un debito assoluto, cioè un vero debito. Dalla simpatia, che la nostra ragione ha con esso ordine? Ma la simpatia è un istinto relativo. subbiettivo, e non è atta a fondare il dovere. Dalla bellezza, che si trova in quello, e nel conformargli le nostre operazioni? Ma il bello per sè solo non è il bene morale, non è obbligatorio, chi non voglia confondere l'arte colla virtù, e l'estetica colla scienza dei costumi. Dalla medesimezza, che corre fra l'idea razionale del bene, e l'ordine universale? Ma questa medesimezza è chimerica, se l'ordine universale non è assoluto. Direm forse che l'ordine universale può considerarsi, come assoluto. in quanto si connette con un principio superiore? Io non ripugnerei a questa interpretazione, se il Jouffroy non l'escludesse espressamente, dicendo che l'ordine dell'universo è « une loi qui se légitime par ellemê-« me, qui oblige immédiatement, qui n'a besoin, pour se faire respec-« ter et reconnaître, d'invoquer rien qui lui soit étranger, rien qui « lui soit antérieur et supérieur. » Egli è dunque chiaro, che secondo l' Autore, si può trovare il principio dell' obbligazione assoluto, senza uscir del creato, cioè del relativo. La contraddizione non potrebbe essere più palpabile e manifesta.

Ella però non è evitabile, ogni qualvolta si procede, secondo gli ordini del psicologismo, che vuole colla scorta del senso asseguire le verità razionali. Camminando per questa via, lo spirito non può logica-

<sup>\*</sup> Cours de droit nat., leçon 2, tom. I, p. 46, 47.

mente levarsi al di sopra del mondo; e quando dalle singole parti egli è giunto alla considerazione del tutto, ivi è costretto di far posa, e non può salir più oltre. Ma siccome, per l'immanenza dell'intuito, egli ha eziandio nel riflettere il concetto confuso dell' Assoluto in sè stesso: siccome per le attinenze dell'Assoluto col proprio arbitrio e col sistema generale delle forze libere, egli ha la notizia di una obbligazione morale e irrefragabile: egli è forzato a trasferire queste idee nell' universo, che è il punto più eccelso, a cui gli sia dato di poggiare, e a considerarlo, come l'Assoluto medesimo. Se procede in questo lavoro con impavido rigore di logica, egli divien panteista. Se il buon senso la salva dal panteismo, egli perde dal canto della severità scientifica ciò che acquista da quello del senso comune; com'è appunto accaduto al Jouffroy, il quale, non risolvendosi ad essere panteista, e tuttavia scorgendo che l'obbligazione morale è assoluta, e come tale dee provenire da un principio della stessa natura, fu indotto a considerare l'ordine dell'universo, come una cosa assoluta, senza osar però indiarlo, secondo l' esempio del suo maestro, più ardito o men consigliato di lui. Quindi ne nasce quel linguaggio vago, fluttuante, destituito di ogni precisione, e quel lusso di epiteti, con cui il nostro Autore cerca di ornare e nobilitare il suo soggetto, scostandosi dalla esattezza e simplicità sua solita; quasi che per trasformare il relativo in assoluto, bastasse lo scambiare i vocaboli, e l'accumulare sovra di esso tutte le qualificazioni più onorevoli e magnifiche, chiamandolo regola, legge sacra, bella, immutabile ecc.. come si vede nel luogo citato, e nel séguito del ragionamento, che stimo inutile di riferire, essendo una semplice ripetizione delle cose dette 1.

Abbiamo veduto che il Jouffroy rimuove dichiaratamente dal suo concetto dell' ordine universo, come fine morale, ogni idea di un principio superiore. Ora questa sola esclusione prova che l'idea di un tal principio era presente allo spirito dell Autore; imperocchè non si può sbendire ciò che non si pensa. Egli dunque pensava a Dio, quando riponeva nel solo ordine creato il principio del bene morale e della obbligazione. E che il fatto sia vero, risulta da ciò che dice poco appresso: « Cette idée de l'ordre elle-même, si haute qu' elle soit, n' est pas • le dernier terme de la pensée humaine. Elle fait un pas de plus et « s'élève jusqu' à Dieu, qui a créé cet ordre universel et qui a donné · à chaque créature qui y concourt, sa constitution, et par cons quent « sa fin et son bien. Ainsi rattaché à sa substance éternelle, l'ordre « sort de son abstraction mitaphysique et devient l'expression de la · pensée divine; dès lors aussi, la morale montre son côté religieux. « Mais il n'était pas besoin qu'elle le montrât, pour qu'elle fût oblie gatoire. Au delà de l'ordre, notre raison n'aurait pas vu Dieu, que « l'ordre n'en serait pas moins sacré pour elle ; car le rapport qu'il « y a entre notre raison et l'idée d'ordre subsiste indépendamment de Lours de droit nat., leçon 2, tom. I, p. 48 segq.

« toute pensée religieuse. Seulement, quand Dieu apparaît comme sub-« stance de l'ordre, si je puis parler ainsi, comme la volonté qui l'a • établi, comme l'intelligence qui l'a pens, la soumission religieuse « s'unit à la soumission morale, et par là encore l'ordre devient re-« spectable 1. » Vedesi pertanto, come l'illustre scrittore afferma nello stesso tempo che Iddio è il principio dell'ordine morale, e che l'ordine morale è indipendente da Dio. Imperocchè, se non fosse, se il fine virtuoso, e il dovere, che lo prescrive, necessariamente con Dio si connettessero, come mai la legge e l'obbligazione potrebbero esser note, senza la cognizione del legislatore? Singolare follia del psicologismo, che mette il reale in contraddizione collo scibile! Ma come mai il Jouffroy sa che v'ha un Dio, da cui provengono l'universo, l'armonia, che vi risplende, la legge che il governa, e l'obbligo di ubbidire alla legge? Giacchè il psicologismo non può rivelarci alcuna di queste cose. Qui si pare l'influenza, che la religione esercita eziandio su coloro, che la ripudiano. Il psicologista moderno, nato e nudrito nel seno della civiltà cristiana, ancorchè rigetti il Cristianesimo, come culto positivo e divino, ne ammette, spesso senza saperlo, molti dettati, e mentre si crede di filosofare da sè, e alla libera, non fa sovente altro, che ripetere i pronunziati della ontologia cristiana, ricevuti per via della parola e della tradizione. In ciò consiste non di rado la superiorità degli increduli moderni sui filosofi del paganesimo. Il Jouffroy nel passo allegato ce ne porge uno splendido esempio; conciossiachè, mentre da un lato, come cartesiano e psicologista, pone l'assoluto morale nel mondo, e lo rende indipendente da Dio; come uomo nato ed educato in una società ortodossa, restituisce a Dio il privilegio usurpato, riconosce in Lui il vero Assoluto, ed esprime, quasi senza accorgersene, una di quelle verità stupende, che si sanno eziandio dal fanciullo cristiano, ma non potrebbero scoprirsi dai più ingegnosi psicologisti, in virtù dei loro principii, ancorchè in eterno speculassero.

I vizii del psicologismo si fanno sentire a ogni tratto nelle opere del Jouffroy, e rendono bene spesso le sue analisi manche, imperfette, superficiali, non ostante la sagacità e la gravità propria di questo scrittore. Il male non vien dall' artefice, ma dallo strumento che adopera. Ciò che egli discorre in proposito dello scetticismo, ce ne porge un altro esempio. Proponendosi di risolvere le obbiezioni degli scettici, egli comincia a distinguere quattro facoltà, che concorrono nel partorire la cognizione, cioè la sensibilità, la ragione, il raziocinio e la memoria; e poscia così favella: « Quand l' une des quatre facultés qui concourent dans la formation de nos connaissances, vient à s'appliquer et à nous donner la notion qui lui est propre, il est evident que nous « ne croyons et ne pouvons croire à la vérité de cette notion qu'à une « première condition, c' est que nous avons foi à la véracité native de « cette faculté, c' est-à dire à sa propriété de voir les choses telles » Cours de droit nat, leçon, tom. 1, p. 50, 51.

« qu' elles sont; car pour peu que nous en doutions, il n' y a plus de · vérité, plus de croyance possible pour nous. Et cependant rien pe « prouve, rien ne peut prouver cette véracité native de nos facultés. » Applicata questa sentenza in particolare alle varie facoltà, egli continua in questi termini: « Donc, Messieurs, le principe de toute certiti-« de et de toute crovance est d'abord un acte de foi aveugle en la ré-« racité naturelle de nos facultés. Quand donc les sceptiques disent aux dogmatiques: Rien ne prouve que vos facultés voient les choses con-« me elles sont; rien ne demontre que Dieu ne les ait pas organisees pour · vous tromper; les sceptiques disent une chose incontestable, et qu'il est impossible de nier. C'est à cette condition que nous croyons 1. Egli è singolare che queste parole si trovino nelle opere di un filosofo dogmatico, e in un luogo appunto, dove si vogliono confutare gli scatici. I quali certo non sono così indiscreti, che richieggano di più, e non si contentino di un dogmatismo, che mette la radice del vero, e la base del sapere in una fede cieca. Dunque l'assenso, che si porge all'evidenza, è una fede ciecal Dunque quella pura e viva luce intelligibile, da cui ogni altro lume deriva, non è altro che tenebre! Dunque l' intelletto non differisce dall' instinto, e il conoscere dal sentire, poi chè l'uno è senz' occhi, come l'altro! Dunque il primo vero si ammette senza ragione, perchè si crede senza prova; quando il non aver & so bisogno di prova deriva appunto dall'essere la prova universale degli altri veri, e la somma ragione! Anche gli antichi, e santo Agosti no, e Dante, e tutti i più grandi pensatori del mondo, dissero che l'aom crede al primo vero; intendendo per credenza una cognizione, che esclude il discorso dimostrativo, ma non già l'evidenza; giacchè quelloè nullo in tal caso, perchè questa è suprema. Il Jouffroy non ha potato dissimulare a sè stesso, che posta la fede cieca, come hase della certezza, ne nasce contro di questa una obbiezione gravissima. Laonde, dopo risolute altre opposizioni di minor conto, egli conchiude che « il · resterait démontré que nous pouvons arriver à la vérité, s' il était • que nos facultés ont été organisées pour voir les choses comme elles « sont, et non pour en transmettre d'infidèles images. Revenons mair • tenant à cette dernière objection 2. • La risposta ch' egli vi fa, dop averla menata così in lungo, non è prolissa, poichè consiste a directe non ve ne ha alcuna. « Je m'empresse de vous le répéter, Messieurs, à « cette objection des sceptiques je ne connais aucune réponse catégories « rique; il n'existe aucune possibilité de prouver la véracité de notre « intelligence 3. » E poco appresso la chiama una obbiezione irréfutable. Niuno rida del valente psicologo, a vederlo in queste misere strette; poichè il torto non è suo, ma del sistema. Si lodi anzi la sua sincerità che non gli permette di palliare i vizii della dottrina, e di aggirare chi

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Cours de droit nat., leçon 9, tom. I, p. 231, 252, 253.

<sup>\*</sup> Ibid., pag. 98.
3 Ibid. 4 Ibid., p. 263.

legge, invece di fare una confession generosa. Infatti il psicologismo, che va dal soggetto all' oggetto, dalla facoltà conoscitrice alle cose conosciute, non può discorrere altrimenti, nè credere scientificamente al vero, se prima non dimostra la veracità dello strumento, con cui si afferra esso vero, e da cui dipende il suo valore. Ma l'ontologista non è ridotto a tali angustie, e può sbrigarsi dai sofismi dello scettico in poche parole, ragionando seco in questa sentenza: « Voi volete che prima di credere al vero, io vi provi la veracità delle potenze, che lo conseguiscono. Lo farei volentieri, se tolto via il vero, io sapessi di essere, di conoscere, di avere certe facoltà, che concorrano a produrre il mio conoscimento. Ma io non so tutte queste cose, se non in virtù del vero, che m'illumina. Il mio spirito non sale da sè stesso al vero, ma discende dal vero a sè stesso. Non è il mio intelletto, che autentichi il verc, ma è il vero, che crea il mio intelletto, e creandolo lo attua, lo mette in moto, e gli si manifesta. La verità non è subbiettiva, ma obbiettiva; non è l'effetto, ma la causa della mia esistenza, e del mio pensiero. E notate bene, che proferendo queste sentenze, io non le autorizzo già colle mie potenze fragili e caduche; ma le fondo sull'autorità stessa del vero, che le proclama colla sua voce. Io non fo altro, che ripetere, ripensando e parlando, il verbo ideale, che mi favella allo spirito. Questa voce del vero, che parla a me, a voi, a tutti gli uomini, a tutte le intelligenze con autorità irrefragabile, è l'evidenza. L'evidenza è obbiettiva, e non subbiettiva, crea il pensiero, e non ne è creata : il pensiero è la vision dello spirito, l'evidenza ne è la luce. Voi desiderate che io vi dimostri la legittimità delle vostre potenze, della vostra virtù di conoscere. Ma come sapete voi di avere questa virtù? Lo sapete, perchè il vero ve lo dice, ve lo attesta, vi rende impossibile su di ciò il menomo dubbio. Non tocca adunque allo spirito il provare il vero, ma al vero il provare l'autorità dello spirito. E sapete, come la prova? La prova, creando esso spirito, e rivelandosi and suo sguardo. La mente nostra non fa la prima verità, e perciò non può dimostrarla, od avvalorarla; ma la prima verità conferisce alla mente ogni suo valore, perchè le dà l'esistenza. Cessate adunque dall' argomentare contro il vero, presupponendo che la vostra facoltà conoscitrice sia capace d'inganno; poichè non potete far questo medesimo presupposto, non potete concepire il menomo dubbio, fare il menomo giudizio, pronunziare una parola, senza credere al vero. Perciò ogni vostra obbiezione presuppone quella realtà, che combattete. e si distrugge da sè. Il solo verso, per cui potreste patrocinare la causa vostra, senza darvi della falce in su' piedi, consisterebbe nel sillogizzare, senza parlare, anzi senza pensare; nel qual caso io sarei dispensato di rispondervi, nè a voi cadrebbe in capo di chicdermi una risposta. »

## Nota 31.

Non credo di far torto al sig. Cousin, conghietturando ch'egli non abbia letto il Malebranche; credo anzi di giustificarlo, in un certo medo; giacchè altrimenti converrebbe dire che non lo abbia capito. Il qual secondo presupposto non è credibile, trattandosi di un nomo così ingegnoso, come il sig. Cousin; benchè, a dire il vero, il primo sia anche un po' straordinario in chi si vanta di aver fondata la filosofia eclettica. Come ciò sia, il lettore sceglierà fra le due spiegazioni quella, che più gli aggrada: a me basta di provare che il sig. Cousin non conocca le dottrine del suo illustre compatriota, e che gli è succeduto intorno ad esso ciò che gl'incontra talvolta riguardo agli altri sistemi, di sostituire agli altrui pensieri i suoi proprii. Le mie prove saranno brevi, e consisteranno nel porre a ragguaglio della esposizione del sig. Consin le parole stesse del Malebranche.

« Malebranche, » dice il sig. Cousin, « est avec Spinoza le plus grand « disciple de Descartes. Comme lui, il a tire des principes de leur com-« mun maître les conséquences que ces principes renfermaient. Malea branche est à la lettre Spinoza chrétien 1. • Il Malebranche a rigor di lettera uno Spinoza cristiano! E come si può essere Spinoza cristiano? Queste due voci cozzano insieme sieramente. Tutti gl'ingegni più illustri del secolo decimosettimo ebbero lo Spinoza per un vero ateista: egli era riservato ai pellegrini critici dell'età nostra, i quali discorrono per lo più delle opere di quel filosofo, senza averle lette od intese. l' assolverlo da tal nota, il farne un uomo religioso, un mistico, e per poco un santo, degno di essere innalzato all'onor degli altari. Abbiamo veduto che lo stesso sig. Cousin professa questa strana opinione. e riferite le efficaci parole, con cui egli canonizza i' ateo olandese. Ma che direbbe il povero Malebranche, se tornasse fra' vivi, vedendosi paragonato ad un nomo, ch' egli chiama cet impie de nos jours qui faisait son Dieu de l'univers, e n'en avait point 2? Delle opinioni del quale egli diceva: Ne pensez pas.... que je sois assez impie et assez insensé, pour donner dans ces rèveries 3? Qual confronto si può fare ses la teorica del Malebranche, che sente sì nobilmente e sì affettuosamente di Dio, che discorre con tanta profondità e squisitezza cristiana delle sue perfezioni morali, che dà all' ordine morale un sì alto seggio nelle sue speculazioni, propuynando, con tanto vigore di logica, l'azione libera del Creatore sulle creature, e quella dello Spinoza, che spianta la moralità dalle radici, introduce un fato universale, e non serba di Dio altro che il nome? Il credere che lo Spinoza sia un tersta, perchè parla continuamente di Dio, è un inganno puerile, di cui

<sup>1</sup> Cousin. Fragm. phil. Paris, 1838, t. 11, p. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Malebbanche, Entret. sur la métaph., la rel. et la mort, entr. 8, t. 1, p. 3<sup>10</sup>
<sup>3</sup> 161d., entr. 9, p. 338.

dovrebbe vergognarsi chi aspira al nome di filosofo. L'assimigliare questi due scrittori, perchè corre qualche analogia fra le loro dottrine. mostra poco accorgimento, e poca pratica delle scienze speculative; imperocchè chi ha penetrato un po' addentro nelle quistioni più capitali della metafisica sa che la speciosa apparenza del panteismo versa da un lato nella verità commista alle sue esorbitanze, e dall'altro nel difetto di molti suoi avversarii, che confondendo il buono col reo, cadono sovente nell' eccesso contrario, o almeno trapassano, senza toccarli, i più rilevanti problemi, onde i panteisti promettono la soluzione. Due grandi idee signoreggiano lo spirito umano, cioè quelle dell' Entee dell'esistente, le attinenze reciproche delle quali sono il principale oggetto proposto alle meditazioni dei savii. La vera filosofia le unisce e distingue; la falsa le immedesima o le sequestra. Se per non immedesimarle, come fanno i panteisti, si vogliono segregare affatto, secondo l'uso dei filosofi superficiali, si combatte un errore con un altro errore, con tanto minore riuscita, che il primo errore ha una certa profondità, e il secondo è frivolo e leggero. Ma da Pitagora e da Platone fino al Malebranche, non v'ha un filosofo di polso, che abbia operato quel divorzio: i migliori applicarono l'ingegno a studiare il nesso intimo di quella dualità primitiva e misteriosa, e ammisero l'inseparabilità psicologica e ontologica del secondo dal primo de'suoi membri; senza che la loro dottrina possa confondersi con quella dei panteisti : i quali tolgono di mezzo la dualità, che gli altri intendono a dichiarare. Fra questi merita un seggio molto illustre il Malebranche: le cui dottrine sulla visione ideale, sulla causalità prima e universale di Dio, sull'estensione intelligibile e via discorrendo, benchè lascino tuttavia moltissimo da desiderare, non hanno punto che fare con quelle dello Spinoza, se non in quanto conservano le verità, che i panteisti pretendono speciosamente ai loro delirii. Si dirà forse che il Malebranche e lo Spinoza sono fratelli, perchè riconoscono nel Descartes il loro comune padre? Il sig. Cousin lo lascia intendere, quando dice: « Sai-• vez Descartes dans ses deux disciples immédiats, Spinoza et Male-• branche, et là vous reconnaîtrez les fruits légitimes des principes « du maître 1. » Ma io ho già altrove osservato che il Malebranche nelle parti più sode e più pellegrine della sua filosofia non è cartesiano, e che generalmente lo è assai meno che non si crede; e non mi sarebbe difficile di provarlo, se la materia non fosse troppo lunga per una nota. Lo Spinoza è assai più consenziente al suo maestro, per ciò che spetta al primo processo metodico, e al principio fondamentale del Cartesianismo; se non che, egli intese esso principio e ne dedusse le conseguenze con un'acutezza d'ingegno e un rigore di logica, di cui il Descartes non ebbe il menomo sentore. Nel resto, il sistema del Descartes è un miscuglio di elementi disparatissimi, così poco digeriti e così mal cuciti insieme, che non è meraviglia, se il Malebranche e lo

<sup>1</sup> Hist. de la phil. du XVIIIo siècle, leçon 11.

Spinoza, benchè affatto discrepanti fra loro, abbiano potuto appoggiarvi i loro dogmi. Ogni altro filosofo potrebbe fare altrettanto; ed io mi assumerei volentieri di trovare in quel guazzabuglio un puntello a ogni sistema qualsivoglia, come se altri conoscesse l'idioma che si parlava sulla torre di Babele, se ne potriano forse cavare i rudimenti elementari di tutte le lingue.

L'esposizione, che il sig. Cousin fa del sistema malebranchiano. è piena di gravi inesattezze. Ma per evitar lunghezza, io mi limiterò al punto cardinale di tal sistema, a quello per cui il nome del Malebranche sarà immortale negli annali della scienza. Voglio parlare della celebre teorica della visione ideale. Certo, se v'ha parte della storia filosofica, nella quale il sig. Cousin avrebbe dovuto essere accurato, egli è questo teorema del suo insigne compatriota. Ma invece e' se ne spaccia in due parole. « L'idée de Dieu est à la fois contemporaine de « toutes nos idées, et le fondement de leur légitimité; et par exemple, « l'idée que nous nous faisons des corps extérieurs et du monde se-· rait vaine, si cette idée ne nous était donnée dans celle de Dieu. » Su in buon' ora; veggiamo, come spiega questa frase. « De là le fameux « principe de Malebranche, que nous voyons tout, et le monde matériel lui-même, en Dien; ce qui veut dire que notre vision et conce-« ption du monde est accompagnée d'une conception de Dieu, de l'é-« tre infini et parfait, qui ajoute son autorité au témoignage, incertain ■ par lui-même, de nos sens et de notre pensée 1. • Come? Ouesta è la teorica della visione in Dio, che menò tanto romore nel mondo, e levò sì alto la fama del Malebranche? Ella non si riduce ad altro, che al noto paralogismo del Descartes, cioè a dire, che l'autorità divina comprova i dettati dei sensi e della ragione 2? Ce qui vout dire.... No , signor Cousin, ciò non vuol dir questo; e il ragionamento che attribuite al Malebranche ha tanto da fare colla sua dottrina della visione ideale. quanto il gennaio colle more. Sapete, che vuol dire non il discorso del Malebranche, ma il vostro? Che voi non avete lette, o che avete solamente scorse con una leggerezza incredibile le opere di questo grand' uomo, che malmenate con tanta disinvoltura. Se le aveste lette . avreste veduto che la teorica della visione ideale è tutta una filosofia; ch'essa è il compimento necessario della dottrina di Platone. di santo Agostino 3, di san Tommaso, e della parte più sana della filosofia alessandrina; ch' essa contiene un compiuto sistema sulla natura, sulla origine e sulla legittimità delle nostre cognizioni : e che se questo sistema è solo abbozzato negli scritti del vostro illustre compatriota, tale abbozzo può tuttavia sfidare tutti i sofisti del mondo.

Hist. de la phil. du XVIIIe siècle, lecon 11.

Non si confonda il paralogismo del Descartes, coll'argomento circolare, com' è inteso dal Malebranche ed esposso ne'suoi Trattemmenti.

<sup>3</sup> Into no alla convenienza della dottrina malebranchiana con quella di santo Agostino, vedi la bella opera di Sigismondo Gerdil, intitolata: Désense du sentiment de P. Malebranche, etc.

Se l'aveste letto, non direste, come fate, in un altro luogo, che la visione in Dio è una ipotesi teologica, un Deus ex machina, e non la mettereste in ischiera coll' idealismo del Berkeley, e coll' armonia prestabilita del Leibniz '. Il Malebranche si propone la quistione: come l'uomo può conoscere gli oggetti? E servendosi del metodo di esclusione, egli prova che non si possono conoscere altrimenti, che mediante un. intuito immediato, benchè imperfettissimo, della divina natura. « Nous « assurons, » dic'egli, « qu'il est absolument nécessaire que les idées « que nous avons des corps, et de tous les autres objets que nous • n' apercevons point par eux-mêmes, viennent de ces mêmes corps « ou de ces objets; ou bien que notre âme ait la puissance de produi-• re ces idées; ou que Dieu les ait produites avec elle en la créant; • ou qu'il les produise toutes les fois qu'on pense à quelque objet; ou que l'âme ait eu elle-même toutes les persections qu'elle voit · dans ces corps; ou enfin qu'elle soit unie avec un être tout parfait et qui renferme généralement toutes les perfections intelligibles ou • toutes les idées des êtres créés 2. • Egli passa quindi a rassegna partitamente queste varie opinioni, le esamina con diligenza, e prova, che non reggono a martello, salvo l'ultima, ch'egli abbraccia come la sola possibile, veduto che le altre si debbono rigettare. E non solo impiega in questa discussione tutta la seconda parte del terzo libro della, sua grande opera, ma ripete, espone sotto varii aspetti, e difende largamente la medesima dottrina negli Éclaircissements, nelle sue controversie coll' Arnauld e col Regis, negli Entretiens, e nelle altre sue scritture. Certo, lo ripeto, la teorica del Malebranche è lontana dalla perfezione scientifica; ma, così difettuosa com'è, tutta la filosofia francese non ha nulla, e tutta la filosofia moderna assai poco, che le si possa paragonare. E il sig. Cousin, che ha fatto alla sua patria il tristo dono del panteismo germanico, e si professa eclettico, cioè raccoglitore del fior de' varii sistemi; non consacra a questi sublimi pensamenti che pochi periodi, nei quali non mostra pur di conoscere l'autore, di cui ragiona.

#### Nota 35.

Debbo però notare, per amor del vero, che il sig. Cousin ammette la preesistenza di una filosofia, almeno bambina. « Comme nous savons, « Messieurs, le jour, le mois, l'année dans laquelle la philosophie « grecque a été mise dans le monde, de même nous savons, avec la « même certitude et avec beaucoup plus de détails encore, le jour et « l'année où la philosophie moderne est née.... Le père d'un de vos « pères aurait pu voir celui qui a mis dans le monde la philosophie

MALEBRANCHE, Rech. de la cér., liv. 3, part, 2, chap. I, tom. II, p. 64, 65.

¹ Introd. à l'hist, de la phil., leçon 12. — Hist, de la phil. du XVIIIe siècle, leçon 3.

moderne.... Cet homme c'est un Français, c'est Descartes. Son premier ouvrage écrit en français est de 1637. C'est donc de 1637 que e date la philosophie moderne'. > Il sig. Cousin ha scambiato la fede di battesimo con quella di mortorio, e confusa una larva col vero; poichè la vera filosofia è perpetua, quanto la riflessione dell' uomo, e non ebbe cuna, come non avrà sepolero.

### Note 36.

Il processo fondamentale del Cristianesimo è ontologico e non psico-

Esso non dice, come il Descartes: l'uomo è, dunque v' ha un Dio. Ma bens): Iddio è, dunque l'uomo esiste, cioè è in Dio, e ha il suo essere da Dio.

Non dice coi psicologi dei dì nostri, che l'umano ingegno tragga dalle sue facoltà il concetto dell' Essere sovrano, e crei Iddio in un certo modo a imagine propria; ma c'insegna all'incontro, che Iddie crea l'uomo a sua imagine e somiglianza.

Non dice: l'uomo ha in sè una legge morale di bontà e di giustizia; dunque Iddio è giusto e buono. Ma dice: Iddio è giusto e buono; dunque l'uomo è tenuto ad imitare la sua bontà e la sua giustizia.

Non dice: l'uomo è libero; dunque è obbligato alla legge del dovere. Ma dice: v' ha il dovere, v'ha una legge obbligatoria; dunque l'aomo è libero.

Non dice: l'uomo è malvagio, dunque si dee ammettere un primo fallo. Ma dice : il primo fallo è un fatto rivelato ; dunque l' uomo è malvagio.

Non dice: l'uomo è impotente; dunque sono necessarie la grazia e la redenzione. Ma dice: la necessità della grazia e della redenzione è un vero rivelato; dunque l'uomo è da sè solo impotente.

Non conchiude dalla necessità ed efficacità della grazia alla predestinazione gratuita, ma da questa a quella. Il qual processo si vede manifesto nelle opere di santo Agostino.

Non dice : ragiona , esamina e credi; ma bensì : credi , esamina e ragiona.

Non dice: trova il vero dubitando; ma, trova il vero apprendendo.

Non dice: insegna alla Chiesa, ma impara dalla Chiesa...

Non dice: muovi da te stesso, per giungere a Dio, ma parti da Dio, per arrivare a te stesso: non cominciare colla filosofia, per giungere alla religione, ma fa il contrario.

Non si vuol già inferire che il Cristianesimo disapprovi il processo psicologico. Anzi lo ammette, e prescrive in ispecie l'uso di alcuni dei capi summentovati, ma come un processo ontologico.

Il sig. Lamennais nella sua teorica della certezza 2, confonde il pro-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cousin, Introd. à l'hist, de la phil., leçon 2. <sup>2</sup> V. il II to.no dell' Essai sur l'indiff. en mat. de rel., e la Défense de l'Essai.

cesso ontologico col psicologico, e gli rigetta entrambi, per sostituirvi il mero processo autoritativo. Ma il metodo autoritativo, senza una base ontologica è impossibile; e il voler fondare l'ontologia prima sull'autorità, è una manista petizion di principio.

#### Note 27.

Ecco diversi passi del Malebranche, in cui egli espone la sua dottrina della visione ideale, considerandola sotto i suoi varii rispetti. Il lettore non mi saprà mal grado di metterglieli innanzi agli occhi, e riunire, come in un solo quadro, i principali concetti dell'illustre autore.

« Théodore. L' idée de l'être sans restriction, de l'infini, de la généralité, n' est point l'idée des créatures ou l'essence qui leur convient, mais l'idée qui représente la Divinité, ou l'essence qui lui convient. Tous les êtres particuliers participent à l'être; mais nul être
particulier ne l'égale. L'être renferme toutes choses; mais tous les
ctres et créés et possibles, avec toute leur multiplicité, ne peuvent
remplir la vaste étendue de l'être. — Arists. Il me semble que je vois
bien votre pensée. Vous définissez Dieu comme il s'est défini lui-même en parlant à Moise: Dieu c'est cetui qui est. L'étendue intelligible est l'idée ou l'archétype des corps. Mais l'être sans restriction,
en un mot l'Être, c'est l'idée de Dieu; c'est ce qui le représente à
notre esprit tel que nous le voyons en cette vie '. >

« La notion de l' Être infiniment parfait est profondément gravée « dans notre esprit. Nous ne sommes jamais sans penser à l' Être. Mais « bien loin de prendre cette notion vaste et immense de l' Être sons re« striction, pour mesurer par elle la Divinité qui se présente à nous sans « cesse, nous la regardons, cette notion immense, comme une pure « fiction de notre esprit. C'est, Ariste, que l' Être en général ne frappe « point nos sens et que nous jugeons de la réalité et de la solidité des « objets par la force dont ils nous ébranlent ?: »

Le vrai Dieu c'est l'Être, et non tel être, ainsi qu'il l'a dit laise même à Moïse, son serviteur.... C'est l'Être sans restriction, et non
l'être fini, l'être composé pour ainsi dire de l'être et du néant 3. »

l'être fini, l'être composé pour ainsi dire de l'être et du néant 3.
Non-seulement l'esprit a l'idée de l'infini, il l'a même avant celle
du fini. Car nous concevons l'être infini de cela seul que nous concevons l'être, sans penser s'il est fini ou infini. Mais afin que nous
concevions un être fini, il faut nécessairement retrancher quelque
chose de cette notion générale de l'être, laquelle par conséquent doit
précéder. Ainsi l'esprit n'aperçoit aucune chose que dans l'idée qu'il
a de l'infini; et tant s'en faut que cette idée soit formée de l'assemblage confus de toutes les idées des êtres particuliers, comme le pensent les philosophes, qu'au contraire toutes ces idées particulières

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MALEBRANCHE, Estret. sur la métaph., la relig. et la mort, entr. 2, tom. I, p. 46, 47.

<sup>8</sup> Ibid., entr. 8, tom. I, p. 312.

<sup>8</sup> Ibid., p. 304.

« ne sont que des participations de l'idée générale de l'infini ; de mê-« me que Dieu ne tient pas son être des créatures, mais toutes les créa-« tures ne sont que des participations imparfaites de l'être divin 1. » « Cette présence claire, intime, nécessaire de Dieu, je veux dire de « l'être sans restriction particulière, de l'être infini, de l'être en gé-« néral, à l'esprit de l'homme, agit sur lui plus fortement que la pré-« sence de tous les objets finis. Il est impossible qu' il se défasse entiè-« rement de cette idée g'nérale de l'être, parce qu'il ne peut subsister • hors de Dieu. Peut-être pourrait-on dire qu'il s'en peut éloigner, à « cause qu' il peut penser à des êtres particuliers; mais on se trompe-« rait. Car quand l'esprit considère quelque être en particulier, ce n'est « pas tant qu' il s'éloigne de Dieu, que c'est plutôt qu' il s'approche, « s'il est permis de parler ainsi, de quelqu' une de ses perfections, re-« présentative de cet être, en s'éloignant de toutes les autres. Toute-« fois il s' en éloigne de telle manière, qu' il ne les perd point entièrement de vue, et qu'il est presque toujours en état de les aller cher-« cher et de s' en approcher. Elles sont toujours présentes à l'esprit; mais l'esprit ne les apercoit que dans une confusion inexplicable à « cause de sa petitesse, et de la grandeur de l'idée de l'être. On peut • bien être quelque temps sans penser à soi-même; mais on ne saurait, « ce me semble, subsister un moment sans penser à l'être; et dans le « même temps qu' on croit ne penser à rien, on est nécessairement • plein de l'idée vague et générale de l'être. Mais parce que les cho-« ses qui nons sont fort ordinaires, et qui ne nous touchent point, ne « réveillent point l'esprit avec quelque force, et ne l'obligent point à « faire quelque réflexion sur elles ; cette idée de l'être, quelque grande, vaste, réelle et positive qu'elle soit, nous est si familière et nous « touche si peu, que nous croyons quasi ne la point voir; que nous « n' y faisons point de réflexion; que nous jugeons ensuite qu'elle a « peu de réalité, et qu'elle n'est formée que de l'assemblage confus de toutes les idées particulières; quoique, au contraire, ce soit dans e elle seule et par elle seule que nous apercevons tous les êtres en par-« ticulier 2. »

L'idée de Dieu ou de l'être en général, de l'être sans restriction, « de l'être infini, n'est point une fiction de l'esprit. Ce n'est point « une idée composée qui renferme quelque contradiction; il n'y a rieu « de plus simple, quoiqu'elle comprenne tout ce qui est et tout ce qui « peut être. Or, cette idée simple et naturelle de l'être ou de l'infini « renferme l'existence nécessaire: car il est évident que l'être ( je ne « dis pas un tel être) a son existence par lui-m'me, et que l'être ne « peut n'être pas actuellement, étant impossible et contradictoire « que le véritable être soit sans existence. Il se peut faire que les corps « ne soient pas, parce que les corps sont de tels êtres, qui participeut

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rech. de la vér., liv. 3, part. 2, chap. 6, Paris, 1736, tom. 11, p. 102. <sup>2</sup> Ibid., chap. 8, p. 126, 127, 128.

de l'être et qui en dépendent. Mais l'être sans restriction est nécessaire; il est indépendant, il ne tient ce qu'il est que de lui-même:
tout ce qui est vient de lui. S' il y a quelque chose, il est, puisque tout ce qui est vient de lui: mais quand il n' y aurait aucune chose en particulier, il segait, parce qu'il est par lui-même, et qu'on ne peut le concevoir clairement comme n'étant point; si ce n'est qu'on se le représente comme un être en particulier, ou comme un tel être, et que l'on considère ainsi toute autre idée que la sienne. Car ceux qui ne voient pas que Dieu soit, ordinairement ils ne considèrent point l'être, mais un tel être, et par conséquent un être qui peut être ou n'être pas 1.

« L' idée générale de l' infini est inséparable de l' esprit, et elle en « occupe entièrement la capacité lorsqu'il ne pense point à quelque « chose de particulier. Car quand nous disons que nous ne pensons à « rien, cela ne veut pas dire que nous ne pensons pas à cette idée gé« nérale, mais simplement que nous ne pensons pas à quelque chose « de particulier. Certainement si cette idée ne remplissait pas notre « esprit, nous ne pourrions pas penser à toute sorte de choses, com« me nous le pouvons ; car enfin on ne peut penser aux choses dont « on n'a aucune connaissance.... Ainsi on pense davantage à l'être gé« néral et infini quand on pense moins aux êtres particuliers et finis, « et l' on pense toujours autant en un temps qu' en un autre 2. »

Il Malebranche, che considera le idee divine ed archetipe, come il termine obbiettivo della percezione umana, esclude da questa condizione un solo concetto, cioè l'idea stessa di Dio, la quale non è già come le altre idee una percezione dell'idea divina, ma l'intuito o l'apprensione immediata della divina natura. Sentenza, che si connette strettamente col suo sistema; giacchè, se tutte le idee nostre sono rappresentative degli oggetti, perchè non sono propriamente nostre, ma di Dio, in cui le veggiamo, l'idea di Dio, che è il fondamento di tutte, dee essere di un' altra sorte: non può, come le altre, ridursi a una mera idea divina, che ci venga participata; altrimenti, si dovrebbe chiedere, dove si vede questa idea, e così si andrebbe in infinito; ma vuol essere un'apprensione immediata dell'oggetto medesimo, cioè di Dio, intuito da noi nella sua realtà sostanziale. Iddio insomma è il contenente delle idee nostre; il quale non può essere appreso nello stesso modo del suo contenuto. Noi veggiamo ogni cosa in Dio, e Dio in sè medesimo. L'apprensione, che abbiamo della Divinità, risponde a capello alla percezione, che la scuola scozzese ammette in ordine ai corpi, e salva dallo scetticismo il sistema delle idee rappresentative, dandogli per base la cognizione immediata dell' Ente, in cui si contiene l'archetipo di ogni cosa. Ecco alcuni passi dell'illustre filosofo francese, in cui questa parte della sua dottrina è chiaramente espressa:

<sup>1</sup> Rech. de la rér., liv. 4, chap. 11, p. 342, 343, 344.

<sup>\* 1</sup>bid., liv. 6, part. 1, chap. 5, tom. 111, p. 67, 66.

« Dieu ou l'infini n'est pas visible par une idée qui le représente. « L' infini est à lui-même son idée. Il n'a point d'archétype. Il peut « être connu, mais il ne peut être fait. » ( Questo è il Verbo genitum non factum della rivelazione, il Vero generato e non fatto, secondo la dottrina del Vico. ) « Il n' y a que les créatures, que tels et tels êtres « qui soient faisables, qui soient visibles par des idées qui les repré-« sentent, avant même qu' elles soient faites. On peut voir un cercle, • une maison, un soleil, sans qu'il y en ait. Car tout ce qui est fini se e peut voir dans l'infini, qui en renferme les idées intelligibles. Mais « l'infini ne se peut voir qu'en lui-même. Car rien de fini ne peut « repr senter l'infini. Si on pense à Dieu, il faut qu'il soit. Tel ètre, « quoique connu, peut n'exister point. On peut voir son essence sans « son existence, et son idre sans lui. Mais on ne peut voir l'essence « de l'infini sans son existence. l'idée de l'être sans l'être. Car l'être « n' a point d'id e qui le représente. Il n'a point d'archétype qui con-« tienne toute sa réalité intelligible. Il est à lui-même son archétype et il renferme en lui l'archétype de tous les êtres. Ainsi vous voyez e bien que cette proposition: Il y a un Dieu, est par elle-même la plus « claire de toutes les propositions qui affirment l'existence de quelque chose, et qu'elle est même aussi certaine que celle-ci : Je pense, donc je suis. Vous voyez de plus ce que c'est que Dieu, puisque « Dieu et l'être, ou l'infini, ne sont qu' une même chose 1. » Si noti quanto nel fine di questo passo, il buon Malebranche si scosti dal psicologismo assurdo del Descartes.

« Théodore. Par la Divinité nous entendons tous l'Infini, l' Étre sans « restriction, l' Étre infiniment parfait. Or rien de fini ne peut representer l'infini. Donc il suffit de penser à Dieu pour savoir qu' il est... « — Ariste. Oui,... je suis convaincu que rien de fini ne peut avoir assez de réalité pour représenter l'infini, pour qu' en voyant le fini, on « puisse y découvrir l'infini qu' il ne contient pas. Or je suis certain « que je vois l'infini. Donc l'infini existe, puisque je le vois, et que je « ne puis le voir qu' en lui-même.... La perception que j' ai de l'infini est born e: mais la réalité objective dans laquelle mon esprit se perd. « pour ainsi dire, elle n' a point de bornes. C'est de quoi maintenant il « m' est impossible de douter 2.

Il n'y a que Dieu qu'on connaisse par lui-même: car encore qu'il
y ait d'autres êtres spirituels que lui et qui semblent être intelligibles par leur nature, il n'y a que lui seul qui puisse agir dans
l'esprit et se d'couvrir à lui. Il n'y a que Dieu que nous voyions
d'une vue immédiate et directe. Il n'y a que lui qui puisse éclairer
l'esprit par sa propre substance.... C'est notre seul maître qui precède à notre esprit, selon saint Augustin (De ver. relig., c. 55), sans

MALEBRANCHE, Entret. sur la métaph., la relig. et la mort, entr. 2, tom. 1, p. 47, 48.

<sup>2</sup> Rech. de la vér., entret. 8, p. 286, 287,

« l'entremise d'aucune créature. On ne peut concevoir que quelque cho-• se de créé puisse représenter l'infini; que l'être sans restriction, l'è-« tre immense, l'être universel puisse être apercu par une idée, c'est-« à-dire par un être particulier, par un être différent de l'être univer-« sel et infini '. Lorsqu' on voit una créature, on ne la voit point en « elle-même ni par elle-même.... Mais il n'est pas de même de l'être « infiniment parfait: on ne le peut voir que dans lui-même ; car il n' y « a rien de fini qui puisse représenter l'infini. L'on ne peut donc voir · Dieu qu'il n'existe: on ne peut voir l'essence d'un être infiniment parfait, sans en voir l'existence; on ne peut le voir simplement com-• me un être possible; rien ne le comprend, rien ne le peut représen-• ter. Si donc on y pense, il faut qu' il soit 2. Il est donc clair que l'â-« me, que ses modalités, que rien de fini ne peut représenter l'infini; « qu' on ne peut voir l'infini qu' en lui-même et que par l'efficace de « sa substance; que l'infini n' a point et ne peut avoir d'archétype ou d'idée distinguée de lui qui le représente; et qu'ainsi, si l'on pense à « l'infini, il faut qu'il soit 3. »

Questa percezione immediata dell' Ente, per via della quale si ha la cognizione mediata di tutte le cose, spiega una celebre frase del Malebranche più citata ed ammirata, che intesa: « Dieu est très-étroitement « uni à nos âmes par sa presence, de sorte qu' on peut dire qu' il est « le lieu des esprits, de même que les espaces sont en un sens le lieu « des corps 4. » In un altro luogo dice: « Les esprits.... sont dans la « raison divine, et les corps dans son immensité 5. » E altrove: « La « substance du Créateur est le lieu intime de la création 6. » La medesima idea si trova spesso ripetuta sotto altre forme, che tutte tornano a dire, non potersi veder le cose nel contenuto divino, cioè nell' intelligibile, se non si ha l'intuito immediato del continente, cioè dell'Ente infinito. In tal senso si dee pigliare la sentenza del Malebranche. la quale altrimenti tornerebbe incomprensibile, come parve al Leibniz, il quale ne parla così: « Lorsque ce Père dit qu'il n' y a point de sub-« stance purement intelligible que Dieu, j' avoue que je ne l'entends • pas assez bien 7. »

Il Malebranche discorre sull'unità numerica dell' Idea in questi termini: « Théodore. Toutes les vérit s sont en Dieu, puisqu'étant infini« ment parfait, il n'y en a aucune qui échappe à ses connaissances.
« Donc sa substance renferme tous les rapports intelligibles : car les « vérités ne sont que des rapports réels, et les faussetés des rapports « imaginaires. Donc Dieu n'est pas seulement sage, mais la sagesse; « non-seulement savant, mais la science; non-seulement éclairé, mais

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rech. de la sér., liv. 3, part. 2, chap. 7. Paris, 1736, tom. 11, p. 115, 116.

<sup>4</sup> Ibid. liv. 3, part. 2, chap. 6, p. 93, 96.

Entret. sur la méteph, la relig. et la mort, entr. 8, tom. I, p. 300.

<sup>\* 1</sup>bid., p. 295

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> LEI BNIZ, OEur. phil., ed. Raspe. Amst., 1765, p. 501.

4 la lumière qui l'éclaire hai et même toutes les intelligences. Car c'est - dans sa propre lumière que vous voyes ce que je vois, et qu'il voit « lui-même ce que nous voyons tous deux. Je vois que tous les dismè-« tres d'un cercle sont égaux. Je suis certain que Dieu lui-même le · voit et que tous les esprits, ou le voient actuellement, ou le peuvent « voir. Oui, je suis certain que Dieu voit précisément la même chose « que je vois, la même vérité, le même rapport que j'aper, ois mainte-• nant entre 2 et 2 et 4. Or Dieu ne voit rien que dans sa substance. Donc cette même vérité que je vois, c'est en lui que je la vois... - Théotime. Ne pourrait-on point dire que les esprits ne voient point e les mêmes vérités, mais des vérités semblables? Dieu voit que 2 et 2 e font 4; vous le voyez; je le vois. Voilà trois vérités semblables et non · point une seule et unique virité. — Ariste. Voilà trois perceptions semblables d'une seule et même vérité.... Qui vous a dit que Dien e même ne peut faire d'esprits capables de voir clairement que 2 fois • 2 ne soient pas 4? Assurément c'est que vous voyez la même vérité • que je vois, mais par une perception qui n'est par la mienne, quoi-• que peut-i tre semblable à la mienne. Vous voyez une vérité commu-• ne à tous les esprits, mais par une perception qui vous appartient à e vous seul; car nos perceptions, nos sentiments, toutes nos modalités sont particulières. Vous voyez une vérité immuable, nécessaire, étere nelle. Car vous êtes si certain de l'immutabilité de vos idées, que · vous ne craignez point de les voir demain toutes changées. Comme « yous savez qu'elles sont avant vous, aussi êtes-vous bien assuré « qu'elles ne se dissiperont jamais. Or si vos idées sont eternelles et immuables, il est évident qu' elles ne peuvent se trouver que dans la substance éternelle et immuable de la Divinité. Cela ne se peut cona tester. C'est en Dieu seul que nous voyons la vérité. C'est en lui seul que se trouve la lumière qui l'éclaire lui et toutes les intelligences 1.

## Note 35.

L'illustre Rosmini in alcuni luoghi rigetta espressamente l'intuito immediato di Dio; in altri pare ammetterlo in qualche modo, e con certi temperamenti, che sono lontani dal porgere una idea chiara e precisa al lettore. Pare a prima fronte, che per ben cogliere il sentimento del filosofo roveretano su questo punto, basti il consultarlo, dove discorre dell'ente ideale presente alla mente nostra, che è il perno di tutto il suo sistema; giarchè, se si può sapere, qual sia l'intenzione dello scrittore intorno alla natura di questo ente, non vi potrà più essere alcun dubbio sul suo modo di pensare intorno all'altra quistione. Ma dopo aver letto attentamente le opere del Rosmini, confesso che il suo pensiero mi pare così difficile ad essere ben definito circa il secondo articolo, come intorno al primo. Acciò il lettore sia con poca fatica

Entret, sur la métaph., la relig, et la mort, entr. 8, t. 1, p. 316, 318, 319.

in grado di giudicar da sè, e vegga se io ho ragione o torto nell' accusare di oscurità, d'imprecisione e di contraddizione, un actore d'altra
parte valoroso nelle ricerche psicologiche, e degno di molta stima,
raccoglierò e disporrò per ordine i luoghi principali di lui intorno alla
natura e alle proprietà dell'ente ideale. Dal qual ragguaglio, oltre al
giustificarsi la mia sentenza, se è fondata, potrà chi legge conoscere;
donde sia nato questo capital difetto del sistema rosminiano; difetto,
non imputabile al sagace ingegno dell'illustre Autore, poichè nasce
dai principii e dal metodo della sua dottrina. La confusione dell'idea
dell' Ente con quella dell' esistente e la sostituzione del metodo psicologico al metodo ontologico, sono al parer mio i due vizii fondamentali
della teorica, che piglio ad esaminare: il che si parrà chiaramente dalla
collazione a dalla critica dei testi.

Per rendere più chiaro il mio discorso, distinguerò i passi del Rosmini in due classi. La prima comprenderà quelli, in cui si rappresenta l'ente ideale, come insussistente, benchè si affermi non essere subbiettivo. La seconda abbraccerà i luoghi, in cui l'ente ideale si dà per una cosa obbiettiva e assoluta, benchè distinta espressamente da Dio.

## CAPITOLO PRIMO.

L'ente ideale del Rosmini è insussistente, benche non sia subbiettivo.

Nel suo Ngovo Saggio l'illustre Autore così discorre: « Dicendo idea e dell'essere, non si dice il pensiero di un qualche essere particulare « sussistente, del quale sieno incognite o astratte tutte le altre quali-• tà, fuori quella dell'esistenza attuale, come sarebbero la quantità x, y, z nell' algebra. Non s' intende il giudizio o la persuasione di un ente sussistente, eziandiochè per noi indeterminato, ma l'idea e dell'essere: una mera possibilità.... La possibilità è l'astrazione ultima che possiam fare in qualunque nostro pensiero: se noi pensiamo un ente sussistente, noi possiamo da un tal pensiero astrarre aucora qualche cosa, cioè la persuasione della sua sussistenza, senza che ci e syanisca al tutto dalla mente: perocchè rimarrà ancora il pensiero · della possibilità di quell'ente. L'idea dunque generalissima di tut-« te, e l'ultima delle astrazioni, è l'essere possibile, che si esprime semplicemente nominandolo idea dell'ente o dell'essere 1. » E poco appresso, dichiarando maggiormente il suo pensiero, immedesimal'idea dell'essere così intesa con quella di esistenza: « E veramente non « v' ha cognizione, nè pensiero che possa da noi concepirsi, senza che « si trovi in esso mescolata l'idea dell'essere. L'esistenza è di tutte le • qualità generali delle cose la generalissima 2. »

<sup>\*</sup> N. Sag. sull'orig. delle idee. Milano, 1836-1837, tom. II, p. 20. Per evitar lunghezza, mi ristriagerò a citar le pagine di questa edizione. \* Ibid., p. 21. V. anche ibid., p. 36, 37.

Che l' idea di essere o di esistenza sia la più astratta e la più generale di tutte le idee, e che lo spirito dell' uomo non giunga a contemplarla nella sua purezza, se non facendo uno sforzo di astrazione, è uno dei punti più certi nel sistema dell' Autore, poichè lo ripete ed isculca a ogni poco. « L' idea dell' essere è l' idea generalissima, è l'ul-« tima astrazione possibile, è quella idea, tolta la quale, è tolto inte« ramente il pensare, ed è resa impossibile qualsiasi idea 1. » Ella è « la più generale e la più astratta di tutte le idee: e tolta via la quale, « ogni altra idea, ed ogni pensiero ci è reso impossibile: mentre ella « soprastà nella mente, anche tutta sola e nuda come la si giunge a « contemplare a forza di astrazioni 2. L' essere è ciò che rimane nelle « idee nostre, dopo che s' è fatto sopra di esse tutte le astrazioni pos« sibili: l'ultima delle quali ci dà appunto l' essere solo e puro, il quale « rimosso, ogni idea è distrutta 3. »

Se l'ente ideale non è altro che un concetto astratto, se ne dovrebbe dedurre per primo conseguente, ch'esso è una semplice forma dello spirito nostro. Infatti, che cos' è un concetto astratto, se non un nostro proprio pensiero? L'astrazione, per aver luogo, ha certo d' nopo di un concrelo, in cui la facoltà astraente si esercita; ma il concetto astratto, che è il risultato di questo lavoro, non è altro, come astratto, che un parto dello spirito, il quale ripiegandosi colla riflessione sull' intuito, ch' egli ha del concreto, e considerando esso concreto non in sè stesso, ma nel proprio atto intuitivo, lo spoglia mentalmente delle proprietà, che lo concretizzano, e ne fa un'astrattezza. L'idea astratta è dunque di sua natura subbiettiva, e non esiste fuori del pensante, che la possiede. Fuori del pensante, v'ha e vi dee essere l'obbietto concreto, la cui notizia si richiede per acquistarla; e quindi l'astrazione ha un valore obbiettivo, in quanto si riferisce al concreto, che l'ha prodotta; ma presa in sè medesima, e come semplice astrazione, non è, nè può essere, se non subbiettiva. Questo solo discorso basterebbe per impedirci di assentire al Rosmini, che considera l' idea astratta dell' ente possibile, come il Primo psicologico; giacchè da un lato tale idea è riflessa e presuppone di necessità l'intuito immediato dell' Ente concreto e assoluto, e dall'altro lato ripugna che il concreto non preceda logicamente l'astratto, e l'intuito la rislessione. Ma ciò. che c'importa ora di notare, si è l'insussistenza obbiettiva dell'ente ideale, secondo il concetto del Rosmini; insussistenza, che è inseparabile dalla subbiettività. benchè questa venga da lui espressamente negata, come vedremo nel séguito.

L'ente ideale del Rosmini non è adunque il pensiero di un qualche essere particolare sussistente, e nemmeno di un sussistente determinato 4. Egli replica altrove il medesimo: « La semplice idea dell'essere non « è percezione di qualche cosa di sussistente, ma intuizione di qualche

245

cosa possibile: non è che l'idea della possibilità della cosa 4. Già che « costituisce un' idea pura è quell' ente ideale, dove non entra niuna « concrezione, e per dirlo in una parola, dove niente si trova di ciò che « appartiene alla sussistenza... Dall'essere in universale non solo è es-« clusa la sussistenza, ma ben anco ogni differenza e determinazione « di specie e di generi 2. » Dal che segue, che uno dei caratteri dell'ente ideale è l' indeterminazione 3. « Egli è solo posteriormente, che noi os-• serviamo l'ente prendere quelle molte determinazioni, che ravvisar « si possono negli esseri reali. Ou indi noi diciamo, che in quella esseu-« za dell'ente si contiene la possibilità delle cose; il che non vuol dire altro, se non che non v' ha ripugnanza fra quella idea dell' ente in-« determinato, e le sue determinazioni e realizzazioni. Insomma, dal-« l'osservare, che l'ente è privo di determinazione... noi poscia con-« cludiamo... esser possibili (pensabili) una quantità indeterminata di « esseri ideali e reali, cioè di determinazioni e realizzazioni della nostra « idea 4. » Questa indeterminazione è la nota principale, che distingue l'ente ideale dalle cose reali somministrateci dalla sensazione e dal sentimento, le quali sono circoscritte e determinate dall'azione, che le produce. « V' ha egli nulla, che abbia la più lontana somiglianza con un tale essere ideale nelle nostre reali sensazioni? Anzi la loro natura con-« siste nell'opposto: esse sono tutte perfettamente determinate. Perocchè venendo prodotte da oggetti realmente esistenti; questi oggetti, « come pure gli effetti loro, devono essere forniti di tutte le determina-« zioni e qualità particolari colle quali solo possono realmente e attualmente esistere. Quindi fra l'idea dell'ente possibile universale e la « sensazione, y' ha una vera contrarietà, sicchè l' una esclude l' altra; « essendo essenziale all' idea dell' ente universale e meramente possibi-« le, la perfetta indeterminazione; ed essendo all'incontro essenziale « alle sensazioni, ed agli oggetti, che le producono, la perfetta deter-• minazione, che gl' individui, e faccia sussistere 5. Essendo l'essere « oggettivo essenzialmente, è diverso essenzialmente ed opposto al sog-• getto, che lo percepisce, e costituisce con ciò l'intelletto, cioè una po-« tenza che non ha rispetto a sè stessa, e che vede le cose fuori di ogni e luogo e tempo.... Essendo l'essere indeterminato, egli non può de-• terminare cosa alcuna, ma bensì ricever egli le determinazioni, di « cui le cose presentate sono fornite 6. » Si avverta di passaggio, come dalla nota d'indeterminazione l'autore deduca in questo luogo la oggettività dell'ente ideale, quando tal nota risultante dal concetto di possibilità prova il contrario, giacchè l'indeterminato è tale perchè possibile, e il possibile per sè stesso non è se non il pensabile; e vedremo. che l'Autore stesso discorre altrove in questo modo. Si consideri eziandio, quanto sia difficile l'accordare questa opposizione tra l'idea e

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., p. 35, 36. 3 Ibid., p. 35-38.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> N. Sag., tom. 11, p. 29. <sup>2</sup> Ibid., p. 35, 3 <sup>4</sup> Ibid., p. 125, 126. Vedi ivi, da carte 120 a 126.

<sup>\*</sup> N. Sog., p. 86. • Ibid., tom. III, p. 52.

il sentimento con quella similitudine fra l'ente reale e l'ideale, di cui si parla in altro luogo <sup>1</sup>.

L'illustre Autore specifica altrove più minutamente in che consista l'indeterminazione dell'essere ideale. Imprima egli paragona l'idea di questo alla celebre tavola rasa di Aristotile. « La tavela rasa è l'idea « indeterminata dell' ente, che è in noi dalla nascita. Quest' ente, che « concepiamo essenzialmente, non avendo alcuna determinazione, è • come una tavola perfettamente uniforme, non ancora tracciata o scrit-« ta da carattere alcuno. Ella perciò riceve in sè qualunque segno e · impressione che in lei si faccia: il che vuol dire, che l'idea dell'en-« te comune si determina ed applica egualmente a qualunque oggetto. « forma, o modo ci si presenti, mediante i sensi estorni od interni. A-« dunque ciò che veggiamo fin dal primo nostro essere, non sono ca-« ratteri; è un foglio di carta bianco, ove nulla era scritto, e nulla guin-« di leggervi potevamo: questo foglio bianco ha la sola suscettibilità « (potenza) di ricevere qualunque scrittura, cioè qualunque determina-« zione di esistenza particolare 2. » La proprietà dell'ente ideale è adunque di non aver termini. « L' essere da noi intuito per natura, è pre-« sente al nostro spirito in uno stato imperfetto.... Ciò che manca alla « perfezione dell'essere da noi intuito per natura, sono i suoi termini. « Noi concepiamo quest' attività, che si chiama cesere, ma non veggia-« mo, dove ella riesca, a che ella si termini: come se noi sapemino « bensì che un uomo lavora, ma non sapessimo che cosa quell'azione • dell' uomo ha per oggetto e per termine, se lavora una pittura, od « altro. Non capendo dunque noi per natura ove termini quell' attivi-« tà, che concepiamo e chiamiamo essere, avviene che 1º l'intuizione « di qui sta attività non ci può far conoscere per sè sola veruna causa « reale, perchè le cose reali sono altrettanti termini di quell' attività. che si chiama essere. 2º L' essere da noi intuito per natura, è inde-« terminato, che viene a dire privo de' termini suoi; universale, in quan-« to che è atto a ricevere tutti que' termini, ch' egli non ha; possibile, « o sia in potenza, in quanto che non ha un atto terminato ed assolu-« to, ma solo un principio di atto: in somma, si raccolgono in questa « sola osservazione ( che ciò che noi veggiamo per natura, è la prime e attività, ma priva de' termini suoi, co' quali solo ella si natura, e for-« masi una real sussistenza,) tutte quelle qualità, che noi nel corso di « quest'opera abbiamo attribuite all'essere in universale 3. » « Noi vez-« giamo l'essere per natura: fatto primigenio. Questa vista dell'essere « però è imperfetta: e questa imperfezione consiste nel veder noi quel-« l'attività che si chiama essere, nel suo principio, ma non ne' spoi \* termini, ne' quali ella si compisce e si assolve. Quindi l' essere, non « veggendolo noi compito ed assoluto, egli è l'essere comunissimo, « cioè un essere, che può terminare in infinite cose, o essenziali a lui.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> N. Sag., p. 21, not. 3, p. 114-119. \* Ibid., tom. 11, p. 118, e ivi not. 4. \* Ibid., tom. 111, p. 117, 113.

o anco non essenziali. Questi termini dell'essere da noi percepiti. sono le cose reali. Il nostro sentimento od una sua modificazione che noi proviamo, è uno dei termini dell'essere da noi intuito naturalmente. Pel sentimento adunque noi conosciamo le cose, o sia i termini dell'essere stesso.... Quando noi abbiamo veduto l'essere terminato in un sentimento, noi abbiamo percepito (mediante il senso) un essere individuale, ed è ciò che chiamammo percezione individua-: le. Ma quando noi consideriamo quel sentímento (termine dell' essere) unicamente come possibile a rinnovellarsi un indefinito numero i di volte, allora abbiamo l'idea o specie della cosa, e con essa cono-: sciamo un dato termine, in cui può terminar l'essere.... L'essensa della cosa è ancora una cosa ideale; ell' è un' attuazione e determinazione dell'essere, ma non completa ancora, poichè l'essenza pu ò terminare ella stessa ad uno e talora ad infiniti individui: questi attuano e compiscono ad un tempo l'essenza e l'essere da noi cognito, e sono a noi dal solo sentimento presentati, ove si parli di esseri reali, finiti e contingenti. Il termine ultimo dell'essere è la sussistenza: questa è l'atto compito dell'essere: l'essenza dunque e l'essere comunissimo non è che la cosa in potenza, l'essere iniziale delle cose.... Avendo noi l'essere iniziale a noi per natura presente; ove sentiamo un sentimento, un'azione qualunque, riconosciamo questo per finimento e termine di quell' essere, che già avevamo naturalmente in noi concepito. E in questo raffrontamento e accorgimento consiste la natura del conoscere '. > « L'essere, come ci sta presente essenzialmente allo spirito, è incompleto: questa mancanza di comnimento abbiamo trovato consistere nel mancare de suoi termini, e pell'esser quindi un essere iniziale, e medesimamente un essere comune, perchè mancando de' termini suoi è atto naturalmente a terminarsi e completarsi in infinite maniere 2. . « Il veder l'ente in idea o in disegno, che cosa vuol dire, se non veder l'ente in un cotal suo principio, nella sua mera possibilità? Ma se quest' ente stesso il penso già realizzato, egli è l'ente di prima, ma non in modo iniziale, ma pienissimamente conosciuto.... Gli enti finiti non sono che l'ente ideale realizzato in un modo finito e limitato: Dio all' incontro è l'ente ideale realizzato pienissimamente 3. » « In percependo i singolari nomini, noi li abbiamo percepiti, come enti, li abbiamo considerati, come realizzazioni parziali dell'ente ideale, indefinito e universale, e però mediante questa relazione comune, come aventi una natura comune: abbiamo in una parola percepito questa natura comune indivisa dalla sussistenza di ciascheduno 4. »

Lo confesso che nel cercare il senso preciso di tutti questi passi, e

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> N. Sog., tom. 111, p. 114, 115. 
<sup>2</sup> Ibid., p. 252

Il Rinnor, della filos. in Ital. prep. dal Mamiani ed esam., Milano, 1836,

<sup>\*</sup> Il Rinner, della filos, in Ital. prop. dal Mamiani ed esam., Milano, 1836.

nel censerirli colle altre parti del sistema rosminiamo, mi trovo in un' ambiguità grandissima. Imperocchè, che cosa vuol dir l' Antore. affermando che l'ente ideale esclude la sussistenza? Vuol egli dire che l'idea dell'ente ideale non sussiste? Ovvero solamente che non sussiste l'ente ideale rappresentato dall'idea? Nel primo caso. l'idea dell'ente ideale sarebbe il nulla, cioè l'opposto dell'ente: assurdo eacrme, che certamente non può cader nello spirito dell'illustre Autore. Resta adunque che egli voglia dire l'idea dell'ente reale sussistere veramente, ma non rappresentare alcuna cosa sussistente; tanto che ella esprima solo l'ente possibile. Ma io chieggo, se questa idea, rappreseatando ogni ente, non dee principalmente rappresentare sè stema: e siccome tale idea sussiste, ne segue che qualche cosa di sussistente verrà da essa rappresentata. Non vedo che ci sia modo di uscire da mesta dilemma. O l'idea dell'ente è nulla, o è qualche cosa. Se è nulla, por occorre più filosofare: se è qualcosa, ella è certo qualcosa di sussistente: noichè sussistente nel linguaggio del Rosmini è sinonimo di reale. Ed essendo sussistente, ella dee certo rappresentare la propria sussistenza. poichè una idea, che non rappresentasse sè stessa, sarebbe in contraddizione seco; dee rappresentar qualche cosa di sussistente, e di reale, poichè fuori del reale e del sussistente non v'ha che il nulla; e il nulla por può meglio rappresentarsi, che sussistere. — Ma l' Ente ideale è l'ente possibile, e il possibile non sussiste, perchè se sussistesse, sarebbe reale, e lascerebbe di essere possibile. — Rispondo che la possibilità stersa è una somma sussistenza, e una somma realtà; la quale è possibile, in quanto si riferisce a un termine estrinseco, ma è reale, in quanto questa relazione non potrebbe darsi, se non si fondasse in un soggetto reale ed assoluto. La possibilità importa un' attinenza del necessario col contingente, e presuppone la virtù creatrice: ella si fonda sul concetto di creazione, per cui i due estremi della formola ideale insieme s'intrecciano. Perciò l'ente ideale dell'illustre Rosmini dee pur essere supremamente reale, cioè assoluto; e l'aver voluto disgiungere queste due nozioni è uno dei vizii fondamentali del suo sistema, e la cagion principale delle contraddizioni, che ci pare di ravvisarvi. Il qual vizio nacque dal metodo psicologico, con cui costantemente procede l' Autore.

Dunque per tornare al senso dei passi sovrallegati, dico che se questi si pigliano a rigore, è forza inferirne che il Rosmini neghi la sussistenza all'idea medesima dell'ente ideale, e quindi abbia questa idea per un mero nulla. Infatti, se l'ente ideale esclude ogni sussistenza, se è comune a tutte le cose, e non proprio di nessuna, se è la perfetta indeterminazione, e tuttociò che sussiste dee essere in qualche modo determinato; séguita che l'idea stessa rappresentativa di questo ente sia destituita di sussistenza e di realtà, e almeno obbiettivamente sia un mero nulla. Altrimenti l'ente ideale sarebbe anco reale, e crollerebbe tutto il sistema dell' Autore. Dico almeno obbiettivamente; per-

chè il fare di questo concetto è un nulla subbiettivo e obbiettivo, sarebbe un espresso nullismo, che non può certo essere professato dall'italiano filosofo. Egli è vero che il nullismo non si può evitare, anche facendo di tale idea una forma subbiettiva, come testè mostreremo, e l' Autore stesso l' ha avvisato in altri luoghi : ma siccome in tal caso il nullismo è palliato, si capisce come uno scrittore possa momentaneamente cadervi, tratto dalle esigenze logiche della sua dottrina. E che ciò sia succeduto al Rosmini, veggasi dai passi seguenti Discorrendo delle proprietà dell'ente ideale, egli stabilisce, che è persettamente sem-Plics 1. Questa semplicità consiste nell'escludere ogni giudizio. « Que-\* st' idea è perfettamente semplice... è una pura intuizione intellettua-· le, priva di ogni giudizio... E veramente, quand' io dico esis'enza in universale, che cosa esprimo io con questa frase? Affermo jo qualche cosa? Nego io? Nulla di ciò. Pensare una cosa in universale (l'essere, ) non è pur pensare, che un qualche cosa sussista. Se jo pensassi, che un qualche cosa sussistesse, io mi potrei ingannare: forse « potrebbe quella cosa non sussistere: si dà la possibilità del contrario. « Pensare una cosa in universale, è forse un pensare questa o quella cosa? Nè pure. È pensare a nessuna cosa determinata: è pensare alla « possibilità di una cosa qualunque. E che è la possibilità? Non è che « la pensabilità. Cioè non è che un' entità sui generis, che serve di lume alla mente, entità nella quale non è contraddizione o pugna in-« terna ». » Se l'ente ideale esclude ogni affermazione, ogni giudizio, ogni sussistenza, e per ciò appunto rimuove ogni pericolo d'inganno, certo un tal ente non si può concepire come una cosa distinta dall'anima, ma dee immedesimarsi col pensiero stesso, che lo contempla. La subbiettività dell'idea non potrebbe essere più chiaramente significata.

Ouesto punto di dottrina si connette con un altro, che merita di essere attentamente avvertito. L'ente ideale, secondo l'Autore, è da una parte il solo termine del nostro conoscimento, la sola cosa, che sia veramente conoscibile: gli enti reali, noi possiamo sentirli, ma non conoscerli. D'altra parte, l'ente ideale non essendo reale, ed escludendo ogni sussistenza, ne segue questa singolar conclusione, che noi non conosciamo alcuna cosa sussistente, e che lo spirito nostro ha il privilegio di apprendere coll'intelletto ciò che non è veramente, ma che quanto alle cose reali, esse gli sono del tutto impenetrabili. Odasi l'illustre Autore: « L' essere, che nella mente riluce, non si presenta, co-« me sostanza, cioè come un essere sussistente e perfettamente com- pito; e di ciò pasce, ch' egli sia comunissimo... Ora tutte l'altre cose a non sono conoscibili, se non per l'essere. Quindi è, che la nostra cogni-« zione nello stato presente è essenzialmente universale, e che il nostro • intelletto nen attinge e percepisce nessun essere sussistente e singo-• lare. In fatti non v'ha alcun essere singolare che sia conoscibile per sè stesso, ma ciascuno ha bisogno di esser fatto conoscibile dalla sua \* Ibid., tom. 111, p. 33. <sup>2</sup> N. Sog., tom. 11, p. 30.

« relazione coll' essere comunissimo 1. Io notai, che materia delle co-« gnizioni non potevano chiamarsi se non i sussistenti individui di una • specie, la sussistenza sola formava la materia della cognizione: vidi. « che la specie sola (idea) era l'oggetto dell'intelletto; e che la sussistenza non entrava in alcuno intelletto, non era per sè conoscibile. « Ma se la sussistenza non è per se conoscibile, non si percepirà dun-• que? Si percepisce, ma con un atto essenzialmente diverso da quello « onde si intuisce la specie od idea : con un atto, che non è egli stesso « per sè cognizione. Quest' atto appartiene al mondo delle realità, e non « a quello delle idee. Il mondo delle realità è tutto fatto di sentimenti, « di azioni, e di passioni; ma il mondo delle idee non ha nè pas-« sioni nè azioni: egli è tutto fatto di notizie o cognizioni. La percezio-• ne adunque delle cose reali è una passione nostra, prodotta (nel sen-« timento) da una azione loro in noi. Ma fin qui non v' ha nulla di coa noscitivo, siamo nel perfetto buio. Come passeremo alla luce? La per-« cezione delle cose reali, delle sussistenze, è fatta in noi. Ora essa ha « in noi un rapporto colle idee, col mondo ideale, il quale è pure in noi. « Qual è il fondamento di questo rapporto? L' unità assoluta del Noi. « Noi abbiamo da una parte la percezione al tutto oscura della sussisten-« za, dall'altra noi stessi pure abbiamo l'intuizione dell'idea: confron-« tiamo adunque nella nostra unità la percezione, la passione nostra col-« l' idea intulta: e mediante questo confronto, diciamo a noi stessi : la « percezione è una realizzazione dell' ideale da me intuito. In tal mode « la percezione riceve luce; e la sussistenza della cosa, sebbene in sè te-• nebre, viene illustrata, secondo la maniera di dire scolastica, nel qua-« le stato piglia il nome di percezione intellettiva. Che cosa è adunque quest' atto? Non semplicemente un' intuizione di un' idea, ma un' of-« fermazione, un giudizio: l'idea riman quella di prima; non si aggiun-« ge veramente e propriamente parlando un oggetto intellettivo, ma so-· lo si fa una funzione di un altro principio, del principio applicante « la cognizione (l'idea ), principio attivo, appartenente egli stesso al « mondo reale, e non all' ideale, principio, che preso in generale qual attività, che si parte poi in un complesso di funzioni, denomino rae gione. La sussistenza dunque delle cose è esclusa dalla conoscenza propriamente detta ; non appartiene punto nè poco all' intelletto, consi-« derato come recettivo degli enti intelligibili , perchè dall' intelletto è essenzialmente escluso il reale, e non è che la sede dell' ideale. Ma e se la sussistenza delle cose non è ente intellettivo, se è esclusa dale l'intelletto; è però essa sola la sussistenza, che ha questa esclusione e nulla più. Tutte le qualità delle cose accidentali o sostanziali han-« no ugualmente l'essenza intellettiva, l'idea, e però tutte appartenco-• no alla cognizione pura e formale 2. • Questo connubio fra la materia e la forma è altrove così descritto dal Rosmini: « La materia consi-

N. Sag., tom. 111, p. 147. Vedi pure la nota della stessa pagina.
Il Rinnov. della filos. del Mam. esam., p. 499, 500.

NOTE 25t

e derata in sè stessa (il fatto, l'essere semplitementé preso, e il senti-« re) è un' attività diversa dal conoscere e molto più dalla forma della « cognizione. Quindi ancora ho detto, che la materia della cognizione. « divisa dalla cognizione stessa, rimane incognita, e su di lei non può « cadere questione di sua certezza, perchè la certezza è solamente un attributo della cognizione. Ciò adunque che s' identifica colla forma « della cognizione, è la materia della cognizione, in quanto è cognita; e questa cognizione succede appunto con un atto, mediante il quale e ella s' identifica colla forma; perchè lo spirito in tal atto non fa che considerar quella materia relativamente all'essere, e vederla nell'es-• sere contenuta, come una attuazione e termine del medesimo. Per tal modo, prima che la materia sia cognita, ella è tale, di cui noi non e possiamo tener discorso; ma quando è già a noi cognita, ella ha ricevuto coll'atto del nostro conoscimento una relazione, una forma, un predicato, che non avea prima, e in questo predicato consiste la « spa identificazione coll'essere: perocchè si predica di lei l'essere. e « in questa predicazione sta l'atto, onde noi la conosciamo. Sicchè poi ci sembra, considerando la materia già cognita, ch' ella abbia in sè medesima qualche cosa di comunissimo con tutte le cose : mentre a questa qualità in quanto è comunissima è per lei acquisita e ricevuta a dalla mente nostra, è una relazione ch' ella ha colla mente, non reaa le in essa, ma reale solo nella mente stessa 1. » Lascio stare la ripugnanza di questo paragone, che si dee fare tra due termini, l'uno dei quali è perfettamente ignoto, o non è noto altrimenti, che in virtù dell'altro, e in quanto è già con esso unito, e mi contento di notare nei detti passi, che, secondo l' Antore, il reale delle cose è affatto inaccessibile alla cognizione, e che questa non può apprender nulla, se non l' ideale, cioè quello che al parer del Rosmini, non che essere reale, è assolutamente opposto a questa proprietà. Si avverta eziandio, che la certezza, essendo solo un attributo della cognizione, e non potendo cadere nella materia delle cose, non appartiene al reale, ma solo all' ideale, cioè al suo contrario; onde le sole cose certe, che si trovino at mondo, o almeno quelle, di cui possiamo accertarci, non sono già le cose che sussistono veramente, ma quelle che possono sussistere.

Il lettore mi perdonerà, se moltiplico le citazioni; ma elle sono necessarie, per ben chiarire la mente dell' Autore. Altrove egli ripete le cose già dette con termini ancor più efficaci. « Se l' nomo placidamente « considera tutte le cose sussistenti a lui cognite, gli dee esser facilis-« simo a veder pur questo, che in esse non v'ha nulla di oiò che si chia-« ma conoscenza. E pure questa conoscenza è, qualunque cosa ella sia, « perocchè egli veramente conosce. La conoscenza adunque e la sussi-« stenza delle cose, non hanno niente di simile o di comune in fra di lo-« ro. Convien dunque dire, che la conoscenza sia una cotal forma, un « cotal modo di essere diverso e in opposizione colla sussistenza, pe
1 N. Sog., tom. Ill, p. 110.

« rocchè nel concetto di ciò che sussiste ella non si comprende, anzi da « lui viene interamente esclusa, come dal sapore è escluso il suono. Se a dunque la conoscenza sta in opposizione delle cose, convien indurre « sicuramente, che essa conoscenza non può risultare nè formarsi da « nessuna delle sussistenze a noi cognite, e però nè dal mondo mate-« riale, nè dall' anima nostra, ma che vi dee essere un altro principio a sui generis, onde la conoscenza procede, principio, la cui essenza « mantenga una cotale diversità ed opposizione a tuttociò che esiste. « Ora cotesto principio, che non si può da noi noverare nel numero del-« le sostanze reali, nè in quello de' loro accidenti, è appunto l'ente in-« telligibile, la possibilità logica o possibilità delle cose, l'essenza, l'i-« dea 1. » Ora io chieggo, qual sia il risultato ultimo di queste dottrine, non già secondo la mente del religiosissimo Autore, ma secondo il rigore del ragionamento, se non il nullismo? Se la certezza non appartiene che alla conoscenza; se la conoscenza non riguarda la materia degli oggetti, ma solo la loro forma; se questa forma consiste in una mera possibilità o pensabilità, che non ha nulla di obbiettivo, di reale, di sussistente, e che anzi è contrarissima a tutte queste doti : come mai l'uomo avrà il diritto di affermare, che sussiste qualcosa distintamente dall' atto del suo pensiero? Si dirà forse che la realtà appartiene alla materia, e ci è rivelata dalla sua unione colla forma? Tal pare in effetto essere l'intendimento dell' Autore; ma esso contraddice ai principii del suo sistema. Imperocchè, secondo questi, la materia non è pensabile per sè stessa, non è conoscibile, e trae tutto il vavalore che ha, rispetto agli spiriti creati, dal suo consorzio colla forma, cioè coll' ente ideale, che è la fonte di ogni certezza, e di ogni evidenza. Dunque la realtà, se è un elemento pensabile, deriva dalla forma nella materia, e non viceversa; che è quanto dire, la materia essere reale, perchè è unita colla forma, e non la forma essere reale, perchè è congiunta colla materia. La realtà è la verità, e il vero è ciò che è: la realtà dipende adunque dall'idea dell'ente, e non si può attribuire alle cose materiali, se non in quanto esse partecipano dell' ente stesso. Se dunque l'ente ideale non è altro, rispetto a noi, che un mero possibile, se è destituito di sussistenza, se non inchiude alcuna realtà, anzi la sua essenza consiste nell'escluderla, esso non potrà dare alla materia un elemento, di cui è privo, e la realtà non potrà meglio competere alla materia accoppiata colla forma, che a ciascuna di queste due cose separatamente prese. Insomma o la realtà procede dall' ente ideale, o non ne procede. Nel primo caso, l'ente ideale dee contenere la realtà in sè stesso, dee anche essere reale, concreto, sussistente, e crolla tutto il sistema dell' Autore. Nel secondo caso, la realtà non si può più trovare in nessun luogo, poichè tutta la conoscibilità delle cose, tutta la loro verità, evidenza, certezza, tutto il valore ed il peso che esse hanno, riguardo al pensiero nostro, proviene dall'ente ideale, suo-

Il Rinnov, della filos, del Mam, esam., p. 506, 507.

ri di cui non v' ha nulla di pensabile. Non credo, che si possa uscire da questo dilemma.

Che la materia riceva la pensabilità e l'essere dal suo connubio colla idea o forma, è dottrina antichissima, che l'illustre Rosmini ha tolto dagli Scolastici, questi da Aristotile, Aristotile da Platone, e Platone dalla dottrina ieratica degli Orientali. Ora in questa dottrina v'ha del vero e del falso. Il vero si é, che in effetto la materia, cioè l'esistente, riceve dalla forma, cioè dall' Ente, l'intelligibilità e l'esistenza, mediante l'atto creativo. Ma i filosofi orientali, ed i greci, che calcarono le loro vestigie, aveano smarrito il dogma della creazione, sostituendovi l'emanazione o altra produzion panteistica, e corrompendo essenzialmente la formola ideale. Quindi ne nacque il falso, che macchia la loro teorica. Imperocchè, se la materia non è creata dalla forma, o ella non sussiste realmente, e in tal caso il panteismo idealistico è inevitabile; ovvero ella sussiste, ma come una emanazione, o un modo o un attributo della sostanza unica. Secondo questo presupposto, la materia riceve l'essere dalla forma, in quauto è una modificazione di questo medesimo essere: la sola realtà è la forma, e la materia non è reale, se non mediante il suo connubio con essa forma, cioè coll'Ente, unica sostanza che si trovi al mondo. Vedesi qui la confusione del necessario col contingente, dell'Ente coll'esistente, nata dalla negazione dell'atto creativo; imperocchè ogni qualvolta si rigetta la creazione, l'esistente e l'Ente debbonsi accomunare insieme col concetto astratto di essere, e la realtà della materia si dee considerare, come identica numericamente e specificamente alla realtà della forma, e quindi, non già come una creazione, ma come un efflusso, una comunicazione, una partecipazione di essa. Tal è in sostanza il sistema dei Platonici e dei Peripatetici; e tal pure è quello dell'inclito Rosmini, che, senza avvedersene, fa dietreggiare la filosofia fino al gentilesimo, e l'innesta sovra il principio panteistico, e distruttivo della creazione. Al che egli fu indotto dal suo metodo filosofico; cioè dal psicologismo; il quale, pigliando le mosse dal concetto astratto di essere, applicabile tanto all'Ente quanto all'esistente, è costretto a fare di queste due idee una idea sola, e quindi ad aprire il varco al nullismo, o al panteismo. Abbiamo già infatti veduto. che il Rosmini confonde l'idea d'ente con quella di esis ente '. Egli piglia quindi l'idea di ente come ugualmente applicabile a Dio e alle creature. « L'essere, » dic'egli, « ha due rispetti, in cui mirar si può, ver-« so di sè, e verso di noi. Lasciando interamente questo secondo ri-« spetto, e considerando puramente l'essere in sè, noi abbiamo trova-« to che è solo iniziale ; di che avviene, ch' egli sia da una parte simi- litudine degli esseri reali finiti, dall'altra similitudine dell'essere rea-« le infinito, e si possa quindi predicare di Dio e delle creature, come « dissero le scuole, univocamente; poichè nascondendoci i suoi termini, egli può attuarsi e terminarsi, sebbene non certo allo stesso mo-

? N. Sag., tom. II, p. 21 e al. passion.

« do, o in Dio o nelle creature 1. » Ma se Iddio differisce dalle creature, solo in quanto lo stesso essere è terminat o in diversi modi, chi non vede, che ai dee essere nullista o panteista? Si è nullista, se si afferma, che questo essere ideale, in cui tutto l'essere consiste, escluda ogni realtà e sussistenza, come nei testi prea llegati dell'Autore; si è panteista, se si dà a questo essere ideale la realtà, anzi una realtà assoluta, come fecero in gran parte gli antichi filosofi greci e orientali, e come vedremo avar fatto lo stesso Rosmini in altri luoghi, che recheremo più innanzi. E non è da maravigliare, che il sagace e religiosissimo scrittore, forzato dal suo metodo a scegliere fra gli opposti eccessi del nullismo e del panteismo, e avendoli del pari in orrore, si mostri vacillante fra le due sentenze, e sdruccioli tratto tratto dall' una all'altra, senza fermarvisi, per voler tenersi discosto da entrambe.

Il psicologismo, lo ripeto, è la causa di queste angustie, e di questi traviamenti filosofici. Chi procede per questa via, essendo necessitate a muo vere da un fatto della coscienza, non può levarsi al di sopra dell'idea astratta e riflessa dell'ente in universale: questo è il più alto punto, a cui possa appiccare il filo de'suoi discorsi. Ora, se egli considera questo ente astratto, come sussistente, reale, assoluto, e lo deifica, egli è panteista; se lo tiene per una mera astrattezza, destituita di realtà, siccome, d'altra parte, lo reputa per unico fonte della conoscerza, e non ha fuori di esso alcun puntello, a cui appoggiare il suo discorso, egli riesce di necessità al nullismo. Il solo spediente per evitare questo doppio scoglio è il metodo degli ontologisti. I quali, pigliando le mosse dall'Ente concreto e assoluto, trovapo l'intelligibilità e la realtà suprema nel primo punto del loro processo; la quale intelligibilità e realtà si tragitta negli altri obbietti, non già per alcuna commicazione emanatistica o panteistica, ma in virtù dell'atto creativo. Imperocchè l'Ente assoluto ci si manisesta, come creante; e perciò la percezione dell'esistente ci è data con quella dell'Ente, ed è figliata da essa, come l'esistente è prodotto dall'Ente creatore. Questa cognizione primitiva e intuitiva dell'Ente e dell'esistente non consiste già nell'applicazione di un concetto astratto, ma nell'apprensione immediata di un concreto; è la percezione nel senso della scuola scozzese. L'idea astratta è una notizia secondaria, che si acquista per opera della riflessione esercentesi su quell'intuito primitivo. Vedesi adunque che il Rosmini segue il processo di tutti i psicologi, che colle loro analisi destituite di dati ontologici, guastano la scienza dei principii, falsificano eziandio quella dello spirito umano, confondono la cognizione secondaria e riflessa colla cognizione primaria e intuitiva, e si tolgono i mezzi di risolvere adequatamente il loro prediletto problema dell'origine delle cognizioni. Niuno certo mostrò più ingegno del nostro valoroso Italiano in questa ricerca, nè trasse miglior partito dal psicologismo; che se egli, ciò non ostante, non colse nel seguo, e non potè evitare

<sup>&#</sup>x27; N. Sag., tom. 111, p. 328, 329.

le ambiguità e le contraddizioni, se ne dee solo incolpare il metodo da lui eletto.

Se l'ente ideale esclude ogni realtà e ogni sussistenza, e non v'ha niente di conoscibile, fuori di esso, la conseguenza rigorosa di questa dottrina è uno schietto nullismo. Ma il nullismo perfetto è un sistema troppo assurdo, da poter cadere anche per un solo istante in uno spirito assennato: perciò si suol velare per ordinario colle forme di quel realismo subbiettivo, che non se ne svaria per la sostanza, ma pare a prima fronte plausibile e fondato. Il quale consiste a considerare il vero, il reale, l'ente, come qualche cosa di mentale, di subbiettivo, di proprio dell'animo nostro; qualunque sia la forma speciale, con cui si particolarizzi, e s'incarni il sistema. Tal è quello scetticismo dimezzato e relativo, che da Protagora fino ad Emanuele Kant regnò da principe in tutte le scuole eterodosse, e che regna ancora fra'razionalisti dei di nostri, quali siano del resto le loro parole e le loro promesse. Imperocchè essendo essi psicologisti, ripetendo la scienza dell' oggetto da quella del soggetto, e fondando il necessario sul contingente e l'assoluto sul relativo, sono costretti a subbiettivare tutte le cognizioni, e a considerare la verità, come l'espressione del proprio pensiego. Il Rosmini non potea evitar questo scoglio; e benchè, come nomo piissimo. egli si adoperi di obbiettivare il suo ente ideale, come vedremo fra breve; tuttavia la dialettica lo incalza, lo spinge verso l'abisso, dal quale non può salvarsi altrimenti, che ripugnando ai proprii dettati. Imperocchè, se l'ente ideale non è, se non una mera astrazione, spogliata di realtà e di sussistenza, come potrebbe sussistere fuori dello spirito? O dunque un tal ente non si trova in nessun luogo, o è una mera appartenenza dell'animo umano. E già il Rosmini pare inclinato a questa sentenza, dove stabilisce che l'idea dell'ente è innata 1; imperocchè, sebbene nel nostro senso l'Idea si possa chiamare innata, senza pregiudizio della sua obbiettività, in quanto cominciò col primo atto del pensiero a risplendere allo spirito, tuttavia, quando ella è ridotta a un concetto astratto, non si può aver per ingenita, se non in quanto aderisce alla mente, come una sua modificazione. E se tal sia veramente la sentenza, non dirò già del Rosmini, ma di qualche luogo delle sue opere, lo giudicherà il lettore. Parlando egli dell'elemento comune, che si trova nelle cose, così discorre: « Ci sembra, consi-« derando la materia già cognita, ch'ell'abbia in sè medesima qualche cosa di comunissimo con tutte le cose: mentre questa qualità in quanto è comunissima è per lei acquisita e ricevuta dalla mente nostra, è « una relazione ch'ella ha colla mente, non reale in essa, ma reale soa lo nella mente stessa 2. » Direte forse che questo elemento mentale non è l'idea dell'ente, ma il concetto relativo del comune, nascente da quella? Ma questa interpretazione non mi pare accordabile con ciò, che soggiunge l'Autore: « Il che non essendo stato bastevolmente conside-

<sup>&#</sup>x27; N. Sog., tom. 11, p. 60-66.

<sup>\*</sup> Ibid,, tom. III, p. 110.

« rato da Aristotele, e da altri tali, fu cagione, che s'avvisassero poter a la mente procacciarsi l'idea dell'essere coll'astrazione di ciò, che era comunissimo nelle cose (materia della cognizione), mentre anzi la mente stessa era quella, che poneva questa qualità comunissima nele le cose (materia della cognizione), e da esse togliendola, non faceva, che ritogliere il suo proprio; perocchè, come dissi, ciò che nelle com se v'ha di comune, non è altro che un risultamento della relazione ch' esse hanno colla mente intelligente . » Dunque la mente pone negli obbietti non solo la relazione del comune, ma la qualità comune, la quale non può esser altro che l'ente stesso ideale.

In un altro luogo, egli nega che l'ente ideale sia una modificazione della mente, e tuttavia afferma che risiede solo nella mente stessa. Questo passo mi pare importante, e benchè lunghetto, credo di doverlo porre tutto quanto innanzi agli occhi del lettore: « L'essere come « ci sta presente essenzialmente allo spirito, è incompleto: . . . . Ora « da simigliante limitazione si trae questa conseguenza, che quell'esse-« re non mostra di sè altra sussistenza, che nella mente, cioè che ci « si presenta, come un oggetto alla mente, e nulla più. E qui convie-« ne attendere sottilmente, per non confondere insieme due cose al tutto distinte. Altro è il dire un essere mentale, altro il dire una mo-« dificazione della mente, quasichè quest'essere, che noi veggiamo, non « sia nulla più, che noi stessi modificati. Confesso che è alquanto dif-« ficile a distinguere queste due cose, e che tale distinzione è quasi al « tutto ignota ne'nostri tempi; ma ella non è meno vera per questo, nè « men rilevante. lo ripeto ciò che ho tante volte detto: il filosofo non • dee rifuggire alla vista de'fatti; dec ammetterli, ammetterli tutti, dec anche analizzarli e riceverne di buon animo il risultamento: egli può e ben dire, io non intendo; può maravigliarsene a suo grado; ma pure « dee accettarli, e non presumere, che una cosa sia nè più nè meno « quale egli se l'è presigurata: poichè l'uomo non può impor leggi alla « natura, ma riconoscerle quali sono, e istruirsene colla loro contem-• plazione: altramente non giungerà ad un vero sapere, ma piglierà oggi ciò, che domani gli sfuggirà di mano, conosciuto come una sua svista, una sciocchezza 2. » Queste osservazioni sono vere e sensate, e applicabilissime in ogni caso, salvo quando si tratti di una manifesta contraddizione. Imperocchè se altri dovesse ammettere delle ripugnanze, perchè gli paiono fondate sul fatto, la logica sarebbe ita. Si tratta adunque di vedere, se una cosa, la quale non ha sussistenza di sorta fuori della mente, qual si è l'ente ideale del Rosmini, possa essere altro, che una modificazione della mente stessa. Io sostengo, che l'affermativa in questo caso è espressamente contraddittoria. Al Rosmini pare il contrario; e vedremo ben tosto le suc ragioni. Del resto, non creda il lettore che rigettando l'applicazione presente del suddetto principio fatta dal Rosmini, io ripudii il principio stesso, o voglia stirac-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N. Sag., p. 110, 111. 
\* Ibid., tom. III, p. 316, 317.

chiare i fatti, per sottoporti al raziocinio, o pretenda di rivocare in dubbio que'fatti reali, che l'Autore ha illustrato colle sue analisi. Io sono amicissimo dei fatti, e nemico mortale delle esclusioni temerarie, o arbitrarie; ma sono pure nemico delle ipotesi, che contraddicono ai fatti appurati, e delle chimere. E chiamo chimere i fatti apparenti, partoriti dai presupposti, dalle fantasie, dalle preoccupazioni. Il Rosmini nel presente luogo, e in quelli, che riferirò seguitamente, mi parla di un fatto, che trovo evidente, e impossibile a negarsi; qual si è l'obbiettività dell'ente ideale. Ma a costa di questo fatto, egli crede di vederne un altro, e afferma che l'ente ideale, benchè obbiettivo, è una mera astrattezza, e non sussiste fuor della mente. Io rigetto questo fatto, perchè ripugna diametralmente al primo: ma siccome un uomo ingegnoso, come il Rosmini, non può ammettere un fatto falso, che non abbia qualche apparenza di verità, mi credo in obbligo di cercare. in che consista questa apparenza, e di spiegare l'illusione, che ne deriva. E trovo ch'essa risiede nella confusione del concetto riflesso colla percezione intuitiva, confusione nata dall'aver sostituito il metodo psicologico all'ontologico. Per tal modo io concilio l'apparenza del fatto col fatto stesso, e osservo il consiglio assennato del Rosmini, senza contravvenire ai precetti inesorabili della buona logica. Ma seguitiamo.

« Tornando dunque al proposito nostro, è l'analisi accurata del pri-• mo fatto della mente, qual è quello dell'intuizione dell'essere, che ci « dà queste due verità, cioè ch'egli 1° è un essere mentale (oggettivo,) e non un essere sussistente in sè, e ch'egli 2º non è tuttavia una sem-• plice modificazione della mente. — 1º E veramente egli è un essere « mentale, e non ancora un essere sussistente in sè fuor della mente. · Che vuol dire un essere mentale? S'intenda bene ; vuol dire un esse-• re. che ha la sua esistenza nella mente per modo, che ove noi sup-• ponessimo non esistere qualche mente ov'egli fosse, la sua esistenza « ci sarebbe inconcepibile; poichè noi non conosciamo di lui il modo come egli è (se pur è) fuor della mente, ma puramente il modo coa m'egli è nella mente; non conosciamo l'atto del suo esistere in sè, ma « solo l'atto del suo esistere nella mente nostra 1. » Ma io chieggo, se quest'essere mentale è qualcosa di sussistente fuori dello spirito, ancorchè s'ignori il modo di questa sussistenza? Se è qualcosa di sussistente, benchè conosciuto in modo vago e indeterminato, non è un mero essere mentale. Se non è, non può aversi, che per una modificazione della mente. La qual modificazione avrà, se vuoi, una relazione obbiettiva, in quanto mi rappresenta un non so che di generico, e distinto da essa mente; ma siccome questa rappresentanza non sussiste fuori del soggetto, non può avere un valore legittimamente obbiettivo, nè partorire una obbiettività reale, ma solo una obbiettività apparente, invalida fuori del soggetto, come quella della filosofia critica. · Ora, bene intesa questa definizione, egli è per sè manifesto, che l'es-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> N. Sag., tom. III, p. 317. GIOBERTI, Introduzione. Vol II.

« sere iniziale , l'essere comunissimo presenta al nostro spirito una · semplice possibilità, non alcuna sussistenza; quasi direi un progetto « di essere, ma nessun essere veramente completo e in sè attuato. A « conoscer dunque, che l'essere innato è un semplice principio logico. « una regola direttrice del nostro spirito, un'idea, un'essenza mentale. e e non ancora un essere reale e sussistente, basta esaminare ed ana-· lizzare imparzialmente quest'essere che noi naturalmente veggiamo, « il quale appunto perchè comunissimo a tutti gli gli enti sussistenti, a non è, nè può essere alcun d'essi, ma solo fondamento di tutti. E • quindi rimangono confutati que'Platonici antichi e moderni, i quali « confusero l'ordine delle idee coll'ordine delle cose reali, e dell'asere ideale secero un Dio, come delle essenze od idee delle cose sece-· ro altrettante intelligenze separate, non essende essi giunti a cono-« scere la natura dell'ente mentale, il quale è pur mentale, sebbene « non sia una modificazione del soggetto limitato e finito. che n'ha la « visione '. » Si noti come l'illastre Autore rigetti da una parte l'ontologismo, e lo confonda dall'altra parte col psicologismo degli emanatisti, che deificò le idee, invece di adorar l'Idea, ed è diametralmente contrario all'altro sistema.

2º Dico dunque in secondo luogo, ch'egli non è una semplice modi-• ficazione della mente, o sia del soggetto, che n'ha l'intuizione. Everamente questo vero si manifesta pure nell'attenta considerazione dell'essere in universale. Nel pensiero dell'essere noi veggiamo, che · l'essere da noi pensato è un oggetto della mente, che anzi è l'oggetti-• vità di tutti i pensieri della mente, come tante volte abbiam detto. « Egli è dunque per essenza distinto dal soggetto, e da tutto ciò che al « soggetto può appartenere; egli è il lume del soggetto; egli è superiore « al soggetto; il soggetto è rispetto a lui passivo, egli è essenzialmente « attivo in un modo suo proprio; il soggetto percipiente è necessitato di « vedere, di assentire all'essere, assai più che l'occhio aperto di senti-« re gli acuti raggi del sole che ha di contro, e che pungono la sua re-« tina: l'essere è immutabile, è qual è; il soggetto è mutabile: l'essere « impone legge, e modifica il soggetto intuente, giacchè nell'intuizione « dell'essere entra una modificazione, un'attuazione del soggetto; ma in « questa azione dell'essere dal soggetto sofferita, l' agente e il paziente « sono distinti sempre, perchè in opposizione fra loro, e la passione del « soggetto è infinitamente diversa dall'essere, nel quale termina, e col « quale si unisce patendo. E tutte queste osservazioni valgono a ribat-« tere l'errore contrario a quel de' Plotonici surriferiti, e di tutti quel-« li, che non trovando nell'idea dell'essere un ente reale e sussistente • fuor della mente, gli negano ancora una vera oggettività, e ricorrono « a dire, che sia puramente soggettivo, cioè una pura modificazion del soggetto. L'attenta osservazione adunque, posta su quest'essere, che « nelle nostre menti naturalmente risplende, conduce a stabilire, che ' N. Sag., tom. III, p. 317, 318.

« quest'essere è un oggetto essenzialmente diverso dal soggetto, che lo per-« cepisce, ma che tuttavia egli non si pensa da noi formito di altra esisten. « za, fuor solo di quella onde risplende nella mente, sicchè rimossa ogni « monte, non si concepisce più alcuna sussistenza di quell'essere, e in « questo senso si dice ch'egli è un ente mentale 1. » In questo passo si trovano, se ben m'appongo, due gravissimi equivochi. L'uno, che l'illustre Autore fa oggettivo l'ente ideale, perchè è la rappresentazione di un oggetto vago e indeterminato. Ma l'ente ideale non può chiamarsi oggettivo, perchè rappresenta un oggetto, se non è un oggetto in sè stesso, vale a dire, se non è sussistente fuori della mente nostra. Diciamo in altri termini, che l'obbiettività, per essere reale, dee cadere non già solo sulla cosa rappresentata, ma eziandio su quella, che la rappresenta, e che dipende totalmente da essa. Ora qual è il rappresentante, secondo il presupposto del Rosmini? È la mente umana, poichè il rappresentante dee sussistere, e l'ente ideale non sussiste fuori di essa. Qual è la cosa rappresentata? È un oggetto vago e indefinito. cioè l'ente possibile. Sia in buon'ora; ma il valore di quest'oggetto dipende affatto dal principio, che lo rappresenta; or siccome questo principio è la mente stessa, l'oggettività della cosa rappresentata può solo essere subbiettiva, come le nozioni trascendentali, anzi il numeno della scuola critica. Questa è adunque una oggettività apparente, e non reale. Senza che, quell' oggetto vago e indeterminato della rappresentazione, in cui essa consiste, non essendo altro che l'ente possibile; e l'ente possibile essendo l'ente pensabile, e l'ente pensabile come tale, non avendo alcuna realtà, fuori del pensiero; l'oggettività del rappresentato non è più soda di quella del rappresentante, ed entrambe si risolvono in una subbiettività mera e assoluta. Dirà forse l'illustre Autore, che chiamando l'ente coll'epiteto di mentale, egli non allude alla sola mente dell'individuo, alla sola mente creata. ma anche alla mente creatrice? E che quindi egli colloca l'ente ideale nella stessa mente divina presente al nostro spirito? S'egli la pensasse in questo modo, potremmo facilmente accordar la nostra colla sua sentenza. E veramente egli pare indicarlo nei passi sovrallegati, dove dice, che rimossa ogni mente, l'ente ideale più non sussiste. Ma questo è il secondo equivoco, che ho accennato: la proposizione così intesa ripugna assolutamente alle altre asserzioni dell'autore. Imperocchè, se l'ente ideale sussiste nella mente divina, ne segue che sussiste fuori del nostro spirito, e che noi apprendendolo, apprendiamo un oggetto sussistente e reale, apprendiamo il contenuto nel contenente, cioè l'idea nostra nell'Idea divina, il che, come vedremo, è espressamente negato dal nostro filosofo.

Il quale conchiude il suo ragionamento, così discorrendo: « Quelli « che amano di sistematizzare, immantinente entrano a dire: Quell'es- « sere se non sussiste in sè (fuor della mente,) non può esser altro che

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N. Sog., tom. 111, p. 313, 319.

a sur mailleanne se sente. en uniciament. Questo senten-· sur pres mor em ale mone, e accomunic alla brerità o del primire vidice : mis de rema una serma. Nun ci poò esser · perso fue suro a su sic me se sun é super se ci posse esse the latter of the thems. The "mane, the was a made than, a pr. - rege : territorio II generali a territorio de la principa de la productiona del la productiona de e sangan nelle mente. Se i inthe me ince me me l'anne nè l'altro di a ment substant to make a to to tourness make pic, the unlesa more menin T mere I a into mer mer mannen men savia intelli-· mile parriege of not at more over suprement. Commercials pertants · a natura pell'amore. Se mes melle munici munice, nun possismo dire o pe peute annual de june pela mente : « Pennama l'Alantre filoso-In 182 A 1750, the proper was marked a security and control dizage eti e uniquità a martinere et esse une die imago, o per la menn. In a nous menn around the inthi. House amounts. Certo, che in . Sall resi ses più come une unatoritame . e che questa , qui that white waters is seen assessment : see set some it directed di tiret genta construente. Demen arma armatara che i falli siano reali; jandia et : inn û 198 marca, mena men summer û kener per yam t Abustra a resumanza. 3 altra parte, e mue mainiste, che le controlfigure apparent the present the course contains and quando and & spesse vaner. A par ener sons, che l'une des due termini è fabe. One one not it press care in menus me case and Antore, mi par coes et de la trans. Indet duste de la sussistère por · 14 14 to mezza e un che non sursiste u et e m alero, è molla. D'al-Le parte les l'experience ment spirme del ment, e feuri di esco, des r an pure from meals: Clarkene . Se i mae niene ma sussiste foori nella ligir la librate tante relite e la rigenna l'Ambre, esso dec sussithere will spielle, e to satisfie meur spielle, vaie a dire, se la soa sos-MARIE - PIRA & CIA SPIESI, Die mi essere che una sua forma, o medicazonae, o qualita, o proprieta. o compagos chiamar si voglia; perene le spezie sussité come sostanza, e au che sussiste in virti di nas valadas e una proprieta, o quanta, o koma, o modificazione, or-1970 on effetto di essa. Vorra egui l'idestre Antire rifiutare questo modo di discoverere per esclusione? Ma egii non può ripudiare una foggia di razveinio, approvata da tutti i logici, e di cui si serve più volte egli alesso 2. Dira egli che male l'adoperiamo? Ma in tal caso, gli sareme obbligati, se correggera l'errore, in cui siamo involontariamente cadee mostrera il vizio del nostro discorso.

1 N. Sog., tom. 111, p. 319.

<sup>2</sup> Vedi N. Sag., tom. 11, p. 60, 61. Il Bismor, della filos. del Mam. esam., p. 413.

## CAPITOLO SECONDO.

## L'ente ideale del Rosmini è obbiettivo, e assoluto, benché si distingua da Dio.

ı

١

ı

Abbiamo veduto nei passi citati, e segnatamente nell'ultimo, come l'illustre Autore nel punto stesso, che nega all'ente ideale ogni real sussistenza fuori dello spirito, afferma pure, ch'egli è obbiettivo in un certo modo, e non è una modificazione di esso spirito. Abbiam pure avvertito, come questa obbiettività innestata sulla mera sussistenza del soggetto non può essere altro che apparente, e che il Rosmini fu illuso dallo stesso equivoco, in cui si fonda l'error principale del Kantismo. L'autor del quale pretese eziandio di evitare lo scetticismo, ammetendo un numeno obbiettivo; ma inutilmente; perchè questo numeno non potendosi riconoscere se non per via di un concetto, e ogni concetto nel suo sistema essendo subbiettivo, il numeno non può assere di più valore. Ora lo stesso raziocinio si può volgere contro il Rosmini, il quale, negando al suo ente ideale ogni sussistenza fuori dello spirito, gli dà una obbiettività solo apparente, come quella, che si fonda tutta nel soggetto. Tuttavia l'acume del filosofo italiano è troppo grande, e il suo animo troppo religioso, da non avvisare il pericolo di questa dottrina, e da non rigettarla, quando gli si affaccia nella sua schiettezza. Quindi ne nasce un nuovo ordine di contraddizioni, un nuovo genere di pericoli, che esporremo nell'articolo presente. In quello che precede, vedemmo la insussistenza dell'ente ideale condurre per forza di logica verso il nullismo: in questo, mostreremo che l'obbiettività di esso, nel senso rosminiano, conduce al panteismo, e che l'illustre Autore non ha potuto altrimenti evitare il secondo eccesso come il primo, che accumulando sofismi e contraddizioni, tanto onorevoli all'animo di lui, quanto pregindiziali al credito del suo sistema.

Il Rosmini stabilisce di proposito l'obbiettività dell'ente ideale '. e rigetta espressamente la dottrina contraria di Emanuele Kaut, accusandola di aprire il varco allo scetticismo 2. Ma qui importa il ricercare, se attribuendo alll'ente l'ebbiettività, egli parli sempre di quella obbiettività insussistente e fallace, di cui testè toccammo, e che è certa inetta a ribattere le pretensioni e le obbiezioni degli scettici; ovvero, se non intenda talvolta di una obbiettività vera. La quale non consiste e non può consistere altrove, che in una sussistenza indipendente dal soggetto; giacchè l'essere obbiettivo, e il sussistere obbiettivamente, è tutt'uno. L'inchiesta, che ci proponghiamo, si riduce dunque a sapere, se l'illustre Autore, tratto dal desiderio e dal bisogno di evitare lo scetticismo, non dimentica talfiata le cose dette, e non si sisolve di da-

<sup>&#</sup>x27;P. Sag., tom. II, p. 24, 25; tom. III, p. 36-52.

<sup>\*</sup> Ibid., tom. 1, p 285-363; tom. 11, p. 57, 58.

re al suo ente ideale una vera obbiettività, facendolo realmente sussistere fuori dello spirito. Ora che la cosa sia così, il lettore potrà persuadersene, facendo avvertenza ai passi, che seguono.

« Oltre quel modo di essere, che hanno le cose sussistenti e che chia-« mammo reale, ve n' ha un altro interamente distinto, che chiamam-« mo ideale. Sì; l'essere ideale è una cotale entità di una natura tut-« ta particolare, che non si può confondere nè collo spirito nostro, nè « co' corpi, nè con alcun' altra cosa che appartenga all' essere reale. « Quindi un gravissimo errore sarebbe il credere, che l' essere ideale. « o l'idea fosse nulla, perchè non appartiene a quel genere di cose, « che entrano ne' nostri sentimenti. Anzi l'essere ideale, l'idea, è una « entità verissima e nobilissima: e noi abbiam veduto di quai sublimi « caratteri ella vada fornita. Vero è, che non si può definire; ma si può « analizzare, o dire di essa quello che sperimentiamo, cioè, che è il « lume dello spirito 1. » Ivi si esclude pure la realtà e la sussistenza dall' ente ideale; non già, per quanto mi pare, ogni realtà, e ogni sussistenza; ma solo quelle, che nascono dai nostri sentimenti. Pigliando la cosa per questo verso, ne seguirebbe che l'ente ideale ha una sussistenza e una realtà sua propria, diversa da quella delle altre cose, delle cose create, le quali ci si manifestano per attuali e sussistenti, in quanto producono in noi, come termini dell'attività loro, dei sentimenti e delle sensazioni. A questa interpretazione mi paiono favorevoli queste altre parole dell' autore: « Quando veggiamo l'ente idealmente, non « veggiamo la sussistenza dell' ente (se non quella propria dell' ente i-« deale:) l'ente ideale adunque per noi non è che un progetto, un di « segno di ente: e quando proviamo de' sentimenti, allora ci accorgia-« mo di alcuni modi, limitati però, ne' quali quell' ente in disegno si « realizza: ma non veggiamo mai l'intera e l'assoluta realizzazione di « esso ente, non veggiamo eseguito pienamente il disegno, che nell'en-« te ideale contempliamo 2. » Dunque l' ente ideale ha una sussistenza sua propria: dunque la sussistenza, che esclude, è solo quella dei modi limitati, fattici palesi dal sentimento, nei quali si realizza; dunque ciè conta la sussistenza di esso in qualche guisa, benchè imperfettissima, e più tosto come un disegno, un abbozzo, un ordito elementare, che altrimenti. Certo, da questa sussistenza imperfetta alla totale insussistenza obbiettiva dei passi citati nel precedente articolo, v' ha qualche divario. Altrove dice, « l'essere, che nella mente riluce, non si present « come sostanza, cioè come un essere sussistente o perfettamente com-« pito 3. » Ora, se non è perfettamente compito, cioè terminato, lo è certo in qualche modo, e quindi è in qualche modo sussistente. Notisi infatti, che secondo la dottrina dell' Autore, la persuasione della sussistenza delle cose create è il risultato di un giudizio, per cui la ragio-

<sup>\*</sup> N. Sag., tom. 11, p. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Il Rinnov. della filos. del **Mam. esam.**, p. 620. <sup>3</sup> Ibid., tom. 111, p. 147.

ne dell'uomo accoppia l'idea dell'ente astratto splendiente all'intelletto, di cui è la forma, con una sensazione o un sentimento, che sono la materia della cognizione. La sensazione poi e il sentimento sono il termine di un' attività estrinseca, operante nel nostro animo; il quale apprende la sussistenza delle cose, in quanto in lui si termina la loro azione 1. Quindi è che l'ente ideale si dee giudicare insussistente, se non è terminato; e si dee stimare non terminato, se non esercita sul nostro spirito un'azione, come le sostanze create e le cose esteriori. Ma se all'incontro l'ente ideale operasse su di noi in qualche modo. ci rivelerebbe i suoi termini, e ci si mostrerebbe dotato di una sussistenza propria. « Se l'essere che nelle nostre menti risplende fosse coma pito co' suoi termini essenziali, egli sarebbe allora un singolare per-« cepito essenzialmente dall' intendimento nostro, perchè l'essere è di « sua natura conoscibile, anzi constituente la cognizione 2. » « Impe-« rocchè la cosa.... che sola è conoscibile nella sua sussistenza e in-« dividualità per così dire, è l'essere solo; perchè rispetto a sè egli è « particolare e individuale 3. » Il concetto della sussistenza di una cosa dipende insomma dalla sua terminazione, e questa dalla sua azione sullo spirito nostro; tantochè la sussistenza di un oggetto dee in fine in fine corrispondere alla sua attività. Ora l'ente ideale è egli affatto inattivo, in ordine al nostro conoscimento? « L'essere in universale, pen-« sato essenzialmente dalla mente, è di tal natura... che da una parte « non mostra alcuna sussistenza fuori della mente, e quindi si può de-« nominare un essere mentale o logico; ma dall' altra egli ripugna, che « sia una semplice modificazione del nostro spirito, e anzi spiega egli « tale attività, verso cui il nostro spirito è interamente passivo e sud-« dito: noi siamo conscii a noi medesimi di nulla potere contro l'esse-« re, di non peterlo immutare menomamente: di più, egli è assolutamente immutabile, egli è l'atto di tutte le cose, il fonte di tutte le co-« gnizioni: insomma egli non ha nulla, che si acontingente, come « noi siamo: è un lume, che noi percepiamo paturalmente, ma • che ci signoreggia, ci vince, e ci nobilita col sottometterci in-« teramente a sè. Oltracciò noi possiamo pensare, che noi non « fossimo; ma sarebbe impossibile pensare, che l'essere in universale, a cioè la possibilità, la verità non fosse. Avanti di me il vero fu vero, « il falso fu falso, nè ci potrà mai essere un tempo, che fosse altro che « così. È questo nulla? No certamente; chè il nulla non mi costringe. « non mi necessita a pronunziar nulla: ma la natura della verità, che « risplende in me, mi obbliga a dir: Ciò è; e ov' io non lo volessi dire. saprei tuttavia, che la cosa sarebbe egualmente, anche a mio dispet-« to. La verità dunque, l'essere, la possibilità mi si presenta come una « natura eterna, necessaria, tale, contro a cui non può alcuna poten-• za, poichè non può concepirsi potenza, che valga a disfare la verità.

Vedi fra gli altri luoghi il N. Sag., tom. 11, p. 109, seq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N. Sag., tom. III, p. 147. 3 Ibid., p. 148, not.

« E tuttavia io non veggo, come questa verità sussista in sè: io non ne « sento, che una forza ineluttabile, una energia, che si manifesta des-« tro di me, e la mia mente e tutte le menti soggioga e soavemente do-« mina, come un fatto, senza possibilità di opposizione 1. » Ma se l'ente ideale si manifesta allo spirito, come un agente dotato di energia e di forza ineluttabile, che soggioga tutte le menti come una natura eterna, necessaria, e tale, contro cui non può alcuna potenza; come un lume, che ci signoreggia, ci vince, ci nobilita col sottometterci interamente a sè stesso; se il nostro spirito verso tale attività è interemente persivo e suddito; come le si può negare una sussistenza, non pur reale e obbiettiva, ma assoluta? Perciò o l'Autore contraddice a sè atesso. o quando egli disdice all'ente ideale la realtà e la sussistenza obbiettiva. si dee intendere di una realtà e sussistenza perfettamente conosciuta. Alla qual sentenza, non che ripugnare, noi porgiamo appieno il nostro assenso. Collimano allo stesso intento queste altre parole dell'Autore: « L' essere pensato in atto compiuto è Dio. Questa formola è vera; se non « che all'uomo è intelligibile, in quanto che egli non può pensare l'essere « stesso nel suo atto perfetto e compiuto?. » Dunque lo pensa in un atto imperfetto e incompiuto, e ha una qualche nozione della sua suasistenza.

In proposito del divario, che corre fra il suo sistema e quello del Kant, il Rosmini così favella: « L'unica forma ch' io do all' anima non « ha da sar niente colle forme Kantiane... Quella mia forma è vera-« mente tale entità, che in sè considerata è distinta dall'anima, e infi-« nitamente all'anima superiore, e che informa l'anima non come la « vita informa il corpo, ma più tosto come la luce informa l' occhio. La « distinzione fra l'anima e l'ente, che la informa, è data pel mio si-« stema nella prima naturale intuizione dell' essere, è data all' anima « questa dualità fino dal primo suo esistere. V' ha un nesso fra l'ente « e l'anima, il quale non è altro che l'intuizione permanente, neces-« saria , ma questa intuizione non confonde però mai la natura dell'a-« nima intuente: in quanto poi si considera l'ente, come termine del-« l' intuizione dell' anima, in tanto dicesi oggetto: rispetto poi all' uffi-« cio, che egli presta, di far conoscere all'anima tutte cose di cui ella « esperimenti l'attività, chiamasi lume, idea, o prima specie : e final-« mente per l'evidenza con che appaga lo spirito, e dà la prova irrepu-« gnabile a tutte le cognizioni, appellasi verità. Quindi è, che là dove « i Kantisti, riconoscendo l'impotenza del lor sistema a provare il mon-· do esteriore, ne lasciano in dubbio la sussistenza; io all' opposto la « mantengo, e di evidente dimostrazione la communisco 3. » Qui non si esclude più in nessun modo la sussistenza dall'ente ideale; anzi parrebbe che vi si affermi, poichè come altrimenti si potrebbe col mezzo di esso provare la sussistenza dei corpi? Ma siccome lo scrittore pretende che tal sussistenza non è una cognizione, e che è un effetto di

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> N. Sag., tom. III, p. 326, 327. <sup>2</sup> Ibid., p. 157, 158. <sup>3</sup> Il Rinnor, della filos, del Mam. esam., p. 690.

quel singolar giudizio, che abbiamo veduto, nulla per questo canto si può inferire dalle sue parole. Più definitiva saria la frase, che l' intuizione non confonde mai la natura dell' anima intuente, se fossimo sicuri di bene intenderla. Ma che cosa può voler dire questo costrutto in lingua italiana? L'unico senso, che ne so raccapezzare, è questo: che sebbene vi sia un nesso intimo fra l'ente e l'anima, cioè fra l'oggetto e il soggetto, in virtù dell'intuito, tuttavia questo non confonde mai, non mescola, non immedesima l'uno coll'altro, lo spirito conoscente coll'ente conosciuto. Ma in tal caso non è egli chiaro che l'ente e l'anima debbono avere due sussistenze affatto distinte, e che quindi l'ente ideale ci si presenta come sussistente in modo obbiettivo?

Le proprietà, che l'illustre Autore attribuisce all'ente ideale, sono pure inseparabili dalla realtà e sussistenza obbiettiva e assoluta. L'ente è infinito ', necessario 2, immutabile 3, eterno 4, e dotato di tutte le proprietà divine. La verità, che è persettamente una, universale o incircoscrilla, immateriale, infinita, necessaria, immutabile, è l'ente 5. « Il « vero è un principio, un' entità, di cui può ben partecipare e godere « la umana natura, come gli occhi nostri partecipano egodono della lu-« ce, ma nello stesso tempo egli è una cosa infinitamente più sublime « della natura umana, immutabile, eterna, necessaria, dotata insomma di doti interamente opposte a quelle dell'umano essere mutabile, con-« tingente, du tutte parti limitato; e che solo dall'altezza e dignità del « vero, a cui si si congiunge, attigne l'umana natura tutti i titoli di sua « grandezza 6. » Dai quali passi si dovrebbe dedurre che l'ente ideale, non solo sussiste fuori di noi, ma è lo stesso Dio, o almeno, che l'idea di esso presente allo spirito nostro è la stessa idea divina, che risiede nel divino intelletto. E tal sembra essere in molti luoghi l'idea dell'Autore. Il quale, parlando della dottrina dei Padri, e dei dottori ecclesiastici in questo proposito, così si esprime: « Furono le idee nella lor propria mente contemplate, che loro ebbero rivelato quella immuta-« bile stabilità e necessità di che esse vanno fornite, e che gli ebbero « condotti a riconoscerle siccome cose infinitamente superiori alla na-« tura umana, e a Dio solo appartenenti, in Dio solo sussistenti. Le i-« dee adunque dell' uomo doveano ess re, (quanto al fondo,) identiche alle idee della mente divina. Indi conchiusero, per una indeclinabile « conseguenza, che le idee dell'uomo erano un'arcana communicazio-« ne delle idee divine, o sia che l'uomo vedeva le idee in Dio; che Dio, « l'intelligibilità divina, il Verbo divino era quello, come dice la Scrit-« tura, che illumina ogni uomo veniente in questo mondo 7. » E citati alcuni passi di cattolici autori, conformi a questa sentenza, si ferma specialmente su sant' Agostino, e su san Tommaso, e approva la loro

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> N. Sag., tom. 11, p. 31; tom. 111, p. 156, 157.

<sup>\*</sup> Ibid., tom. II, p. 31, 32, 33, 34; tom. III, p. 327.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid., tom. 11. p. 34; tom. 111, p. 36, 37. 4 Ibid., tom. 11, p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid., tom. 111, p. 58-64, 72-75. <sup>6</sup> Il Rinnov. della filos. del Mam. esam., p. 413.

<sup>1</sup> Ibid., p. 492, 493.

sentenza, che « le idee... sono eterne, immutabili, necessarie, residenti « in Dio, unificate nella essenza divina, e l'uomo non le può vedere al-« trove che dove sono, però in Dio 1. » Non pare questa a prima fronte la pretta dottrina del Malebranche? Egli entra quindi nella quistione. se il lume ideale si debba dir creato, o increato, e concilia le opinioni de' varii scrittori, riducendole alla sentenza di sant' Agostino, e di san Bonaventura, e provando che il lume della mente è in effetto increato, ma si può chiamar creato, in quanto è limitato dalla mente, che lo riceve. « Ella è cosa indubitata, che il lume che Iddio comunica all' in-« telletto amano, non è tutto il lume divino, o per dir meglio, non è « comunicata all' uomo, nè può essere comunicata mai a creatura . la « divina essenza interamente, come quella che è infinita. Il lume adun-« que della divina idea, o propriamente del divin Verbo, in venendo all'uomo comunicato, riceve una cotal limitazione determinata dalla « volontà del creatore. La qual limitazione non è controversa ; e qui « sant' Agostino è in pienissimo accordo con san Tommaso. Però chi « vieta il chiamar questo lume creato, in quanto egli ha seco un modo, « una legge, un limite che non tiene nella essenza divina? Può dunque « dirsi increato nella sua propria entità, ma creato nel modo e forma « particolare in the risplende all' uomo, o ad altre quali si vogliano « create intelligenze?. » E poco dopo conchiude, dicendo: « Fin qui la « Scuola teologica, la cui unanimità non mi fa dubitare di dire, che le a dottrine esposte appartengano all'essenza del Cattolicismo 3, » Altrove ripete presso a poco lo stesso. « Questa idea unica e sopraeminene te, vera e pura luce, è l'ente stesso conoscibile. E l'essenza divina è appunto riposta nell'essere, secondo le Scritture e i teologi. ()r a-« vendo l'essere questa proprietà di essere conoscibile per sè medesimo, per sè luce, come lo chiamano le divine scritture; vedesi, che « tutta la conoscibilità delle cose è nella divina essenza. Finalmente. « distinguendosi appunto nell' essere realmente due forme o modi pri-« mordiali, che io chiamo la realità, e l' idealità, l' essere reale e l'es-• sere ideale; niente vieta, che l'essere ideale, la conoscibilità essen-« ziale, in quanto si trova congiunta e identica essenzialmente colla realità assoluta, appellisi il Verbo di Dio 4. Giacchè le idee universali « vi sono, e di universale non v' ha che Dio; dunque quelle idee deb-· bono appartenere in qualche modo all' essere supremo, debbono al-« meno nel loro fondo essere una pertinenza della natura divina 3. Non « è... da' sensi, che noi raccogliamo e partecipiamo la verità, secondo α l' Angelico, ma sì da Dio; perocchè veggendola noi veramente eterna. e non essendo ella eterna che in Dio, convien dire, che in Dio la veg-« giamo, e che da Dio ci venga questa luce, secondo la quale giudichiam « de' fantasmi e delle cose tutte, siccome con suprema nor ma ed in-

<sup>1</sup> Il Rinnov. della filos. del Mam. esam., p. 496.

<sup>\*</sup> Ibid., p. 497. \* Ibid., p. 498. \* Ibid., p. 535.

e fallibile <sup>1</sup>. » Finalmente egli dichiara a lungo l'unità numerica dell'ente ideale per tutte le menti <sup>2</sup>; sentenza, che quadra a capello con quella del Malebranche, e presuppone necessariamente la medesimezza di quello colla divina natura.

Se avessimo l'occhio soltanto a questi luoghi, potremmo collocare il Rosmini fra i discepoli di esso Malebranche e degli altri illustri filosofi, che propugnano l'intuito immediato dell'ente ideale. Se non che, ivi pure trovasi una certa esitazione, un certo uso di temperamenti ambigui ed indefiniti, che dimostrano l'illustre Autore non esser ben certo della dottrina, che pronuncia. Imperocchè quando gli accade di dire che le idee umane sono identiche alle divine, egli mitiga la sua frase colla clausula quanto al fondo 3. Questa clausula altrove non gli basta, e ci aggiunge altri correttivi, dicendo, che le idee « debbono ap-« partenere in qualche modo all'essere supremo, debbono almeno nel « loro fondo essere una pertinenza della natura divina 4. » Vedi quante restrizioni e quanti palliativi! Le idee non sono già la natura divina, ma una semplice appartenenza di essa; non sono pienamente, ma nel loro fondo; nol sono per ogni verso, ma solo in qualche modo. Nell'altro brano citato, si concede, nulla vietare che l'essere, la conoscibilità essenziale, in quanto si trova congiunta e identica essenzialmente colla realtà assoluta, appellisi il Verbo di Dio. Che fogge di parlare sono coteste? Niente vieta; si tratta adunque di un probabile giuridico, e non di un vero metafisico? Che l'ente si appelli il verbo; la quistione riguarda dunque un nome, una metafora, e non la cosa stessa? La conoscibilità essenziale; che cosa vuol dire l'epiteto di essenziale? Ogni conoscibile non è essenziale, in quanto è conoscibile? La conoscibilità essenziale congiunta e identica essenzialmente colla realità assoluta. Forsechè la conoscibilità essenziale o non essenziale può essere separata dalla realtà assoluta? Forse può essergli accidentalmente congiunta? Forse una cosa può essere non essenzialmente identica ad un'altra? Come mai il Rosmini, che per ordinario è sì preciso, si avviluppa qui in tali locuzioni, che tolgono ogni precisione al suo dire? Come mai adopera di que temperamenti equivoci, che annebbiano il pensiero, e ch'egli biasima, quando gli trova ne'suoi avversarii '? Ma v'ha di più. In altri passi il suo linguaggio è ancor più incerto, fluttuante, e alieno da quella esattezza, che nelle altre materie è famigliare al nostro Autore. « Non si « può dire con esattezza, che noi veggiamo Dio (l'essenza divina) nella « vita presente; perocchè Dio non è solo l'essere ideale, ma è indis-« giungibilmente reale-ideale. Ciò che noi veggiamo però è un'appar-« tenenza di Dio, e completandosi acquisterà la forma di Dio. Iddio « cioè ci si mostra quaggiù solo in quanto è ente intelligibile puramen-« te, (verità,) e anche ciò in un grado limitato. Questa limitazione del-

<sup>1</sup> Il Rinnov. della filos. del Mam. esam., p. 673. 1bid., p. 507-521.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid., p. 492. 4 Ilid. p. 535.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid., p. 77, not. 3; p. 210, 211, 438, not. 4 e al. passim.

« l'essere da noi veduto, è al tutto soggettiva; cioè nasce dalla parte « nostra, e non dalla parte dell'essere stesso, cioè di Dio 1. » Non v'ha dubbio che i limiti del nostro intuito siano subbiettivi, e che rispetto alla vastità dell'oggetto, che si contempla, siano grandi, anzi infiniti. Ma io chieggo, se qualunque siano i limiti, l'ente schietto, che noi veggiamo, è Iddio, o no? Chieggo in oltre: come si possa dire che il lume mentale sia un'appartenenza di Dio, senza essere Dio stesso? Iddio ha forse, come le cose create, delle appartenenze, che si distinguano dalla sua essenza? E s'egli è assurdo il supporlo, quel lume, che il dotto Autore confessa essere increato, non è forse l'essenza stessa di Dio? Si può ammettere qualche cosa d'increato, fuori della divina essenza? « Perciò più propriamente direbbesi, che l'essere in quanto « è veduto da noi così limitatamente, può ammettere l'appellazione di « lume creato, anzi che d'increato. Ma considerato solo in quella parte che noi veggiamo, e non nella limitazione sua, egli è oggettivo, inczeato, assoluto, veramente divino . Dunque un tal lume considerato nel suo elemento positivo è Iddio stesso. « Ma esso non mostra « in sè alcuna determinazione, e... perciò egli è come un cotale iniziamento dell'essere completo; giacchè l'essere non si compie nella sua « entità metafisica, se non mediante le due forme insieme accoppiate « della idealità e della realità '. » Che cosa vuol dire questo inisiamento dell'essere completo, il quale non è anco, se non cotale, cioè in un certo modo? È forse un inizio dell'iniziamento? E come mai l'ente, che è semplicissimo, può essere capace d'iniziamento, o di compimento? O come l'ideale in esso si può distinguere dal reale? Io capisco questa distinzione nel sistema dei panteisti tedeschi: non la comprendo in quello dell'illustre Autore. L'idealità divina è somma realtà. come la realtà divina è somma idealità. Senza che, quel lume, che il Rosmini confessa essere oggettivo, increato, assoluto, veramente divino, non è forse reale? E se non fosse reale potrebbe essere divino, od umano, o di altro genere? Questa separazione fra il reale e l'ideale conduce al nullismo o al panteismo: a quello, come abbiam veduto, se il reale si sottordina all'ideale; a questo, se si fa il contrario, come vedremo fra poco. « lo non vi nego mica, che le idee « peculiari delle cose create, sieno in Dio da tutta l'eternità. Ma dico. « che le idee onde noi conosciamo le cose, quanto alle determinazioni « particolari, non sono quelle stesse onde conosce Iddio, e solo nel « loro fondo comune costituito dall'ente ideale, esse sono identiche a « quelle, che stanno in Dio, con questa immensa differenza però, che « l'ente ideale comunica a noi la sua luce in un grado infinitamente mi-« nore a quello che ha in Dio, dove egli è Dio stesso, Verbo di Dio. E « tutlavia vi aggiungo, che le nostre idee sono eterne, e sono in Dio 4. » Dun que almeno l'ente ideale è Dio, poichè è il fondo comune fra le idee

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Il Rinnor, della filos, del Mam, esam., p. 503, 504.
<sup>2</sup> Ibid., p. 503.
<sup>4</sup> Ibid., p. 613.
<sup>8</sup> Ibid., p. 503.

divine e le umane, ed è in virtù di esso, che le idee nostre sono eterne, e sono in Dio. Ma come conciliare questa sentenza col tratto seguente dello stesso dialogo fra l'Autore e il suo Maurizio? « M. Ma dove po-« nete voi quest'idea dell'ente considerato come idoneo a produrre in « roi quella modificazione? in Dio, o fuori di Dio? A. Provato, che una « cosa è eterna, egli è anco provato che è in Dio, unica sede di tutte « le cose eterne. M. Le nostre idee dunque, sebben limitate, sono in « Dio. A. Sì, in Dio sono tutte le idee nostre, e tutte le idee che aves-« sero quelle centomila maniere d'intelligenze, di cui a voi piace di « far popolati gli astri innumerabili del firmamento 1. » A leggere queste parole, voi credereste che il nostro filosofo fosse diventato malebranchiano, poichè colloca tutte le idee umane in Dio. Disingannatevi, e udite: « Iddio adunque ha bensì le idee nostre, ma come nostre, « non come sue. Mi spiego. Iddio conosce tutto : dunque conosce an-« che le nostre idee, e i nostri modi di conoscere; e nerò ha l'idea del-« le nostre idee; e lo stesso dite delle idee che aver dovrebbero i vo-« stri abitatori della luna, e dell'altre sfere. In questo senso le nostre « idee sono eterne, e si trovano in Dio anche nella parte loro sogget-« tiva. E tuttavia noi non le veggiamo già perchè sieno in Dio; ma so-• no in Dio, perchè egli ha voluto, che fossero in noi, e che in noi si « generassero a quel modo che in noi si generano . » Se questa è l'eternità, che si concede alle idee, si possono fare ugualmente eterni gli uomini, e le piante, e le bestie, e tutte le creature del mondo, senza scrupolo di coscienza. Imperocchè Iddio ha ab eterno l'idea di tutte le cose create o possibili a crearsi, fino alla menoma loro appartenenza; non perciò si potrebbe dire, senza grave improprietà di linguaggio, che le creature sono eterne, perchè eterno è il loro archetipo risedente nella mente creatrice. Così, se le nostre idee sono cose, che in noi si generano, cioè vere creature. Iddio ha certo ab eterno l'idea loro, ma esse non sono eterne più che le altre opere divine : l'eternità appartiene all'idea divina delle idee umane, come dice benissimo l'Autore, ma non alle idee umane in sè medesime considerate. E allora, che divengono quelle magnifiche lodi date alle idee dall' ingegnoso filosofo? Come si possono ancora chiamare necessarie, eterne, infinite, assolute, increate, immutabili? Come si può ancora difendere l'unità numerica dell'idea in tutte le menti umane, in tutte le intelligenze create?

Se questo è il valore, che l'illustre Rosmini dà alle nostre idee, non è più da maravigliare, ch'egli rigetti espressamente la dottrina del Malebranche e di altri sommi nomini, sulla visione ideale. Parlando del Malebranche, egli così si esprime: « Quanto non sembra quest'uomo « prossimo a cogliere quel filo, che trae dall' intricatissimo labirinto « delle idee! Egli l'ha in mano, e non se ne avvede. Invece di dire con « san Tommaso, che quell'idea dell'ente è un lume creato, egli vuole, \* Ibid. p 618.

<sup>1</sup> Il Rinnor, della filos. del Mom, esam., p. 617.

« che sia Dio stesso; indi l'errore. Fino a questo passo egli era proce-« duto con un' osservazione fina della umana natura, con una logica « accurata: qui il suo metodo l'abbandona, e sull'ali dell'immaginazio-• ne frança l'immenso spazio, che corre fra la creatura e il Creatore. « Ma non avea detto egli medesimo, che quell'idea dell'ente è un'idea « vaga? Che è l'idea dell'ente indeterminato? Che è l'ente in genere? « Ora l'idea di Dio non è vaga; questo ente è infinito bensì, ma non » indeterminato: finalmente egli non è l'essere comune delle cose, mol-« to meno l'essere in genere, ma è l'essere primo, certo, compito, fuo-« ri di tutti i generi: questa distinzione fra l'essere universale astratto. « e l'essere sussistente, è una verità conservata nel deposito delle cri-« stiane tradizioni, che non si dovea ignorare da un taut'uomo nè tras-« curare 1. » Il Malebranche non ha mai negata questa distinzione, e questa non è la parte diffettuosa della sua teorica. Ciò bensì, che si può imputare a lui e a'suoi precessori, si è di non aver distinto in modo preciso l'idea intuitiva dall'idea riflessiva dell'Ente, e di aver bene spesso confusa l'una coll'altra. Da questo mancamento provenne che spesso si travisarono i veri caratteri dell'Idea, come oggetto immediato dell'intuito, trasportando in essa le proprietà del concetto riflesso. Il quale essendo un debole riverbero del concetto intuitivo, ne riproduce imperfettamente le doti; onde l'infinità dell' Ente diventa indeterminazione; l'universalità si muta in generalità; la concretezza di luogo all'astrattezza; e così via discorrendo. Non posso qui dilungarmi intorno a un tema vasto, nuovo e profondo, a cui ho in animo di consacrare un lavoro speciale. Mi ristringerò a dire che il difetto della teorica della visione ideale, quale fu lasciata dal Malebranche, consiste nel non aver ben fatta questa distinzione; e che questo vizio nato dall'aver dismesso il rigore del processo ontologico, contribuì a screditare i risultati buoni e sodi della scienza per questa parte. Ma l'illustre Rosmini, a! parer mio, si dilungò dal vero assai più che il Malebranche, e quegli altri valentuomini, che lo precedettero; i quali ammisero pure l'intuito immediato dell'Ente reale, benchè lo confondessero colla riflessione: laddove il nostro filosofo lo tolse via del tutto, recando ad errore dei migliori antichi la verità più importante, che si trovi nei loro sistemi. « I Platonici generalmente corrono in quella stessa confu-• sione.... fra l'idea dell'esser comune o dell'esser in potenza, coll'i-« dea dell'essere primo e attualissimo, e trasformano la ragione uma-« na nella essenza divina \*. » (Non già la ragione umana, ma la ragione obbiettiva dell'uomo, la quale è veramente la ragione divina). E in proposito del Ficino, del Thomassin, del Gerdil, che seguirono le orme di santo Agostino e di santo Anselmo: « Ciò che è sfuggito a tutti « questi autori si fu, per quanto mi sembra, la grande distinzione fra a l'essere in potenza (idea, essenza dell'essere) e l'essere in atto ... « mediante la quale distinzione s. Tommaso.... dimostra, che Iddio non <sup>2</sup> N. Sog., tom. II, p. 478, 479. \* Ibid., tom. II, p. 480.

« è fra le cose note per sè stesse. Questi dicono: L'essere non si può a pensare privo dell'essere: dunque l'essere esiste. Qui c'è equivoco nel-« la parola essere. Se per essere intendete essere ideale, certo non po-« tete pensarlo, senza che sia, e che sia necessariamente; ma non do-« vete confondere l'essere ideale coll'essere sussistente 1. » (Ma l'idealità dell'essere ideale, se non ci si manifesta come un nulla, non ci dee apparire come una cosa sussistente?) E parlando di san Bonaventura: « Non è dubbio, che questo sommo uomo, non dirò italiano, perchè « del mondo, pone essere nell'uomo innata l'idea dell'essere attualissi-« mo; ... cioè più di me; perciocchè io pongo innata solo l'idea del-« l' essere comune e perfettamente indeterminato 2. » Di sant'Agostino poi, egli discorre in questi termini: « Questa maniera di dire (vedere « le idee in Dio) dee intendersi in sano modo, perocchè presa alla let-« tera, come l'ha usata il Malebranche, io non saprei approvarla. E « se noi consideriamo attentamente, e raffrontiamo insieme i luoghi « de'Padri, noi la veggiamo in varie guise temperata. Consideriamo « questo passo di s. Agostino, cioè di quel Padre, che ha molto illu-« strata cotale dottrina, e per così dire fatta sua, sebbene veramente « ella gli discendesse da'Padri anteriori. Riprende sè stesso in un luo-« go delle Ritrattazioni (L. I, c. VIII.) dell'aver detto, che l'apparare « che fanno gl'idioti non è che un ricordarsi le cognizioni dimenticate. a il che era placito di Platone: Questo lo riprovo, dice. Perocchè è più « probabile, che gl'imperiti rispondano il vero di alcune discipline, quana do son bene interrogati, per questo, che ad essi è presente, quanto può « in essi capire, il lume della ragione eterna, dove veggono questi immu-« tabili veri; non perchè gli avesser conosciuti altre volte, e se ne fosser « dimenticati, come n'è paruto a Platone ed altrettali. Qui si fa chiato, « che sebbene il santo dottore dica presente all'anima intelligente il Inme della verità eterna, cioè il lume di Dio, come spiega in tanti « luoghi, tuttavia vi pone la limitazione, quantum id capere possunt; e « in questa vita naturale non capisce nell'uomo abbastanza di lume. « da potersi questo lume appellare col nome sostantivo Bio 3. » Ma sant' Agostino parla solo di una limitazione soggettiva, la quale, ristringa pure quanto si voglia soggettivamente la cognizion dell'oggetto, non può fare che questo oggetto non sia quello che è, cioè una cosa sussistente, e la stessa essenza divina. Quando mai si è creduto che l'oggetto della cognizione lasci di essere quello che è, perchè il soggetto conoscente impersettamente l'apprende? A questo ragguaglio, non vi potrebbe essere disparità di gloria nei comprensori; anzi a niuno di loro si potrebbe attribuire la virtù di vedere Iddio, poichè tutti l'apprendono, quantum capere possunt, e niuno certo ne ha un'apprensiva perfetta, pari o simile a quella, che l'Ente assoluto ha di sè medesimo. La quistione consiste nel sapere, se l'oggetto immediato dell'intuito razio-

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> N. Sag., tom. II, p. 480, not. <sup>a</sup> Ili Rianor, della filos, del Mam. esam., p. 491, 493, not.

nale, per quanto sia imperfetto esso intuito, è Dio, o una cosa distinta da Dio, è il Creatore, o una creatura; giacchè non v'ha mezzo tra questi due termini. Se non è Dio, se è una cosa creata, contingente, finita, lo scetticismo e il nullismo sono inevitabili. Se è Dio, dee essere una cosa sussistente, e la stessa essenza divina, semplicissima, che pon è capace di più o di meno, come quella, che nel medesimo tempo è una ed infinita. Ma l'uomo non ha quaggiù abbastanza di lume, da petersi questo lume appellare col nome sostantivo Dio. E perchè, di grazia? Il lume divino è forse come quello del sole, che si divide in raggi, consta di parti, ed è suscettivo di gradi diversi e di varii colori? Non è anzi la divina essenza? E questa non è una, semplicissima, inalterabile, indivisibile? Si può egli parlare delle varie dosi del lume ideale, come di quello di una lucerna? Nè io imputo già questo grossolano errore al sagace filosofo; ma fo quest' avvertenza, per inferirne ch'egli confonde ivi, come spesso, la cognizione o vogliam dire il lume obbiettivo col subbiettivo, e attribuisce all'uno ciò che è proprio dell'altro. Il lume subbiettivo, se così vuolsi chiamare, è l'intuito umano. finito di sua natura, e capace di una infinità di gradazioni: il lume obbiettivo è l'oggetto intuito, il quale è sempre identico a sè stesso, poichè è la divina essenza. Ora questo lume obbiettivo, qualunque sia la debole partecipazione, che ne ha l'intuito, non solo si può appellare col nome sostantivo Dio, ma si dee appellare in tal modo; perchè è in essetto Dio stesso; e Dio dee esser chiamato Dio, perchè vuol essere riconosciuto come tale, se già non si stima lecito lo scambiare il concetto e il vocabolo del Creatore con quello della creatura. Dunque santo Agostino nel detto luogo, e in molti simili, che non allego, perchè si possono vedere raccolti presso il Thomassin, il Gerdil, e altri autori, intende il contrario di quello, che stima il Rosmini. Il quale cita pure altrove un passo del gran vescovo d'Ippona, che basterebbe a confermare il nostro sentimento: « Se quest'essere » (cioè l'ente ideale) « spiegando sè stes-« so più manisestamente innanzi alla mente nostra, dall'interno di se « emettesse la sua propria attività, e così si terminasse e compiesse, « noi vedremmo allora Dio: ma innanzi, che ciò avvenga, e non veggen-« do noi che pur quell' essere così imperfettamente come lo veggiamo « naturalmente, quell'attività prima, che cela a noi il suo termine; non « possiamo dire altro, se non quanto disse mirabilmente s. Agostino, « cioè, che in questa vita, certa quamvis adhuc tenuissima forma co-« gnitionis, attingimus Deum 1. » Ma se il conoscimento umano apprende (attingit) Dio, Iddio è dunque l'immediato oggetto dell'intuito. Ciò che diciamo di s. Agostino si può pure intendere del Ficino, difensore della medesima sentenza, e citato dal nostro Autore, dove lodatolo, per aver detto, che in virtù dell'essere si conoscono le altre cose, ma lui si conosce per sè stesso, soggiunge: « In questa verità veduta ed an-« nunziata di passaggio dal Ficino, sta tutto il mio sistema, che è vol-<sup>1</sup> N. Sog., tom. III, p. 113.

« to a scuoprire, in che stia l'essenza della conoscibilità delle cose, e a mostrare, che è posta nell'essere intelligibile o ideale. Ma il Fici« no non isviluppò questo gran principio, e dedusse quello, che non si
» potea da lui logicamente dedurre, cioè che fosse propriamente Dio,
« non potendosi dedurre altro, se non che è un'appartenenza di Dio 1. »
Eccoci sempre agli equivoci. Che cosa vuol dire non essere propriamente Dio? Si può forse essere impropriamente Dio, senza essere una creatura, senza essere finito, creato, contingente, mutabile, temporario, relativo, e avere le altre doti opposte a quelle, che il Rosmini attribuisce all'ente ideale? E Dio può aver delle appartenenze, che siano distinte realmente dalla sua essenza?

Nell' esame dei passi surriferiti il lettore avrà chiesto a sè stesso più di una volta, perchè il Rosmini siasi scostato dalla sentenza di tanti uomini valorosi, antiponendo di gittarsi in quelle strette, che abbiamo veduto, anzichè ammettere bonamente l'intuito dell' Ente reale, secondo la dottrina di santo Agostino e del Malebranche? Se per combattere lo scetticismo, e piantar il vero sopra una salda base, egli riconosce l'obbiettività dell'ente ideale, e le proprietà assolute, che lo contraddistinguono, perchè affermare da un lato che l'ente ideale è insussistente, e negar dall' altro, che sia Dio, quando queste due asserzioni si oppongono dirittamente alle altre parti della teorica, e sono così favorevoli agli scettici, così infeste allo scopo precipuo del religiosissimo autore? Il quale è troppo rispettivo e prudente, troppo dotato di pietà cattolica e di senuo italiano, da avere eletto un partito così singolare. senza gravi ragioni. Nè il metodo psicologico, per cui procede, sarebbe bastato ad indurvelo; imperocchè, se bene un tal metodo non possa condurre oltre l'ente astratto della riflessione, non obbliga però chi lo segue a rigettare un dogma superiore, serbato nella tradizion della scienza. Il Rosmini non è di que'filosofi, che ripudiano le tradizioni religiose e scientifiche, delle quali anzi si mostra studiosissimo. Che se il psicologismo impedillo di levarsi scientificamente sino all' intuito dell'Ente assoluto, egli non avrebbe certamente ripudiato il dogma ontologico, tramandatogli dai nomi più riverendi della scienza cattolica, non avrebbe combattuta per questa parte l'autorità di nomini, ch'egli venera come maestri, se non vi fosse stato indotto da un sentimento, che lungi dal meritar biasimo, è degno di grandissima lode. Il qual sentimento è la paura del panteismo, che gli apparve, come un corollario inevitabile dell'antico sistema. Egli non dissimula questo suo timore in varii luoghi delle sue opere; e segnatamente là dove parlando del Bardili e dello Schelling, dice che « il supporre... l' idea, che l' uomo ha « di Dio, essere adeguata, porta in conseguenza un panteismo irrepa-« rabile 2. » Veramente i difensori dell' intuito diretto non hanno mai preteso che l'idea di Dio sia adeguata nel senso proprio di questa pa-

<sup>11</sup> Rinnor. della filos. del Mam. esam., p. 501, 506, not. N. Sag., tom. 111, p. 292, not. 1.

rola: ma egli è chiaro che il Rosmini accenna solo con tal voce all'opinione di quelli, che considerano l'ente ideale come concreto e sussistente, e non come schiettamente iniziale ed astratto, a tenore della sua teorica. Ora ha egli ragione di considerare il panteismo, come conseguenza logica dell' intuito ideale, secondo l'intendimento dell'antica scienza? Rispondo 1º che il panteismo risulta necessariamente dalla dottrina dell'intuito diretto, se questo intuito si fonda nel psicologismo, come ha fatto l'illustre Autore; il quale perciò ha dato prova di molta sagacità a penetrare questa conseguenza, e di animo pio e virtuoso a fare ogni opera per evitarla, a costo di avvilupparsi pegli equivochi. nelle oscurità e contraddizioni inevitabili, di cui abbiamo deto un piccolo saggio. 2º Che la dottrina dell'intuito diretto, fondata nell' ontologismo, e ridotta al senso preciso, che emerge dalla formola ideale, non che favorire o produrre il panteismo, lo spianta dalle radici, e somministra la sola arme, con cui questo sistema funesto possa essere felicemente combattuto e conquiso. Proverò brevemente questi due punti. e con essi porrò fine a questa lunga nota.

Abbiamo veduto che l'illustre Autore stabilì l'obbiettività dell'ente ideale, per precludere ogni adito allo scetticismo e al nullismo. Ma l'obbiettività porta seco di necessità la realtà e la sussistenza; e se l'obbiettività concerne l'assoluto, la realtà e sussistenza dee pur essert assoluta; tantochè il Rosmini, per essere coerente a sè stesso, avrebbe dovuto affermare che l'ente ideale è reale, e si mostra come reale e sussistente allo spirito. Supponghiamo per un istante che il nostro egregio Italiano abbia abbracciata questa opinione, e veggiamo quali siano le conseguenze, che ne derivano. L'ente ideale del Rosmigi non è già quello, che si affaccia all'intuito diretto, ma quello, che si contempla dalla riflessione. Questo ente si presenta al nostro spirito, come universalissimo e comunissimo, e come tale conviene a ogni cosa, alle ragioni contingenti, come alle necessarie, alle creature, come al Creatore, senza nulla contenere in sè stesso, che determini la sua applicazione ad un oggetto piuttosto che ad un altro. Lasciamo parlare l'illustre Autore. « L'essere in sè... è solo iniziale; di che avviene ch'ee gli sia da una parte similitudine degli esseri reali finiti, dall' altra simi-« litudine dell'essere reale infinito, e si possa quindi predicare di Dio e « delle creature, come dissero le scuole, univocamente; poiché nascon-« dendoci i suoi termini, egli può attuarsi e terminarsi, sebbene non « certo allo stesso modo, in Dio o nelle creature '. » Ora se quest'ente, così considerato, è sussistente e reale, se è Dio, se è la stessa essenza divina, qual è l'illazione, che se ne dee tirare? Che questo ente è Dio e mondo nello stesso tempo; che tutte le creature sono termini o modificazioni di esso, come sostanza unica, ch' esso è Dio e universo, benchè non allo stesso modo, perchè è Dio come sostanza infinita, infinitamente terminata, e mondo, come complesso di modificazioni finite, co-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N. Seg., tom. III, p. 328, 329.

me sostanza terminante nei sentimenti e nelle sensazioni, cioè in modi limitati, la somma dei quali forma a nostro riguardo il concetto dell' universo. Questa dottrina è schiettamente panteistica; ma è una conseguenza rigorosa del presupposto, che abbiamo fatto.

« La tavola rasa è l'idea indeterminata dell'ente, che è in noi dalla « nascita. Quest' ente, che concepiamo essenzialmente, non avendo alcuna determinazione, è come una tavola perfettamente uniforme, non « ancora tracciata o scritta da carattere alcuno. Ella perciò riceve in sà « qualunque segno e impressione, che in lei si faccia; il che vuol dire che l'idea dell'ente comune si determina ed applica egualmente a qua-« lunque oggetto, forma, o modo ci si presenti, mediante i sensi ester-« ni od interni. Adunque ciò che veggiamo fin dal primo nostro essere. « non sono caratteri; è un foglio di carta bianco, ove nulla era scritto, e e nulla quindi leggervi potevamo: questo foglio bianco ha la sola su-« scettibilità ( potenza ) di ricevere qualunque scrittura , cioè qualunque determinazione di esistenza particolare '. » Ora, se il foglio bianco l'ente sussistente e assoluto, i caratteri che vi sono scritti, cioè tutte le cose che concepiamo, come reali, non possono essere se non modificazioni di quello, come sostanza unica.

« Noi quando veggiamo l'ente idealmente, non veggiamo la sussisten-« za dell'ente ( se non quella propria dell'ente ideale ) : l'ente ideale « adunque per noi non è che un progetto, un disegno di ente : quando a proviamo de' sentimenti, allora ci accorgiamo di alcuni modi, limitati « però , ne' quali quell'ente in disegno si realizza : ma non veggiamo « mai l'intera e assoluta realizzazione di esso ente, non veggiamo eseguito pienamente il disegno che nell'ente ideale contempliamo... Gli e enti finiti non sono che l'ente ideale realizzato in un modo finito e li-« mitato: Dio all' incontro è l' ente ideale realizzato pienissimamente. « Nell' ente adunque realizzato pienissimamente, è facile pensare che « virtualmente si comprendano le realizzazioni imperfette e limitate 2.» « Percependo i singolari uomini, noi li abbiamo percepiti come enti, li « abbiamo considerati, come realizzazioni parziali dell' ente ideale indee finito e universale, e però mediante questa relazione comune, come « aventi una natura comune : abbiamo in una parola percepito questa « natura comune indivisa dalla sussistenza di ciascheduno . » « L' es-« sere da noi intuito per natura è indeterminato, che viene a dire privo « de' termini suoi ; universale, in quanto che è atto a ricevere tutti quei e termini, che egli non ha; possibile o sia in potenza, in quanto che « non ha un atto terminato ed assoluto, ma solo un principio di atto : a in somma si raccolgono in questa sola osservazione ( che ciò che noi a viggiamo per natura, è la prima attività, ma priva de' termini suoi, a co' quali solo ella si natura, e formasi una real sussistenza ) tutte quel-« le qualità, che noi, nel corso di quest' opera, abbiamo attribuite al-« l'essere in universale, fondamento della ragione e cognizione umana. \* N. Sag., tom. II, p. 218.

Il Rinnor. della filos. del Mam. esam., p. 620, 621. 1 Ibid., p. 526.

« Se quest'essere spiegando sè stesso più manifestamente innanzi alla e mente nostra, dall'interno di sè emettesse la sua propria attività, e così « si terminasse e compiesse, noi vedremmo allora Iddio 1. » « L' essere, « non veggendolo noi compito ed assoluto, gli è l'essere comunissimo, « cioè un essere che può terminare in infinite cose, o essenziali a lui, o « anco non essenziali. Questi termini dell' essere da noi percepiti, sono e le cose reali. Il nostro sentimento, od una sua modificazione che noi « proviamo, è uno de' termini dell' essere da noi intuito naturalmente. Pel sentimento adunque noi conosciamo le cose, o sia i termini dell'es-« sere stesso. Ma un medesimo sentimento viene e cossa, e riviene: « quindi l'essere, il più delle volte, può replicare lo stesso suo termi-« ne un numero indefinito di volte. Quando noi abbiamo veduto l'esse-« re terminato in un sentimento, noi abbiamo percepito ( mediante il « senso) un essere individuale, ed è ciò che chiamammo percezione a individuale. Ma quando noi consideriamo quel sentimento (termine « dell' essere ) unicamente come possibile a rinnovellarsi un indefinito « numero di volte, allora abbiamo l'idea o specie della cosa, e con es-« sa conosciamo un dato termine, in cui può terminar l' essere, ma non « conosciamo, ch' egli vi termini effettivamente: in questa idea noi ab-« biamo l'essenza (conoscibile) della cosa. L'essenza della cosa è an-« cora una cosa ideale : ell' è un' attuazione e determinazione dell' es-« sere , ma non completa ancora , poichè l' essenza può terminare ella « stessa ad uno e talora ad infiniti individui : questi attuano e compisco-« no ad un tempo l'essenza e l'essere da noi cognito, e sono a noi dal « solo sentimento presentati, ove si parli di esseri reali, finiti e con-« tingenti. Il termine ultimo dell'essere è la sussistenza: questa è l'atto « compito dell'essere : l'essenza dunque e l'essere comunissimo non « è che la cosa in potenza, l'essere iniziale delle cose. Quando noi aves-« simo un torso antico di pietra, e scavando sotterra, ov' egli già fu « trovato, ritrovassimo una testa, due braccia, e due gambe; noi non « avremmo che a confrontare queste parti col torso, e tosto le ricono-« sceremmo per sue, se tali elle sono. Così avendo noi l'essere inizia-« le a noi per natura presente ; ove sentiamo un sentimento . un' azio-« ne qualunque, riconosciamo questo per finimento e termine di quel-· l' essere, che già avevamo naturalmente in noi concepito. E in que-« sto raffrontamento e accorgimento consiste la natura del conosce-« re. L' idea dunque della cosa è la cosa stessa priva di quell' atto, che a la fa sussistere: ma come, avendo il torso, si conoscono le mani ed « i piedi, ove si trovano; così colle idee delle cose si conoscono le cose « reali e sussistenti, quando si sentono in noi operare : si riconoscono « per esseri sussistenti , cioè per attuazioni di quell' essere , che già si « conosce per natura. Quella cosa dunque, che prima si conosce in po-« tenza ( nella mente ), si riconosce poi in atto ( fuor della mente ) realmente sussistente in sè stessa. E in questo doppio modo di essere che <sup>1</sup> N. Sog., tom. III, p. 112, 113.

« hanno le cose stesse, nella mente e in sè, sta la prima origine del « concetto di similitudine.... L'idea onde noi conosciamo la cosa è la « specie stessa; perciocchè è l'essere determinato bensì, ma non com-« pitamente, non col suo termine ancora, il qual termine è la cosa me-« desima sussistente fuor della mente; e quindi considerata da sè non e è l'individuo, ma la specie, in quanto che l'atto suo si può rinnovel-• lare e ripetere in un numero indefinito d'individui.... La prima que-« stione: come la mente colle idee possa conoscere gli esseri sussistenti. « non ha più alcuna difficoltà, date e fermate queste due cose, 1º che « noi veggiamo naturalmente l'essere, 2º che l'essere, che veggiamo, « sia una cosa cogli esseri stessi, considerati però in potenza, sic-« chè quegli esseri, in quanto sussistono, non sieno altro che de' ter-« mini e finimenti di quell' essere che già noi veggiamo. La seconda « questione: Come questi termini e finimenti dell' essere, che veggiamo « fuori di noi, possano essere da noi conosciuti, pure riceve grande luce, « considerando, che ciascuno di noi è un essere sussistente, un di quei a termini e finimenti dell' essere che veggiamo; e noi siamo in noi per a modo, che quelli che veggiam l'essere, siamo pur quelli, che sentiaa mo noi stessi. Or noi come esseri sussistenti sensitivi, siamo soggetti, « congiunti e comunicanti con tutti gli altri esseri, sicchè gli esseri eser-« citano la loro azione sopra di noi, modificando il nostro sentimento: « e quindi gli effetti prodotti in noi, sono appunto quelli, dai quali noi « altri esseri fuori di noi conosciamo 1. » L' essere, che nella mente ri-« luce, non si presenta come sostanza, cioè come un esere sussistente e • perfettamente compito; e di ciò nasce ch' egli sia comunissimo, come a abbiamo mostrato. Ora tutte le altre cose non sono conoscibili, se non « per l'essere. Quindi è che la nostra cognizione nello stato presente è « essenzialmente universale, e che il nostro intelletto non attinge e per-« cepisce nessun essere sussistente e singolare. In fatti non v' ha alcun « essere singolare, che sia conoscibile per sè stesso, ma ciascuno ha bia sogno di esser fatto conoscibile dalla sua relazione coll'essere comua nissimo. Se l'essere, che nelle nostre menti risplende, fosse compito « co' suoi termini essenziali, egli sarebbe allora un singolare percepito « essenzialmente dall' intendimento nostro, perchè l'essere è di sua na-« tura conoscibile, anzi costituente la cognizione. Sebbene adunque i « nostri sentimenti sieno particolari, tuttavia la nostra cognizione di essi « non può esser che universale. E in vero, il conoscere un sentimento « non è se non percepirlo nella sua possibilità, considerarlo come una « essenza possibile ad attuarsi rinnovellandosi in infiniti individui 2. » Tutti questi luoghi, e molti altri simili, che sono forzato di ommettere, hanno una tendenza, e per così dire un volto, chiaramente panteistico. Infatti', se l'animo nostro, la materia, il mondo, Iddio stesso, tutte le cose che sussistono, sono l'ente ideale perfettamente o imperfettamente attuato e terminato, il panteismo è inevitabile, quando l'ente ideale si

<sup>\*</sup> N. Sog., t. III, p. 114-119. .

<sup>\*</sup> Ibid., t. III, p. 147, 148, 149.

consideri, come dotato di realtà e di sussistenza. L'unico modo di cansare questo terribile conseguente si riduce: 1º al negare che l'ente ideale sia reale e sussistente; 2º al distinguerlo numericamente dagli enti sussistenti finiti, cioè dalle sostanze create. E tal è il partito abbracciato dall'illustre Autore. Secondo lui, l'ente ideale non è la realth contingente, ma un semplice esemplare di essa : sussiste nella mente, e non fuori della medesima. Le sostanze create non sono già i termini dell'ente ideale, ma bensì quelli di enti reali numericamente distinti, e solo rappresentati da esso. « Quell' attività che il sentimento ci presenta, noa « uscente dall' interno dall' essere stesso, forma della intelligenza, ma « veniente altronde, vedesi da quello essenzialmente separata e distin-« ta; e nulla di meno con lui si giudica, e si conosce da lui dipendente; « si conosce un termine di lui parziale, contingente, inconfusibile coa « lui stesso; un termine, di cui è inesplicabile l'origine considerato in « sè stesso, e che dalla relazione però coll'essere, forma della ragione, « riceve un nuovo stato, una nuova luce, entra nella classe degli esse-« ri , si scorge in una parola fatto partecipe in un modo ineffabile del-« l'essere. Di tutto ciò che ci presenta il sentimento, che è quanto dire « di tutta la materia della cognizione, si può adunque dire, che non à « un'attività, che esca dall'assenza dell' essere, forma della cognizione, « sicché sia un termine essenziale del medesimo; ma bensì è tal, che seb-« bene estranea all'essenza dell'essere, forma della cognizione, tuttava « non è sussistente nè si può concepire per tal , se non come termine del-« l'attività dell'essere stesso. Quindi necessariamente si riconosce quel-« l'essere, che è forma della cognizione, come fornito di una duplice « attività : cioè di una essenziale, colla quale costituisce ed assolve sè « stesso, il termine della quale è a noi incognito; e di un' altra, colla « quale termina fuori di sè stesso, in altri esseri contingenti da lui di-« stinti, i quali termini vengono presentati alla nostra percezione dal « sentimento 1. » Così l'Autore intende di evitare il panteismo ; onde soggiunge in una postilla: « Con questo si mostra manifestamente, che « il panteismo è un assurdo 2. » Ma l'ente ideale si distingue egli nomericamente dall'Ente reale infinito, cioè da Dio? Dovrebbe distinguersene, se non sussiste fuori della mente nostra, se è un mero essere mentale, come abbiam veduto ripetersi tante volte dal nostro filosofo. Ma non se ne distingue, poichè non è una modificazione della mente nostra, come il Rosmini ci ha pure affermato in termini così positivi. poichè è unico numericamente per tutte le intelligenze, poichè è increato, necessario, eterno, infinito, immutabile, e dotato di tutte le persezioni divine. « La cosa... che sola è conoscibile, nella sua sussistenza « e individualità, per così dire è l'essere solo; perchè rispetto a sè egli « è particolare e individuale ; mentre egli , rispetto alle cose , che ci la « conoscere, è universale ecomune, perciocchè non v'ha alcuna di tutte « le cose singolari che per lui conosciamo, la quale lui esaurisca in sè <sup>2</sup> N. Sag., tom. III, p. 113, 114. <sup>2</sup> Ibid., p. 113, not. 3.

« stessa ... Il solo essere dunque è ciò che può essere inteso nella sua « singolarità. E perchè l'essere in quanto splende nelle menti nostre ed « è in queste ricevuto, non è l'essere co' suoi termini e finimenti, ma « l'essere iniziale; perciò quest'essere si può dire, in quanto è cona cepito da ciascun uomo, il singolare intelletto di ciascuno, ma più pro-« priamente il principio intellettuale 1, » « L'essere pensato in atto com-« piuto è Dio. Questa formola è vera; se non che all' uomo è inintelli-« gibile, in quanto che egli non può pensare l'essere stesso nel suo atto « perfetto e compinto 2. » « Che cosa è, che dal contenuto nell' essere « in universale non si può dedurre? La sussistenza di nessun essere li-« mitato. Perciocchè l'essere in universale non esige nessun essere li-« mitato: e quindi nessun essere limitato è necessario, ma solo contin-« gente 3. » Da questi luoghi e dagli altri sovrarrecati, si deduce che l'ente ideale del Rosmini è numericamente identico all' Ente reale e assoluto, e se ne distingue solo mentalmente, in quanto è spogliato della sua sussistenza, e contemplato soltanto come iniziale; ma numericamente è distinto dalle cose sussistenti e create. Qui però io chieggo. come al parer del Rosmini, si possa conoscere, mediante l'ente ideale. la sussistenza delle creature? Si conosce, mi dirà egli, mediante un confronto e un giudizio, col quale « diciamo a noi stessi: la percezione è « una realizzazione dell' ideale da me intuito 4. » Ma io chieggo di più. fatto questo giudizio, e affermata la sussistenza, la sostanzialità della cosa creata, qual sia l'oggetto da me conosciuto, su cui cade la mia affermazione, e che è dotato a mio riguardo di evidenza e di certezza? Questo elemento è forse la sussistenza della cosa, in quanto è numericamente distinta dall'ente ideale, o l'ente ideale medesimo? Certo è l'ente ideale, poichè fuori di esso non vi ha elemento conoscibile; onde quando diciamo che una cosa esiste, il solo oggetto presente allo spirito in questo giudizio, è l'ente ideale medesimo. « Imperocchè la sussisten-« za.... delle cose è esclusa dalla conoscenza propriamente detta ; non « appartiene punto nè poco all' intelletto, considerato come recettivo « degli enti intelligibili, perchè dall' intelletto è essenzialmente escluso « il reale, e non è che la sede dell'ideale . » Non dia qui impaccio quella voce propriamente, la quale è uno di quei palliativi a cui è costretto di ricorrere l'illustre Autore, per coprire i vizii del suo sistema. Imperocchè il dire da un lato che la sussistenza è affatto inescogitabile. sarebbe cosa troppo forte; giacchè questa voce, trovandosi nel vocabolario, dee pure avere il suo significato. D'altra parte, il predicarla per conoscibile rovinerebbe da capo a fondo il sistema del Rosmini, che afferma nulla essere conoscibile, fuori dell'ente ideale. « La ma-« teria della cognizione divisa dalla cognizione stessa rimane incognita, e su di lei non può cadere questione di sua certezza, perchè la cer-

« tezza è solamente un attributo della cognizione. Ciò adunque, che « s'identifica colla forma della cognizione, è la materia della cognizione • in quanto è cognita ; e questa cognizione succede appunto con un atto. « mediante il quale ella s'identifica colla forma, perchè lo spirito in tal « fatto non fa che considerar quella materia relativamente all'essere, « e vederla nell' essere contenuta, come una attuazione e termine del « medesimo. Per tal modo, prima che la materia sia cognita, ella è tale, « di cui non possiamo tener discorso; ma quando è già a noi cognita, « ella ha ricevuto coll'atto del nostro conoscimento una forma, un pre-« dicato che non avea prima, e in questo predicato consiste la sua iden-« tificazione coll'essere; perocchèsi predica di lei l'essere, e in questa « predicazione sta l'atto, onde noi la conosciamo 1. » Ma possiamo noi conoscere, pensare, intendere in qualche modo l'elemento della materia, che è numericamente distinto dal suo predicato, cioè dall'ente ideale? No certamente, secondo l'illustre Autore. Dunque la sola sussistenza. conchiudo io, di cui noi abbiamo propriamente conoscenza, è quella di esso ente ideale; dunque la sola sostanza, che sia presente al nostro pensiero, quando affermiamo l'esistenza di una cosa, è il medesimo essere. Ora, se questo ente non sussiste, non v' ha nulla che sussista a rispetto nostro, e dobbiamo diventare scettici e nullisti. Se poi l'ente ideale sussiste, e se è Dio, ogni altra cosa dovrà aversi per un'appartenenza o qualità o modo di questa sussistenza unica, e il panteismo sarà la conoscenza necessaria di tutti i nostri discorsi.

La ragione adunque, per cui il roveretano filosofo ha creduto di dover rinunziare all'antica teorica della visione ideale, non può essere equivoca. Ma è egli vero, che questa teorica conduca a un risultato così enor me? Il quale certo sarebbe troppo più che non si richiede, per farla ri. gettare da ogni uomo assennato. Dovremo adunque ripudiare la dottrim degli antichi e dei nuovi Platonici, di sant' Agostino, di sant' Anselmo, di san Bonaventura, di Gersone, del Ficino, del Malebranche, del Thomassin, del Gerdil, per non essere panteisti? Il caso sarebbe veramente singolare, e se questi valentuomini potessero saperlo, avrebbem qualche cagione di meravigliarsene. E pure il panteismo conséguita necessaria mente alla dottrina rosminiana, come abbiamo testè veduto; e il solo mezzo, che si abbia di cansarlo, consiste nel mettere tal dottrina in contraddizione seco stessa, e affermare nello stesso tempo, che l'ente ideale è obbiettivo e non sussiste fuori del soggetto, che è mentale e tuttavia non è una modificazione della mente, ecc.; sentenze, che tornano assolutamente ripugnanti fra loro. Che vogliam dunque inferirne? Che la teorica della visione ideale è intrinsecamente pantei stica, e che non si può purgarla da questo vizio, se non torcendola, arviluppandola, facendola combattere seco medesima, e violando i precetti della buona logica? Se ciò fosse vero, non esiteremmo per un solo istante a ripudiar le premesse in odio della conclusione, e per amore

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> N. Sog., tom III, p. 110.

della logica stessa. Ma noi non siamo ridotti a tale; e se il lettore ha qualche propensione verso questa bella e grande teorica che riscosse l'omaggio dei più insigni luminari della scienza, e perfin del Rosmini, che pur l'ammise in parte, si rassicuri. Non che favoreggiare il panteismo. questa dottrina è la sola, che possa con buon successo oppuguarlo ed espu gnarlo. Ma acciò ella sia in grado di sorti re l'effetto, bisogna prenderla qual è, qual dee essere, quale fu dai nostri antecessori abbozzata, e a noi rimano di compierla. Ora, per non travisarla, la prima cosa, che si ricerca, è la cura di procedere col metodo opportuno. Il che non venne fatto dall' illustre Rosmini; colpa, non sua, ma del secolo. Il Rosmini, nato in una età analitica, signoreggiata da un falso metodo, ha creduto di poter con quest'arma sterminare gli errori, che regnano, e fra gli altri il sensismo, il razionalismo adulterino, lo scetticismo e il panteismo, che infettano la filosofia. Ma l'impresa è impossibile, poichè questi errori, e tutta l'eterodossia moderna, sono parti legittimi del psicologismo. Il voler curare il male colla causa, che lo ha prodotto, è opera non riuscibile: l'omeopatia, se è buona in medicina, non è certo applicabile alle scienze speculative. Il Rosmini viziò dunque, senza volerlo, la teorica della visione ideale; e questa viziata e infetta dal suo connubio col psicologismo, dee portare il necessario frutto di questo fallace metodo, cioè il panteismo sotto la propria forma, ovvero lo scetticismo e il nullismo, che sono sostanzialmente un panteismo mascherato, come altrove avvertimmo. E che la cosa sia così, e il difetto della dottrina rosminiana provenga dal psicologismo, l'ho già accennato, e mi è facile il provarlo con poche parole. Il psicologista, dovendo pigliar le mosse da un fatto suscettivo di analisi, da un fatto del senso intimo, della riflessione. della coscienza, non può alzarsi al di sopra dell'idea astratta dell'ente. La quale è di sua natura vaga, universale, incompiuta, comunissima, applicabile a ogni realtà, e quindi a Dio, non meno che alle creature. Una tale idea è per sè stessa subbiettiva, e riducendosi ad una modificazione del proprio animo, non può somministrare una salda base al vero obbiettivo e assoluto. Perciò, se il psicologista aderisce strettamente alle condizioni di tale idea, e non si scosta dalla semplice analisi, egli dee riuscire al nullismo, e al dubbio universale. Tuttavia, siccome l' Ente concreto e assoluto è del continuo presente all' intuito, non può darsi che il psicologista, nel corso delle sue analisi, non abbia una cognizione confusa e quasi un sentore della obbiettività dell' Ente. Il che è ancor più agevole, se al dettato naturale della ragione si aggiunge quello delle tradizioni più venerande; come dee accadere al filosofo cristiano; e accadde segnatamente al Rosmini. Ora giunto a un tal segno, o il filosofo si riselve ad abbandonare il suo metodo, e a mettersi per la via dell'ontologismo, o egli continua ad essere psicologista, ma si adopera a stabilire l'obbiettività dell'ente, senza uscire dal preso cammino. Nel primo caso, egli non può fallire alla vera teorica: nel secondo, volendo accoppiare al concetto dell'ente astratto la nota di obbiet -36

tività, è condotto logicamente a fare di quella sua astrazione una entità sussistente e reale. Ora l'ente astratto è unico, comunissimo, universalissimo, applicabile del pari a Dio e al mondo, al creatore e alle creature. Dunque, se l'ente astratto è reale e sussistente fuori dello spirito, convien conchiudere che v' ha una sostanza unica, Dio e mondo ad m tempo, di cui tutte le cose sono semplici modificazioni. Vuolsi egli evitare il panteismo? Non si può sortir l'effetto altrimenti, che separando l'obbiettività dalla sussistenza obbiettiva, e aprendo l'adito a tutte quelle ripugnanze, che abbiamo vedute.

L'ontologista, procedendo per l'opposto sentiero, riesce a un termine affatto diverso. Egli muove, non già dalla riflessione, dal sentimento. dalla coscienza, insomma da sè medesimo, ma dall'Ente stesso concreto e assoluto, che si rivela all'intuito. Non che salire dall'ente astratto e riflesso all'Ente concreto e intuitivo, egli discende da questo a quello. Ma come mai potrà egli trasserirsi di volo in Dio, e contemplarlo nella sua entità assoluta, senza partire da sè medesimo? Un tal prodigio, impossibile al pensiero umano abbandonato a sè stesso, viene operato dalla parola. La parola religiosa gli rivela iddio; e glielo rivela, mettendo in atto la riflessione, e possibilitandolo ad afferrare col mezzo di un atto riflesso l'atto immediato dell'intuito, per cui lo spirito dell'aomo comunica direttamente coll'Ente assoluto. Così negli ordini natarali il verbo umano è mediatore fra lo spirito e Dio, come negli ordini sovrannaturali il Verbo increato è medistore fra il genere umano e il celeste l'adre. L'Ente assoluto, contemplato nella sua concretezza. si mostra all'intuito, come creante; imperocchè l'intuito, che in un atto primo afferra l'Ente, coglie in un atto secondo sè medesimo, come effetto dell'Ente, e apprende nel proprio animo, cioè nelle percezioni sensitive e obbiettive, che lo accompagnano e modificano, tutto il sensibile universo. Per tal modo lo spirito trova sè stesso in Dio, come causa creatrice, e il mondo in sè medesimo, come forza percipiente e conoscitrice; e il doppio ordine degli esistenti gli è rivelato dall'intnito della creazione, indiviso da quello dell' Ente creatore. La riflessione ontologica rappresenta fedelmente questo processo primitivo e essenziale dell'intuito colla doppia nozione del necessario e del contingente, la quale abbraccia tutta la formola ideale. Imperocchè il necessario esseudo la ragione del contingente, l'intellezione di quello dee precedere logicamente la nozione di questo, e produrla; e l'idea, che lega insieme tali due concetti, e fa dal necessario rampollare il contingente, è quella di creazione. Ogni pensante ha presente allo spirito qualche cosa di contingente; ma non potrebbe pensare il contingente, se non pensasse la sua ragione, cioè il necessario; nè il necessario, cioè la ragione del contingente, può collegarsi col contingente stesso, se non per via di una produzione assoluta e libera, cioè dell'atto creativo. Tutto questo processo adunque si contiene nell'idea del contingente, la quale senza di esso è inesplicabile, e involge una ripugnanza manifesta.

Per tal modo l'intuito ideale, consultato dalla riflessione ontologica, per mezzo della parola religiosa, ci dà spiccate e distinte le tre idee fondamentali di tutto lo scibile, cioè l'Ente, l'esistente, e la creazione, che è il nesso di entrambi. Ora l'Eute e l'esistente sono due concreti, e lo spirito nostro gli afferra nella loro concretezza, non già applicando loro l'idea astratta di ente, come vuole il Rosmini, ma cogliendoli con quella apprensione immediata, che la scuola scozzese chiama percezione. La nozione dell'ente astratto viene solo nel seguito, per opera della riflessione psicologica, che sottentra all'ontologica. Ella risiede nell'animo, che ripiegandosi sull'intuito stesso, e apprendendo quest'atto nella sua union misteriosa coll'Ente assoluto e creante, trova in esso come un riverbero o una impronta di questo grande oggetto : giacchè il soggetto conoscente in virtù della cognizione riceve in sè medesimo una impressione e una modificazione dall'oggetto conosciuto. Questa modificazione fatta nell'intuito dalla cosa intuita, è il concetto astratto dell'ente; cioè il concetto dell'ente possibile, dell'Ente come pensato e pensabile, spogliato della sua concretezza, e considerato nei termini del solo pensiero. Ma l'intuito, apprendendo l'Ente per modo immediato, non apprende l'Ente in quiete, ma l'Ente in moto e creante; e quindi congiuntamente all'Ente percepisce l'esistenza, e l'unione dei due termini, mediante l'anello intermedio della creazione. Perciò l'oggetto immediato dell'intuito non essendo l'Ente solo, ma l' Ente in relazione coll'esistente, mediante l'organismo della formola ideale, l'impressione, che esso intuito ne riceve, dee corrispondere del pari ai due concreti della formola, cioè all'Ente e all'esistente, e rendere imagine dell'uno e dell'altro. Insomma l'ente, come pensato e pensabile, dee corrispondere all'Ente e all'esistente, e rappresentarli entrambi: perciò la pensabilità dell'Ente e quella dell'esistente debbono riunirsi in un solo elemento, che nell'atto cogitativo sia comune ad amendue, e loro egualmente applicabile. Ora qual è questo elemento, se non l'ente astratto, possibile, comune del Rosmini, predicabile dell'Ente e dell'esistente, di Dio e. delle creature? Ecco adunque, come il processo ontologico, dopo averci date le notizie concrete dell'Ente e dell'esistente, spiega il modo, con, cui si forma nello spirito il concetto astratto dell'ente, base di ogni astrazione, e ce lo mostra dapprima, come l'impression subbiettiva fatta dalla sintesi obbiettiva dell'Ente e dell'esistente nell'unità psicologica dello spirito, mediante il primo atto intuitivo. Ma l'ontologismo. qui non si arresta, e ci dà una dichiarazione ancor più adequata e profonda di questo fatto, cuitt psicologismo è costretto ad ammettere, come un fenomeno misterioso, inesplicabile e primitivo 1. Imperocchè si può chiedere, come mai una sola nozione, una nozione unica e semplicissima, qual si è quella dell'ente astratto, possibile, comune, generalissimo, possa convenir del pari a due cose così diverse, come so-

<sup>\*</sup> Il Rosmini ripete spesso, che l'intuito dell'ente ideale è un fatto primitivo e inesplia, cabile.

no il necessario e il contingente. l'infinito e il finito, il Creatore e la creatura? A prima fronte la cosa pare impossibile, non che improbabile, e si può dubitare di qualche inganno o illusione dello spirito; sembrando che fra l'Ente e l'esistente, divisi da un infinito intervallo, non si debba trovar nulla di comune. L'ontologismo risolve questo dubbio, colla sintesi dell'atto creativo 1. La qual sintesi, importando una relazione reale dell'Ente coll'esistente, ci conduce di necessità ad ammettere una similitudine fra questi due termini, a malgrado dell'immenso intervallo, che gli disgiunge, e ce la fa ravvisare nell'idea eterna dell'Ente, sulla quale è esemplato l'esistente nell'atto stesso, in cui viene prodotto. Ora l'idea dell'ente possibile è questo archetipo eterno, senza il quale la creazione sarebbe impossibile. L'ente possibile fa quindi parte dell'Intelligibile divino: e siccome l'Intelligibile divino ci è comunicato nell'intuito, mediante l'atto creativo, e forma l'intelligenza nostra, ne segue che l'idea dell'ente astratto splendiente alla riflessione, è la stessa idea divina. La quale, essendo esemplare nell'Ente, ed esemplata nell'esistente, essendo il vincolo di entrambi, e rendendo possibile il magisterio della creazione, dee perciò essere generale, comunissima, e applicabile a Dio, come alle creature. L'idea dell'ente astratto ci è dunque data dalla percezione dell'Ente concreto, che la contiene in sè, come la percezion di un miraglio porge quella degli oggetti, che vi si rappresentano: ci viene eziandio somministrata dalla riflessione, mediante la quale il pensiero, ripiegandosi sovra sè stesso, la trova effettuata, e quasi incarnata nella propria forma. Lo spirito umano la riceve adunque in due modi; cioè, come esemplare divino, nell'intuito dell'Ente assoluto; e come copia esemplata sul divino modello, in virtù dell'atto creativo. Imperocchè lo spirito, come creatura, discende da Dio a sè, e come pensiero, risale da sè a Dio; e queste due operazioni sono simultanee, immanenti, e s'immedesimano, mediante l'azione creatrice. Dunque lo spirito, come creato e riflettente, trova in sè effigiata l'idea divina dell'ente possibile; come creato e intuente, contempla lo stesso tipo nell'Ente concreto, oggetto del suo intuito. Perciò l'idea dell'ente possibile è subbiettiva e obbiettiva ad un tempo: subbiettiva, come esemplata nello spirito dalla creazione, e rivelataci dal pensiero riflesso; obbiettiva, come esemplare divino, insidente in Dio, e dall'intuito fatto palese. Dal che si vede che il Rosmini ha ragione di ascrivere all'idea dell'ente possibile un elemento obbiettivo; ma egli erra, così nel negare l'elemento subbiettivo, che l'accompagna, come nel credere che l'elemento obbiettivo possa stare, senza l'intuito immediato dell'Ente nella sua concretezza. Certo, se non avessimo questo intuito, e se l'Ente assoluto, contenente in sè l'idea dell'ente possibile, non risplendesse direttamente allo spirito, la nozione di esso en-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Non posso qui far altro, che accennare un punto di scienza ampio, oscuro e difficilissimo, il quale, per essere ben trattato, vorrebbe da se solo un libro, non che una nota. Ne parlerò a dilungo nella Scienza prima, di cui parle importantissima è la teorica dell'atto creativo.

te possibile non potrebbe darsi, o avrebbe un valore meramente subbiettivo.

Questa sintesi dell' obbiettivo e del subbiettivo nell' idea dell' ente astratto, mediante l'atto creativo, dà eziandio ragione delle convenienze, che corrono fra l'ente astratto e l'Ente concreto assoluto. « Nell'idea « dell'essere, » dice il Rosmini, « è compresa un' idea negativa dell'infinito, o, come la chiamavano gli antichi, un infinito in potenza 1. Ma che cos'è questa idea dell'infinito potenziale, se non il concetto della virtù creatrice inseparabile dall' Ente? Lo stesso Autore ripete spesso, come abbiamo veduto, che l'ente ideale è indeterminato, e dice che noi vediamo « quell' attività che si chiama essere nel suo principio, ma « non ne' suoi termini, ne' quali ella si compisce e si assolve 2. » Queste e simili locuzioni ricorrono a ogni poco sotto la sua penna. Ora io non so quanto sia esatto il supporre che la concretezza dell'essenza divina consista nell'aver de' termini, poichè essa esclude ogni termine, come infinita. I teologi delle scuole dicono che le persone divine compiono e terminano la divina essenza, togliendo queste voci in senso analogico, per esprimere la sussistenza personale; ma qual è il senso, che si può dare al vocabolo termine applicato all'essenza divina, razionalmente conosciuta, se non si riferisce alle persone? Quando poi si dice che l'ente ideale è indeterminato, si giuoca d'equivoco; imperocchè o si vuol significare, che non è concreto, ma vago, indefinito, comune, applicabile a ogni cosa; ovvero, che non ha limiti ed è infinito. In questo secondo caso, tanto è lungi che l'indeterminazione dell' ente escluda i caratteri della Divinità, che anzi ne costituisce uno dei principali. L'ente astratto è infinito, perchè è un esemplare insidente nell'infinita essenza, dotata di virtù creatrice ed infinita. Nell'altro caso, l'ente astratto è veramente indeterminato, perchè esprime il contingente, che può essere effettuato o non essere, può essere fatto così e così, in virtù dell'azione creatrice, che è liberissima. Questa indeterminazione esprime adunque un altro carattere divino, cioè la perfettissima libertà dell'Ente creatore. Ma basti di ciò per ora. Credo che questi pochi cenni siano sufficienti a mostrare che l'ontologismo è il solo metodo atto ad evitare le difficoltà, le ambiguità, le contraddizioni, gli assurdi, in cui incorrono i psicologisti, e a metterci sulla bi o i i via per avere una teorica ortodossa della visione ideale. Il compiere quest'assunto sarà materia di un altro discorso.

#### Nota 39.

S. Bonaventura è uno degli anelli tradizionali, che congiungono nella storia della scienza la filosofia di santo Agostino e di santo Anselne con quella del Malebranche. Recherò i tratti principali della sua concisa, ma profonda, teorica della visione ideale, esposta nell' Itinerario,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> N. Sag., tom. 111, p. 156. \* Ibid., p. 114.

scritterello chiamato da Giovanni Gersone opus immensum, cujus laus superior est ore mortalium 1.

« Intellectum.... propositionum tunc intellectus noster dicitur vera-« citer comprehendere, cum certitudinaliter scit illas veras esse; et hoc « scire est scire, quoniam non potest falli in illa comprehensione. Scit « enim quod veritas illa non potest aliter se habere. Scit igitur verita-« tem illam esse incommutabilem. Sed cum ipsa mens nostra sit com-« mutabilis, illam sic incommutabiliter relucentem non potest videre. « nisi per aliquam aliam lucem omnino incommutabiliter radiantem. « quam impossibile est esse creaturam mutabilem. Scit igitur in illa « luce que illuminat omnem hominem venientem in hunc mundam. « quæ est lux vera et Verbum in principio apud Deum. Intellectum au-• tem illationis tunc veraciter percipit noster intellectus, quando videt « quod conclusio necessario sequitur ex præmissis, quod non solum vi-« det in terminis necessariis, verum etiam in contingentihus, ut, si bo-« mo currit, homo movetur.... Hujusmodi igitur illationis necessitas non « venit ab existentia rei in anima, quia tunc esset fictio, si non esset « in re. Venit igitur ab exemplaritate in arte æterna, secundum quam res babent aptitudinem et habitudiuem ad invicem, ad illius æteraæ artis repræsentationem. Omnis igitur, ut dicit Augustinus in libro de vera religione (cap. 39), vere ratiocinantis lumen accenditur ab illa « veritate. . . . . . . . . . . . . Ex quo manifeste apparet, quod cona iunctus sit intellectus noster ipsi æternæ veritati: dum nisi per illam a docentem nihil verum potest certitu.linaliter capere 2. » Prosegue quindi e dimostra che per le stesse cagioni, la mente nostra, avendo nei giudizii morali per norma una legge, che è superior mente nostra, dee aver l'intuito della stessa legge divina. E già prima avea stabilito che la mente umana non potrebbe ricordarsi, se non avesse « lucem incom-« mutabilem sibi præsentem, in qua meminit invariabilium veritatum. « Et sic per operationes memoriæ apparet, quod ipsa anima est imago « Dei et similitudo adeo sibi præsens et eum habeus præsentem, quod « eum actu capit et per potentiam capax ejus est, et particeps esse po-« test. » Donde avviene che essa mente « retinet ... scientiarum prin-« cipia et dignitates, ut sempiternalia et sempiternaliter, quia nunquam « potest sic oblivisci eorum, dummodo ratione utatur, quin ea audita · approbet et eis assentiat, non tanquam de novo præcipiat, sed tan-« quam sibi innata et familiaria recognoscat 3. »

« Nisi... cognoscatur quid est ens per se, non potest plene sciri di-« finitio alicujus specialis substantiæ. Nec ens per se cognosci potest . « nisi cognoscatur cum suis conditionibus, quæ sunt anum, verum, « bonum. Ens autem cum possit cogitari ut diminutum et ut completum. « ut imperfectum et ut perfectum, ut ens in potentia et ut ens in actu,

<sup>\*</sup> S. Bonav. Oper., Moguntiæ, 1609, tom. VII, p. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Itin, ment, in Deum, cap. 3. — Op. Moguntiæ, 1609, tom. VII, p. 130.

<sup>3 74:1</sup> 

ut ens secundum quid et ut ens simpliciter, ut ens in parte et ut ens
totaliter, ut ens transiens et ut ens manens, ut ens per illud et ut ens
per se, ut ens permixtum non enti et ut ens purum, ut ens dependens
et ut ens absolutum, ut ens posterius et ut ens prius, ut ens mutabile
et ut ens immutabile, ut ens simplex et ut ens compositum: cum privationes et defectus nullatenus possint cognosci nisi per positiones,
non venit intellectus noster ut plene resolvens intellectum alicujus
entium creatorum, nisi juvetur ab intellectu entis purissimi, actualissimi, completissimi et absoluti: quod est simpliciter ei æternum ens,
in quo sunt rationes omnium in sua puritate. Quomodo autem sciret
intellectus hoc esse ens defectivum et incompletum, si nullam haberet cognitionem entis absque omni defectu? Et sic de aliis conditionibus prælibatis 1.

 Quoniam autem contingit contemplari Deum, non solum extra nos • et intra nos, verum etiam supra nos: extra nos per vestigium, intra nos • per imaginem, et supra nos per lumen quod est signatum supra men-« tem nostram, quod est lumen veritatis æternæ, cum ipsa mens nostra « immediate ab ipsa veritate formetur, qui exercitati sunt.... in tertio • (modo) intrant... in sancta Sanctorum ... per quæ intelligimus duos • modos.... Primus modus primo et principaliter defigit aspectum in ip-• sum esse, dicens quod qui est, est primum nomen Dei....Unde dictum « est Moysi: Ego sum qui sum.... Volens igitur contemplari Dei invisia bilia, quoad essentiæ unitatem, primo desigat aspectum in ipsum esse, a et videat ipsum esse adeo in se certissimum, quod non potest cogitari « non esse, quia ipsum est purissimum, non occurrit nisi in plena fuga • non esse: sicut et nihil in plena fuga esse. Sicut igitur omnino nihil, nihil « habet de esse, nec de ejus conditionibus : sic e contra ipsum esse ni-• hil habet de non esse, nec actu nec potentia, nec secundum verita-« tem rei, nec secundum æstimationem nostram. Cum autem non esse • privatio sit essendi non cadit in intellectum nisi per esse: esse autem • non cadit per aliud, quia omne quod intelligitur aut intelligitur ut non ens, aut ut ens in potentia, aut ut ens in actu. Si igitur non ens non po-• test intelligi nisi per ens, et ens in potentia non nisi per ens in actu, et « esse nominat ipsum purum actum entis: esse igitur est quod primo cadit in intellectu, et illud esse est quod est purus actus. Sed hoc non est esse particulare, quod est esse arctatum, quia permixtum est cum • potentia, nec esse analogum, quia minime habet de actu, eo quod • minime est. Restat igitur quod illud esse est esse divinum. Mira igi-• tur est cæcitas intellectus, qui non considerat illud quod prius videt, et sine quo nihil potest cognoscere. Sed sicuti oculus intentus in va-« rias colorum differentias, lucem per quam videt cætera, non videt, e et si videt, non tamen advertit : sic oculus mentis nostræ intentus in « ista entia particularia et universalia, ipsum esse extra omne genus, · licet primo occurrat menti, et per ipsum alia, tamen non advertit. <sup>2</sup> S. Bonav., Itia. ment. in Deum, cap. 3. - Op. tom. VII, p. 130.

« Unde verissime apparet, quod sicut oculus vespertilionis se habet ad « lucem : ita se habet oculus mentis nostræ ad manifestissima naturæ. 
• Quia assuefactus ad tenebras entium et phantasmata sensibilium, cum 
• ipsam lucem summi esse intuetur, videtur sibi nihil videre : non in• telligens quod ipsa caligo summa est mentis nostræ illuminatio; sicut 
• quando videt oculus puram lucem, videtur sibi nihil videre.

« Vide igitur ipsum purissimum esse, si potes, et occurret tibi quod • ipsum non potest cogitari ut ab alio acceptum : ac per hoc necessario « cogitatur, ut omnimode primum: quod nec de nihilo, nec ab alio « potest esse. Quid enim est per se, si ipsum esse non est per se a se? · Occurret eliam tibi ut carens omnino non esse, ac per hoc ut nun-· quam incipiens, nunquam desinens, sed æternum. Occurret etiam ti-• bi, ut nullo modo in se habens nisi quod est ipsum esse, ac per hoc • ut cum nullo compositum, sed simplicissimum. Occurret etiem ut nia hil habens possibilitatis, quia omne possibile aliquo modo habet aliquid de non esse : ac per hoc ut summe actualissimum. Occurret at a nihil habens defectibilitatis, ac per hoc ut perfectissimum. Occurret a postremo ut nihil habens diversificationis, ac per hoc ut summe unum. Esse igitur quod est esse purum, et esse simpliciter, et esse abso-« lutum, est esse primarium, æternum, simplicissimum, actualissimum, perfectissimum, et summe unum. Et sunt hæc ita certa, « quod non potest ab intelligente ipsum esse cogitari horum oppositum, et unum horum necessario infert aliud. Nam quia simpliciter est esse, « ideo simpliciter primum: quia simpliciter primum, ideo non est ab alio « factum, nec a se ipso potuit, ergo æternum. Item quia primum et æter-• num, ideo non ex aliis, ergo simplicissimum. Item, quia primum, « æternum et simplicissimum, ideo nihil est in eo possibilitatis cum actu « permixtum, et ideo actualissimum. Quia primum, æternum, simpli-« cissimum, actualissimum, ideo perfectissimum. Tali omnino nihil · deficit, nec aliqua potest fieri additio. Quia primum, æternum, sim-« plicissimum, actualissimum, perfectissimum; ideo summe unum... « Unde si Deus nominat esse primarium, æternum, simplicissimum, actualissimum, perfectissimum, impossibile est ipsum cogitari non « esse, nec esse nisi unum solum.... Sed habes unde subleveris in ad-« mirationem. Nam ipsum esse est primum et novissimum, est æternum « et præsentissimum, est simplicissimum et maximum, est actualissi-• mum et immutabilissimum, est perfectissimum et immensum, est « summe unum et tamen omnimodum. Si hæc pura mente miraris, « majore luce perfunderis, dum ulterius vides, quia ideo est novissi-« mum, quia primum. Quia enim est primum, omnia operatur propter a se ipsum: et ideo necesse est quod sit linis ultimus, initium et con-« summatio, alpha et omega. Ideo est præsentissimum quia æternum. « Quia enim æternum non finitur ab alio, nec deficit a se ipso, nec de-· currit ab uno in aliud, ergo nec habet præteritum, nec futurum, sed « esse præsens tantum. Ideo maximum, quia simplicissimum. Quia e-

nim simplicissimum in essentia, ideo maximum in virtute, quia virtus
quanto plus est unita, tanto plus est infinita, Ideo immutabilissimum
quia actualissimu m. Quia enim actualissimum est, ideo est actus purus. Et quod tale est, nihil novi acquirit, nihil habitum perdit, ac
per hoc non potest mutari. Ideo immensum quia perfectissimum. Quia
enim perfectissimum, ideo nihil potest cogitari ultra ipsum melius,
nobilius, nec dig nius, ac per hoc nihil maius, et omne tale est inmensum. Ideo omnimodum, quia summe unum. Quia enim summe
unum, i deo est omnis multitudinis universale principium. Ac per hoc
ipsum est un iversalis omnium causa efficiens, exemplans, et terminans, sicut causa essendi, ratio intelligendi, et ordo vivendi. Est igitur omnimodum non sicut omnium essentia, sed sicut cunctarum essentiarum superexcellentissima, et universalissima, et sufficientissima
causa. Cuius virtus quia summe unita in essentia, ideo summe infinitissima et multiplicissima in efficacia. »

« Rursus revertentes dicamus, quia igitur esse purissimum et abso-« lutum, quod est simpliciter esse, est primarium et novissimum, ideo est omnium origo et finis consummans. Quia æternum et præsentissimum, « ideo omnes durationes ambit, et intrat, quasi simul existens earum cene trum et circumferentia. Quia simplicissimum et maximum ; ideo to-« tum intra omnia, et totum extra omnia, ac per hoc est sphæra intel-» ligibilis cuius centrum est ubique et circumferentia nusquam. Quia « actualissimum et immutabilissimum, ideo stabile manens, moveri dat « universa. Quia perfectissimum et immensum, ideo est intra omnia, non • inclusum, extra omnia, non exclusum, supra omnia non elatum, infra omnia, non prostratum. Quia vero est summe unum et omnimodum, « ideo est omnia in omnibus; quamvis omnia sint multa et ipsum non sit • nisi un um, et hoc quia per simplicissimam unitatem, serenissimam veritatem et sincerissimam bonitatem, est in eo omnis virtuositas, omnis exemplaritas, et omnis communicabilitas: ac per hoc ex ipso, et per ipsum et in ipso sunt omnia (Rom. XI). Et hoc quia omnipo-• tens, omnisciens, et omnimode bonum, quod perfecte videre est esse • beatum, sicut dictum est Moysi: Ego ostendam tibi omne bonum « (Exod. XXXIII) 1. »

Avendo nominato Giovanni Gersone, come un grande ammiratore dell' Intinerario, aggiu ngerò un passo di questo illustre teologo, in cui molto si accosta alla dottrina del suo maestro. Così egli favella della luce intellettiva: « Intelligentia simplex est vis animæ cognitiva, suscipiens immediate a Deo naturalem quamdam lucem, in qua et per quam principia prima cognoscuntur esse vera et certissima terminis apprehensis. Principia hujusmodi nominantur aliquando dignitates, aliquando communes animi conceptiones, aliquando regulæ primæ incommutabiles et impossibiles aliter se habere.... Qualis vero sit illa lux naturalis, dici potest probabiliter, aut quod est aliqua dispo-

« sitio connaturalis et concreta animæ, quam aliqui vocare videntur ha-« bitum principiorum : vel probabilius, quod est ipsamet animæ exi-« stens lux quædam intellectualis naturæ, derivata ab infinita luce o primæ intelligentiæ, quæ Deus est, de quo Joannes: Erat lux vera « quæ illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum 1. » Può parere da questo luogo che il Gersone consideri l'intelligibile umano. come distinto sostanzialmente dall'intelligibile divino; tuttavia poco appresso egli nega, allegando un testo di santo Agostino, che vi sia medium aliquod inter animam rationalem et Deum. Si dee dunque credere che al parer suo la luce intelligibile sia divina, per ciò che spetta al suo elemento positivo, benchè, rispetto all'uomo, si accozzi con un elemento subbiettivo e negativo, procedente dall'intuito. Questa chiosa vien confermata da ciò che l'autor francese discorre della visione divina, di cui distingue tre specie diverse, la prima delle quali è detta da lui facialis et intuitiva, la seconda specularis et abstractiva, la terzanbilaris et ænigmatica. L'ultima tramezza fra le altre due, e vien paragonata all'aurora, laddove l'astrattiva e l'intuitiva si raguaggliano colla luna e col sole. Ora questa visione enigmatica non è altro che l'apprensione immediata dell' Intelligibile, come risulta d'alle seguenti parole: « Visio Dei nubilaris et œnigmatica naturaliter habetur modis • velut innumerabiliter variatis, sicut et visus carnis percipit diversis-« sime lumen solis. Visio Dei nubilaris et cenigmatica concomitator « quamlibet aliam cujuscumque rei visionem, sicut colorum visioni co-« mes est visio lucis, seu luminis, ita nihil videre possumus, nisi per « irradiationem divini luminis directe vel obblique, absolute vel confus » se monstrantis 2. »

#### Note 40.

I sensisti errano di gran lunga, quando affermano che la realtà consiste nelle cose individue, e non nelle idee generali. Imperocchè le esistenze individuali traggono la realtà loro dall' Ente; il quale è l'idea generalissima e la fonte di ogni generalità. E l' Ente, il quale conserisce la realtà alle esistenze, per via della creazione, dee possederla per sè proprio in grado eminente; come suona lo stesso vocabolo, con cui si esprime questa dote. Realtà viene da res, cosa; e res da reri, pensare, perchè in effetto l'elemento cogitativo è inseparabile dall' idea dell'Ente. Res è l'oggetto ratum, cioè pensato, il quale riunisce al sensibile l'intelligibile.

La distinzione del concreto dall'astratto, e dell'individuale dal generale, è solamente applicabile all'ordine delle cose contingenti. Quindi è, che nel giro del Necessario, cioè in Dio, le proprietà opposte

De myst. theol. specul., par. 2, consid. 10. - Opera. Antverpise, 1706, toa. III, p. 371, 372.

\*\*Tract. de oculo. — Opera. Antverpiæ, 1706, tom. III, p. 486.

s'immedesimano insieme. Ciò si vede chiaramente nel concetto del tempo e dello spazio puri; concetto, che è particolare e generale, concreto ed astratto nello stesso tempo. La medesimezza di questi varii attributi nell'ordine apodittico non potrebbe risplendere di maggiore evidenza.

L'immedesimazione del generale e dell'individuale nella sfera dell'Ente concilia la dottrina di Aristotile con quella di Platone. Questi due filosofi si contraddicono, perchè non s'innalzano fino al concetto dell'Ente, che è il colmo della speculazione filosofica; nel quale soltanto le loro sentenze insieme si accordano. Infatti le idee di Platone sono mere astrattezze, se non si concretizzano nell'idea dell'Ente, come gl'individui d'Aristotile sono meri sensibili per nessun modo pensabili, se non s'intellettualizzano nell'idea dell'Ente. L'Ente innalza gl'individui sensibili al grado di astrazioni pensabili, e le idee generali al grado di cose reali.

#### Nota 41.

S. Agostino nel suo libro De magistro, e in molti altri luoghi delle sue opere, che sarebbe troppo lungo il riferire, discorre mirabilmente di questo eloquio interiore dell' Idea, in cui fondiamo il primo giudizio e il primo fatto. « Toutes les réponses de la raison sont éternelles et « immuables, » dice il Malebranche. « Elles ont toujours été dites, ou • plutôt elles se disent toujours sans aucune succession de temps, et « quoiqu'il nous faille quelques moments pour les entendre, il ne « lui en faut point pour les faire, parce qu'effectivement elles ne sont « point faites. Elles sont éternelles, immuables, nécessaires 1. » E altrove: « Les philosophes même les moins éclairés demeurent d'accord que « l'homme participe à une certaine Raison qu'ils ne déterminent pas. · C'est pourquoi ils le définissent animal RATIONIS particeps: car il « n' y a personne qui ne sache, du moins confusément, que la diffé-« rence essentielle de l'homme consiste dans l'union nécessaire qu'il « a avec la Raison universelle, quoiqu' on ne sache pas ordinairement « quel est celui qui renferme cette Raison, et qu'on se mette fort peu « en peine de le découvrir. Je vois, par exemple, que 2 fois 2 font 4, et qu'il faut préférer son ami à son chien; et je suis certain qu'il n'y a point d'homme au monde qui ne le puisse voir aussi bien que moi. « Or je ne vois point ces vérités dans l'esprit des autres, comme les « autres ne le voient point dans le mien. Il est donc nécessaire qu' il • y ait une Raison universelle, qui m'éclaire, et tout ce qu'il y a « d'intelligences. Car si la raison que je consulte n'était pas la même « qui répond aux Chinois, il est évident que je ne pourrais pas être « aussi assuré que je le suis, que les Chinois voient les mêmes vérités « que je vois. Ainsi la Raison que nous consultons quand nous rentrons « dans nous-mêmes, est une Raison universelle..... Je suis certain MALBBRANCHE. Entret. sur la métaph., la rel. et la mort, entr.4, tom. I,p. 116.

que les idées des choses sont immuables, et que les vérités et les « lois éternelles sont nécessaires ; il est impossible qu'elles ne soient pas « telles qu'elles sont. Or, je ne vois rien en moi d'immuable ni de nécessaire : je puis n'être point ou n'être pas tel que je suis : il peut v « avoir des esprits qui ne me ressemblent pas, et cep endant je suis cer-« tain qu' il ne peut y avoir d'esprits qui voi ent des vérités et des lois « différentes de celles que je vois : car tout esprit voit nécessairement que 2 fois 2 font 4, et qu'il faut préférer son ami à son chien. Il faut donc conclure que la Raison que tous les esprits consultent, est un « Raison immuable et nécessaire. — De plus, il est évident que cette mé-« me raison est infinie. L'esprit de l'homme conçoit clairement qu'il va « ou qu'il peut y avoir un nombre infini de tri angles, de tétragones, de coit même l'infini dans l'étendue, car il n e peut douter que l'idée qu'il a de l'espace ne soit inépuisable.... Enfin l'esprit voit claire-« ment l'infini dans cette souveraine raison, quoiqu'il ne le comprense pas. En un mot, il faut bien que la Raison que l'omme consulte soit · infinie, puisqu' on ne la peut épuiser, et qu'elle a toujours quelque » chose à repondre, sur quoi que ce soit qu'on l'inter roge. — Mais s'il « est vrai que la Raison à laquelle tous les hommes participent, est universelle; s'il est vrai qu'elle est infinie; s'il est vrai qu'elle est · immuable et nécessaire : il est certain qu'elle n'est point différente de « celle de Dieu même : car il n' y a que l'être universel et infini qui « renferme en soi-même une raison universelle et infinie. Toutes les créatures sont des êtres particuliers : la raison universelle n'est donc « point créée. Toutes les créatures ne sont point infin ies : la raison in-« finie n'est donc point une créature. Mais la raison que nous consula tons n'est pas seulement universelle et infinie, elle est encore néces-« saire et indépendante, et nous la concevons en un sens plus indépen-« dante que Dieu même. Car Dieu ne peut agir que selon cette raison; « il dépend d'elle en un sens ; il faut qu'il la consulte et qu'il la suive. · Or Dieu ne consulte que lui-même ; il ne dépend de rien. Cette raison « n'est donc pas distinguée de lui-même ; elle lui est donc coéternelle « et substantielle..... Nous voyons donc la règle, l'ordre, la raison de • Dieu: car quelle autre sagesse que celle de Dieu pourrions-nous voir, « lorsque nous ne craignons point de dire que Dieu est obligé de la « suivre 1 ? »

A santo Agostino e al Malebranche consuona il Leibniz nelle parole seguenti : « Præclarus est locus Aristotelis , .... esse aliquid in nobis « agens ratione præstantius , imo divinum.... Aristoteles autem ve- « reor ne hic in animo habuerit sententiam perniciosam, cuius sese alibi « suspectum reddidit : de intellectu agente universali , qui solus et in « omnibus hominibus idem, post mortem supersit, quam sententiam

<sup>1</sup> MALEBRANCHE, Rech. de la vér. Éclaircissements sur le liv. 3, éclairciss. 10.—tom. 1V, p. 203-208.

- renovarunt Averroistæ. Sed omisso hoc pessimo additamento, ipsa
- « sententia per se pulcherrima est, et rationi ac Scripturæ conformis.
- « Deus est enim lumen illud, quod illuminat omnem hominem venien-
- tem in hunc mundum. Et veritas quæ intus nobis loquitur, cum æter-
- næ certitudinis theoremata intelligimus, ipsa Dei vox est, quod etiam
- « notavit D. Augustinus 1. »

#### Nota 43.

La confusione dell'essere coll'esistere è cagione di molte ambiguità e difficoltà in filosofia.

Molti filosofi, verbigrazia, dicono che il tempo e lo spazio puri non esistono; e hanno ragione; perchè queste due cose non sono esistenze, ma semplici relazioni dell' essere coll' esistenza. Tuttavia lo spazio e il tempo sono veramente, e ciò non si può negare senz' assurdo. Quando si parla dell' esistenza di Dio, questa frase, presa a rigore, è panteistica, o non ha senso. Infatti, che vuol dire l'esistenza dell'Ente, giacchè l'Ente, per ciò appunto che è, non esiste? Se poi sotto il nome di esistenza s' intende la pienezza dell' essere, e la somma realtà, la frase esistenza di Dio torna a dire essenza dell'Ente, come fu notato dal Vico.

# Nota 43.

Ecco un passo del Vico, che fa a questo proposito: « Esistere non altro suona che esserci, esser sorto, star sovra; come potrei pruovar-« lo per mille luoghi di latini scrittori. Ciò che è sorto, da alcun'altra « cosa è sorto ; onde l'esser sorto non è proprietà de' principii. E per « l'istessa cagione non lo è lo star sovra; perchè il sovrastare dice, al-« tra cosa star sotto ; e i principii non dicono altra cosa più in là di sè « stessi. Per contrario, l'essere è proprietà de'principii, perchè l'essere o non può nascer dal nulla. Dunque sapientemente gli scrittori della • bassa latinità dissero ciò che sta sotto sostanza, nella quale non ab-• biamo riposto la vera essenza. Ma in quella proporzione che la so-« stanza tien ragion di essenza, gli attributi tengono quella dell'esistena za... E qui non posso non notare, che con impropri vocaboli Renato parla, ove medita: lo penso, dunque sono. Avrebbe dovuto dire: lo « penso, dunque esisto: e presa questa voce nel si gnificato che ci dà la « sua saggia origine, avrebbe fatto più breve cammino, quando dalla « sua esistenza vuol pervenire all'essenza, così: lo penso, dunque ci sono; a quel ci gli avrebbe destato immediatamente questa idea: Dunque vi ha a cosa che mi sostiene, che è la sostanza; la sostanza porta seco l'idea di « sostenere, non di essere sostenuta; dunque è da sè; dunque è eterna ed . infinita; dunque la mia essenza è Iddio, che sostiene il mio pensiero. « Tanto importano i parlari de' quali sieno stati autori i sapienti uo-LEIBNIZ, Op. omn., ed. Dutens, tom. 11, p. I, p. 264.

mini, che ci fan risparmiare lunghe serie di raziocini. R per queste
istesse ragioni egli è da notarsi, ancora, che quando dall' esistenza
sua vuole inferire l'esistenza di Dio, impropriamente esplica la sua
pietà; perchè da ciò che io esisto, Dio non esiste, ma è: e per li nostri ragionati principii di metafisica l'esistenza mia si trova falsa,
quando si è pervenuto da quella a Dio; perchè ella non è in Dio, a
ragione che l'esistenza delle create cose è essenza in Dio. Iddio non
ci è, ma è; perchè sostiene, mantiene, contiene tutto; da lui tutto esce, in lui tutto ritorna '. » Qual è l'ontologista, che favelli più chiaro del nostro gran Vico?

#### Note 44.

- « Il est pour le moins aussi certain que Dieu, qui est cet être si par-« fait, est ou existe, qu'aucune démonstration de géométrie le saurait « être <sup>2</sup>. »
- « Il faut...tenir pour constant que cette proposition: je swis, j'existe, « est nécessairement vraie 3. »
  - « Je suis, j'existe, cela est certain 4. »
- « Je connais que j'existe et je cherche quel je suis, moi que je con-
- « Il est certain que je suis et que j'existe, quand même je dormirsis « toujours 6. »
- « Si je juge que la cire est ou existe de ce que je la vois, certes il « suit bien plus évidem ment que je suis ou que j'existe moi-même 7.»
- « Lorsque quelqu'un dit: je pense, donc je suis ou j'existe, il ne con-« clut pas son existence de sa pensée comme par la force de quelque « syllogisme.... S'il la déduisait d'un syllogisme, il aurait dù aupara-« yant connaître cette majeure: Tout ce qui pense est ou existe ...»
- « En ne pouvant douter de soi-même,... j'ai pris l'être ou l'existen-« ce de cette pensée pour le premier principe °. »

Questo vezzo cartesiamo di accoppiare i vocaboli di essere e di essere, come sinonimi, mostra: 1º che il Descartes confondeva insieme scientificamente i due concetti; 2º che riflessivamente egli aveva una confusa notizia della lor discrepanza; il che non dee far meraviglia, giacchè tal divario appartiene all' intuito primitivo e fondamentale della mente umana, e pel comune dei pensanti non riverbera distintamente nella riflessione.

```
    Vico, Op. lat., tom. I. p. 106, 107.
    Descartes, Disc. de la méth. — OEuv., tom. I, p. 163.
    Ibid., Médit. 2. — OEuv., tom. I, p. 248.
    Ibid., p. 351.
    Ibid., p. 252.
    Ibid., Médit. 2. — OEuv., tom. I, p. 261.
    Ibid., Rép. aux second. object. — OEuv., tom. I, p. 426, 427.
```

bid., Les princ. de la phil., — OEur., tom. 11, p. 420, 42

# Nota 45.

Dico esistenze in vece di esistenza, esistente, esistenti, parendomi la prima espressione più appropriata al concetto, di cui si tratta. Infatti la seconda e la terza voce non indicano la moltiplicità propria del creato opposta all'unità dell'Ente; la terza e la quarta paiono dare a ciò che esiste, una sussistenza assoluta e da sè, che non gli compete. Dicendo esistenze, si accenna meglio così la condizione relativa e contingente, come la pluralità del creato. Non ricuso per altro di valermi delle altre voci, fuori della precisione rigorosa della formola.

#### Nota 46.

Le tre nozioni del necessario, del possibile e dell'esistente sono il perno della metafisica, e ci si rappresentano, come tre aspetti o dipendenze di una sola idea primitiva e assoluta, cioè dell'idea dell'Ente.

Il necessario, il possibile e l'esistente esprimono le relazioni dell'Ente. Il necessario racchiude le relazioni dell'Ente verso di sè: il possibile, le relazioni del necessario verso l'esistente: l'esistente, le relazioni del possibile verso il necessario. Quindi è, che il necessario rappresenta direttamente e immediatamente l'Ente: il possibile e l'esistente lo esprimono solo per modo indiretto e mediato. Il necessario può
essere pensato solo: il possibile e l'esistente non sono pensabili, senza il
necessario.

Tre grandi oggetti, tre ordini di realtà corrispondono alle tre nozioni suddette: al necessario, cioè all'Ente assoluto e immediato, Dio; al possibile, la quantità continua, cioè il tempo e lo spazio puri; all'esistente, la quantità discreta, cioè l'universo con quanto ci si contiene. Onde risultano tre grandi scienze componenti la somma enciclopedica: la filosofia, scienza del necessario, cioè di Dio, e del contingente fatto a sua imagine, cioè dell'animo umano; la matematica, scienza del possibile; e la fisica, scienza dell'esistente.

Il tempo e lo spazio puri, la cui natura ha disperato i più gran metafisici, non sono intelligibili, se non come un anello e un passaggio tra Dio e il mondo, nello stesso modo che il possibile è un anello fra l'Ente e l'esistente, fra il necessario e il contingente.

Il Leibniz avvertì questa verità capitale, che ogni idea assoluta esprime una relazione dell'Ente. Ne' suoi Nuovi Saggi così egli parla:

- L'idée de l'absolu est en nous intérieurement comme celle de l'Etre.
- « Ces absolus ne sont autre chose que les attributs de Dieu, et on peut
- « dire qu'ils ne sont pas moins la source des idées, que Dieu est lui-
- même le principe des êtres. L'idée de l'absolu par rapport à l'espace
- meme le principe des etres. L'îdée de l'absolu par rapport à l'espace « n'est autre que celle de l'immensité de Dieu, et ainsi des autres <sup>2</sup>. »

LEIBNIZ, Noup. ess. sur. l'entend. hum., liv. 2, chap. 17. - OEnv. phil., ed. Raspe, p. 116.

296

Si può chiedere, se il principio: il contingente presuppone il necessario, sia identico all'assioma: ciò che incomincia ha una causa. A prima vista non pare; potendosi pensare a una cosa contingente, che già esiste, senza fare avvertenza al suo principio. Ma allora qual è il legame del contingente col necessario? Forse la ragione, in quanto il necessario e non il contingente ha in sè stesso la ragione della realtà sua? Ottimamente; ma io chieggo di nuovo, se ragione è lo stesso che causa o no? Se non è, che cosa sarà dunque? Forse il contenente, come vuole il Krause? Ma questa asserzione è materiale, assurda, e mi par poco degna di un metafisico di polso.

La vera soluzione è questa. La ragione di una cosa è sostanzialmente la causa di un effetto, ma considerata sotto un aspetto diverso, in ordine al tempo. Si chiama ragione la prima causa di un effetto, che non comincia, ma continua ad esistere; e si appella prima causa la ragione di una cosa, che comincia ad aver l'esistenza. In ambo i casi l'effetto riceve l'esistenza, cioè vien creato dalla causa, con questo solo divario fra l'uno e l'altro, che la creazione si comincia o si rinnovella. Il concetto del contingente e delle sue attinenze col necessario importa adunque l'intuito di una continua creazione. Si noti però che i metafisici confondono spesso il principio della ragion sufficiente coprincipio teleologico, che presupponendo l'intelligenza nella causa effil ciente, esprime la necessità della causa finale.

Per maggior chiarezza del mio discorso, ecco la genesi dei varii principii:

- 1º L'Ente è. Principio dell'unità primitiva.
- 2º L'esistenza dipende dall'Ente. Principio della dualità primitiva. Il secondo principio si suddivide.
- A. L'esistenza è dall'Ente. Principio della Causa prima.
- B. L'esistenza è nell'Ente. Principio della Sostanza prima.

Il principio A si sottodivide pure in

- a. L'esistenza, che incomincia, è dall' Ente. Principio della creazione.
- b. L'esistenza, che continua, è dall'Ente. Principio della ragion sufficiente.
- c. L'esistenza, che comincia e che continua, è all'Ente, cioè ordinata ad un fine, che è nell'Ente stesso. Principio della finalità, o sia della Causa finale.

Tutti questi principii si riducono a quello di creazione, che costituisce la formola ideale.

# Nota 47.

V'ha un dualismo primitivo nella realtà delle cose, come se ne trova uno nella idealità, cioè nella conoscenza. In quella, l'Ente produce e sostenta le esistenze, come Sostanza e Causa prima; in questa, l'Intel-

ligibile illustra i sensibili, e li rende atti ad essere conosciuti, come Intelletto e Mente prima. Amendue queste dualità si riducono ad una sola, in quanto l'Ente è altresì l'Intelligibile, e le esistenze sono i sensibili. E l'Intelligibile rischiara appunto i sensibili, perchè li produce, come l'Ente e i sensibili sono illustrati dall'Intelligibile, perchè ne derivano, come esistenze.

Questa dualità è misteriosa, ed è l'origine di tutti i misteri. Nullameno l'uno de'suoi membri corrisponde all'altro così a capello, che si provano e si rischiarano vicendevolmente, nè il primo si può impugnare, se non si nega eziandio il secondo. Come mai l'Ente produce le esistenze? Ecco un gran mistero ontologico. In che modo l'Intelligibile illustra i sensibili? L'arcano psicologico non è certo minore. E considerando acutamente, si vede che l'Intelligibile illustra appunto i sensibili, perchè li produce, e che le esistenze sono prodotte dall' Ente, perchè ne vengono illustrate.

La conoscibilità dei sensibili, mediante l'Intelligibile, non è già una cosa, che, propriamente parlando, passi nei sensibili, e in essi risegga. Ella è inseparabile dall' Intelligibile, e i sensibili ne partecipano, in quanto sono intesi in quello, come i corpi sono veduti dentro la luce. D'altra parte, le esistenze non ricevono una realtà, che sia indipendente dall'Ente: onde, benchè distinte sostanzialmente dall'Ente, sono nell'Ente anzichè l'Ente sia in loro. Dunque la partecipazione che i sensibili fanno dell'Intelligibile, e le esistenze dell'Ente, è tale, che l' intelligibilità non esce dell'Intelligibile, come l'entità assoluta non esce dall'Ente.

Ma che cos'è questa intelligibilità dell'Ente, se non la sua attività? Dunque nello stesso modo, che l'intelletto e la volontà umana sono una facoltà sostanzialmente unica, (come dichiareremo altrove,) così l'Intelligibile e l'Ente si unificano in una attività, che si chiama propriamente Essere, rispetto al termine, da cui procede, e Intelligibile, riguardo al termine, a cui arriva.

Per l'intelligibile, le menti create comprendono tutte le cose, come per l'Ente, tutte le creature sono. Se per l'Intelligibile s'intende il Verbo, (aggiuntovi però l'elemento sovrintelligibile della sussistenza personale,) il dettato divino, che Iddio fa pel Verbo tutte le cose 1, verrebbe a significare, che l'Ente produce le esistenze, illustrandole, e che l'intelligibilità di esse s'immedesima colla loro produzione.

# Nota 48.

Il Malebranche avvertì espressamente l'assurdità del proposito di chi vuole dimostrare l'esistenza dei corpi. « Aristo. Il me semble que la « prudence m'oblige à suspendre mon jugement sur l'existence des « corps. Je vous prie de m'en donner une démonstration exacte. — « Théodore. Une démonstration exacte! C'est un peu trop, Ariste. Je 'Joh. 1. 3

« vous avoue que je n' en ai point. Il me semble au contraire que j'ai « une démonstration exacte de l'impossibilité d'une telle démonstra-« tion. Mais rassurez-vous. Je ne manque pas de preuves certaines et « capables de dissiper votre doute.... La notion de l'être infiniment par-« fait ne renferme point de rapport nécessaire à aucune créature. Dien « se suffit pleinement à lui-même. La matière n'est donc point une « émanation nécessaire de la Divinité. Du moins, ce qui me suffit présentement, il n'est pas évident qu'elle en soit une émanation néces-« saire. Or on ne peut donner une démonstration exacts d'une vérité. « qu' on ne fasse voir qu' elle a une liaison nécessaire avec son prin-« cipe; qu' on ne fasse voir que c'est un rapport nécessariement ren-« fermé dans les idées que l'on compare. Donc il n'est pas possible de « démontrer en rigueur qu'il y a des corps. En effet, l'existence des corps est arbitraire. S'il v en a. c'est que Dieu a bien voulu en créer... « Mais la volonté de créer des corps n'est point nécessairement ren-• fermée dans la notion de l'Être infiniment parfait, de l'Être qui se suffit pleinement à lui-même.... - Ariste. Je comprends bien. Théo-« dore, qu' on ne peut déduire démonstrativement l'existence des corps « de la notion de l' Être infiniment parfait, et qui se suffit à lui-même. a Car les volontés de Dieu qui ont rapport au monde, ne sont point « renfermées dans la notion que nous avons de lui. Or n' v avant que ces volontés qui puissent donner l'être aux créatures, il est clair qu'on • ne peut démontrer qu'il y a des corps. Car on ne peut démontrer que e les vérités qui ont une liaison nécessaire avec leur principe 1. »

# Nota 49.

Alcuni critici stimarono che il Descartes avesse due dottrine: l'una pubblica, cioè professata espressamente ne' suoi scritti; l'altra secreta e come dire acroamatica, versante nel mero panteismo, che per buon rispetto di prudenza egli non avrebbe osato pubblicare, (onde stette pago a gittarne i semi nella prima, velandone le conseguenze,) e di cui lo Spinoza fu poscia divulgatore. Questa opinione fu difesa ingegnosamente, fra gli altri, da Giovanni Regio, valente medico, in due opere; nella più recente delle quali <sup>2</sup> egli mostra le convenienze, che corrono tra alcuni dogmi del Descartes e quelli dello Spinoza; e tocca alcune circostanze, che non onorano gran fatto l'indole morale del primo di questi autori '. Ma io confesso di non poter concorrere in questa sentenza; nè so credere Cartesio, non dico moralmente, ma intelletualmente capace di concepire un sistema, qual si è lo Spinozismo, che per quanto sia assurdo, mostra nel suo inventore una profondità e una forza d'ingegno non ordinaria. Cartesio, sommo matematico, mediocre

3 Ibid., Praef.

<sup>&#</sup>x27; Entret. sur la métaph., la relig. et la mort, entr. 6, tom. 1, p. 210-214.

<sup>\*</sup> Cartesius verus Spinozismi architectus, sive uberior assertio et vindicatio tractetus, cui titulus: Cartesius Spinozæ prælucens, etc. Franequeræ, 1710

299

fisico, inetto filosofo, e uomo ambiziosissimo, avrebbe forse osato per amore di celebrità professare il panteismo dell' Etica, (purchè senza rischio, giacchè non pare che aspirasse a nessun genere di martirio;) ma non avrebbe mai saputo immaginarlo. Corre certo una stretta connessione fra il Cartesianismo e lo Spinozismo; e oltre alle attinenze indicate dal Regio, quella, che io specifico nel testo, mi pare fondamentale; ma non è questa la prima volta, che un filosofo abbia messi fuori alcuni principii dottrinali, senza conoscerne il valore, e senza penetrare le conseguenze chiuse nel loro seno.

L'opinione del Regio, fu, vivente ancora il Descartes, espressa sur un cartello ( placard ), stampato nei Paesi bassi, l'anno 1647; il qual cartello vien da esso Descartes attribuito al suo fiero e implacabile nemico Gisberto Voet '. In questo scritto si stabiliva, come dottrina filosoficamente probabile, che il pensiero e l'estensione sono due attributi di una sola sostanza 2. Si dee ammirare l'accorgimento dello scrittore, qualunque siasi, che seppe avvisare i germi panteistici rinchiusi nel Cartesianismo, come prima uscì fuori questo sistema. Nel resto, si trovano anche nelle prime opere di Cartesio alcuni tratti, che contengono o possono almeno suggerir l'idea dello Spinozismo. Così, verbigrazia, nei Principii, tradotti in francese dal Picot nello stesso anno 1647, ma già stampati latinamente nel 1644, l'autore così si esprime: « Lorsque « nous concevons la substance, nous concevons seulement une chose « qui existe en telle façon , qu' elle n' a besoin que de soi-même pour exister. En quoi il peut y avoir de l'obscurité touchant l'explication de ce mot, n'avoir besoin que de soi-même; car à proprement parler, « il n' y a que Dieu qui soit tel, et il n' y a aucune chose créée qui puis-« se exister un seul moment sans être soutenue et conservée par sa puissance. C'est pourquoi on a raison, dans l'école, de dire que le o nom de substance n'est pas univoque, au regard de Dieu et des créa-« tures, c'est-à-dire qu' il n'y a aucune signification de ce mot que nous « concevions distinctement, laquelle convienne en même temps à lui et à elles; mais parce qu'entre les choses créées, quelques-unes sont « de telle nature qu' elles ne peuvent exister sans quelques autres, nous « les distinguons d'avec celles qui n'ont besoin que du concours or-« dinaire de Dieu, en nommant celles-ci des substances, et celles-là des • qualités ou des attributs de ces substances 3. » Vedi pure quello, che ivi si discorre sugli attributi, sui modi e sul loro divario 4. Il passo seguente delle Meditazioni è anche degno di avvertenza. Lorsque je « pense que la pierre est une substance, ou bien une chose qui de soi est capable d'exister » ( si può egli parlare in modo più improprio?), et que je suis aussi moi-même une substance; quoique je reçoive bien « que je suis une chose qui pense et non étendue, et que la pierre au contraire est une chose étendue et qui ne pense point, et qu'ainsi

DEur., tom. X, p. 103. 1bid., 73, 74.

<sup>3</sup> Princ. de la phil., part. 1. — OEus., tom. III, p. 95.

<sup>4</sup> OEur., tom. 111, p 96, 97, 98.

entre ces deux conceptions il se rencontre une notable différence. « toutefois elles semblent convenir en ce point, qu'elles representent o toutes deux des substances..... Pour ce qui est des autres qualités « dont les idées des choses corporelles sont composées, à savoir, l'é-« tendue, la figure, la situation et le mouvement, il est vrai qu'elles « ne sont point formellement en moi, puisque je ne suis qu' une chose « qui pense ; mais parce que ce sont seulement de certains modes de « la substance, et que je suis moi-même une substance, il semble qu'ele les puissent être contenues en moi éminemment 1. » In questo squarcio si contiene il germe di due panteismi parziali e paralleli. l' uno dei quali è obbiettivo, e l'altro subbiettivo, l'uno teologico, e l'altro psicologico. l'uno reso celebre dallo Spinoza e l'altro dal Fichte, congianti insieme e confusi con una terza specie, cioè col panteismo cosmologico, e formanti con esso un panteismo interzato, vale a dire, psicologico, ontologico e assoluto, come quel dello Schelling e dell' Hegel. Mi contento di farne cenno a chi legge; il quale potrà pure avvertire nelle parole infrascritte il seme dell'egoismo panteistico. Cartesio, avendosi obbiettato, che l'nomo ha forse, senza saperlo, la virtù di conservarsi, di esser causa di sè stesso, e di essere per sè, risponde, « que si cette • puissance était en lui, il en aurait nécessairement connaissance ; car, comme il ne se considère en ce moment que comme une chose qui « pense, rien ne peut être en lui dont il n' ait ou ne puisse avoir con-« naissance, à cause que toutes les actions d'un esprit.... tant des pen-« sées.... celle-là comme les autres lui serait aussi présente et connue 2.) La risposta è cattiva, e suggerisce l'instanza, che vi può esser nell'uomo un principio recondito, per cui il soggetto s' immedesimi coll' oggetto. Ma il tratto più curioso è il seguente: « Il est certain, que moi, c' est-àdire mon âme, par laquelle JE SUIS CE QUE JE SUIS, est entière-« ment et véritablement distincte de mon corps 3. » Amedeo Fichte non avrebbe potuto esprimer meglio con una sola frase la sua apoteosi panteistica dell' animo umano. Con sei monosillabi Cartesio si deitica, e si aggiudica quasi il tetragrammato.

#### Nota 50.

« Spinoza n' a fait que cultiver certaines semences de la philosophie « de M.Descarts, de sorte que je crois qu'il importe effectivement pour « la religion et pour la piété, que cette philosophie suit chatise par le « retranchement des erreurs qui sont mêlées avec la vérité 4. »

# Nota 51.

Enrico Paulus nella prefazione alle opere dello Spinoza, fa due obbiezioni al panteismo di questo filosofo. Lo incolpa di aver confusa l'u-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Médit, 3. — OEur., tom. 1, p. 279, 280. OEur., tom. 1, p. 383.

<sup>&#</sup>x27; ibid., p. 332.

LEIBNITZ, Op. omn., ed. Dutens tom. II, part. 1, p. 248, 251-254.

nità logica colla unità reale, e scambiata la legge del pensiero con quella dell'esistenza, (legem cogitandi pro lege existendi habet.) trasportando di fuori nella realtà quella formale medesimezza dell'obbietto col subbietto, che ha luogo in esso noi, allorche l'animo nostro, ragguagliando. sotto certi rispetti, cose diversissime, le confonde per così dire insieme. mediante l'operazion del giudizio 1. Questa censura è sostanzialmente fondata, e si riduce ad accusare lo Spinoza di sostituire il concetto assoluto, intellettivo, riflesso e psicologico dell'ente possibile e generico, all'intuito concreto, razionale, diretto e ontologico dell'Ente reale e assoluto: sostituzione, che noi proviamo nel capitolo settimo essere la formola necessaria di ogui sorta di panteismo. Ma ella ripugna all'altra opposizione, che l'editore tedesco muove contro lo Spinoza; accusandolo di non aver permessa alla sua metafisica l'analisi psicologica della mente umana. Come mai egli non avvisa che l'Olandese fu indotto in errore appunto dal psicologismo? E che la sua ontologia panteistica è una conseguenza della psicologia cartesiana? Imperocchè la confusione menzionata dell'unità logica, astratta e riflessa coll'unità concreta, intuitiva e reale, non è possibile, fuori del metodo psicologico, che sale dall'astrazione intellettiva alla concretezza razionale, in vece di tenere il corso contrario. Il Paulus crede, che se lo Spinoza fosse camminato alla psicologica, avrebbe evitato il doppio fatalismo, divino ed umano, in cui è caduto. Ma il vero si è, che l'autor dell'Etica inciampò in questo grande errore, perchè non essendogli dato di poggiar logicamente dall'esistente all' Ente, senza negare la creazione, e tolta via la creazione, non potendosi salvare la contingenza, nè la libertà dell'arbitrio, che ne è inseparabile, egli non avrebbe potuto conchiudere altrimenti, senza uscire del metodo psicologico. Lo Spinoza fu adunque panteista appunto per aver tenuto quella via, che il Paulus lo accusa di avere abbandonato. Il che chiaro apparisce da ciò, che questi soggiunge. « Spinoza.» dic egli, « Deum intelligit substantiam constantem infinitis attribu-« tis. . . . . ex quibus duo tantum, quod nempe cogitans sit atque extensum . . . . cognita habere sibi visus est. Atque hæc ipsa duo « attributa, per quæ tam claram de Deo quam de triangulo se habere « ideam professus est (epist. 60), unde demum vere cognita habere « potuit? Suam ipsius mentem nisi ante omnia considerasset, neque « cogitandi, neque extensionis puræ notionem ullibi fuisset assecutus. « Originis vero unde eam hauserit, oblitus, in Deo seu infinito bina illa « attributa clara idea intueri se persuasum habebat 1. » Qual prova più chiara potrebbe aversi del psicologismo spinoziano? Il Paulus fu ingannato dalla forma geometrica dell' Etica, e credette che lo Spinoza nell'inventare il suo sistema usasse il metodo adoperato per esporlo, commettendo, rispetto a questo filosofo, lo stesso errore, che Galileo inputava ai Peripatetici de' suoi tempi, riguardo al loro maestro 2. Ma lo Spinoza fu condotto al panteismo dalla dottrina cartesiana; la quale è essenzial

<sup>&#</sup>x27; Spinoza, Op., tom. II, p. vi, vii.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dial. I. - Op. Milano, 1811, tom. XI, p. 157, 158.

mente psicologica. E ch' egli non sia schietto ontologista, può raccogliersi, così dall' Etica stessa, dove incomincia con assiomi e proposizioni astratte, come da altri luoghi, dove afferma che l'esistenza di Dio
non è una verità per sè nota, ma abbisogna di dimostrazione '. Quello,
che il Paulus aggiunge, cioè che lo Spinoza avrebbe schivato il fatalismo, procedendo psicologicamente, e quindi trasferendo in Dio la libertà
del nostro animo<sup>2</sup>, è pur falso, e mostra una conoscenza superficiale di
questo metodo. Imperocchè egli è vero che il psicologista trova in sè il
libero arbitrio; ma egli può solo ammetterlo come una vana apparenza,
finchè non si appoggia a un fondamento ontologico. Ora, se per rinvenire questa base, egli sale all' Ente, non potendo incontrare nel suo
processo l'idea di creazione, egli dee immedesimare con esso Ente tutte
le esistenze, dee averle per necessarie, e considerare la propria libertà,
come una semplice apparenza, destituita d'individualità personale, e
perciò di sussistenza effettiva.

#### Note 52.

Che le tradizioni rabbiniche abbiamo aiutato il panteismo dello Spinoza, apparisce dal seguente passo della sua epistola ventunesima: « O«mnia in Deo esse et inDeo moveri cum Paulo affirmo, et forte etiam cum
« omnibus antiquis philosophis, licet alio modo: et auderem etiam di« cere cum antiquis omnibus Hebræis, quantum ex quibusdam traditio« nibus, tametsi multis modis adulteratis, conjicere licet 3. »

# Nota 58.

L'Hegel colleca l'essenza dell'assoluto nel pensiero schietto, perchè la loro virtù cogitativa gli rappresenta la sintesi dell'unità e della varietà in un individuo unico. Egli tolse manifestamente la sua ipotesi dalla teorica leibniziana della percezione costituente la monade; e ripose nel pensiero la natura di Dio, per le stesse cagioni, che mossero il Leibniz a considerare la percezione, come lo stato intrinseco ed essenziale di ogni forza <sup>4</sup>. Ma il presupposto del Leibniz è plausibile nel giro secondario delle esistenze; laddove non può ammettersi, senza temperativo, negli ordini assoluti dell'Ente.

Noterò qui di passata, che se la parte viziosa della filosofia tedescadal Kant in poi, è un portato del Cartesianismo, ciò che vi si trova di meglio, o di men reo, è tolto quasi tutto dalle dottrine leibniziane. La monadologia sola, accoppiata col psicologismo, produsse la filosofia critica; col panteismo, le dottrine ontologiche dello Schelling e dell'Hegel.

1 Tract. theol. pol., cap. 6, tom. 1, p.237.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> SPINOZA, Op., tom. II, p. vii. <sup>3</sup> Op., tom. I, p. 309. <sup>4</sup> LRIBNIZ, Op. omn., ed. Dutens. Genevæ, 1768, tom. II, patt. II, p. 2, 3, 21, 22, 227, 331, et al. passim.

# TAVOLA E SOMMARIO

# CAPITOLO TERZO

# DELLA DECLINAZIONE DEGLI STUDII SPECULATIVI, IN-ORDINE ALL' OGGETTO.

Della Idea. — È primitiva, indimostrabile, evidente, e certa per sè stessa. — Necessità della parola, per determinare e ripensare l'Idea. - I progressi della cognizione ideale rispondono alla perfezione dello strumento, con cui si lavora, cioè della parola.-Il linguaggio su inventato dall'Idea, che parlò sè stessa. - L'evidenza e la certezza riflessiva abbisognano della parola. - Il sensibile è necessario per poter ripensare l'intelligibile. - L'Idea è l'unità organica, la forza motrice, e la legge governatrice del genere umano. — L'Idea è l'anima delle anime, l'anima della società universale. — Ella può oscurarsi, ma non ispegnersi affatto. - Del suo primo oscuramento, e degli effetti, che ne seguirono. - Perdita dell'unità ideale, e morte morale del genere umano. - Diversità delle stirpi. - Dell'instaurazione sovrannaturale dell' unità primitiva. — Del genere umano, secondo l'elezione, sostituito al genere umano, secondo la natura. - La Chiesa è la riordinazione elettiva e successiva del genere umano. - Vicende storiche della Chiesa. - Colla perdita dell' unità ideale venne meno al genere umano la sua infallibilità, che passò nella Chiesa. - Quando il genere umano riacquisterà questo privilegio. - Chi è fuori della Chiesa, è fuori del genere umano. -Composizione organica della Chiesa. - La Chiesa è conservatrice e propagatrice dell' Idea: unisce il principio della quiete a quello del moto. — Delle formole definitive della Chiesa. — Della scienza ideale, razionale e rivelata. — Attinenze reciproche di queste due parti. - La scienza razionale, o sia la filosofia, si distingue in due grandi epoche, ciascuna delle quali corrisponde a una rivelazione. - Il nesso fra la rivelazione e la filosofia è la tradizione. - L'alteramento della tradizione, e quindi della verità, su nella sua origine una consusione delle lingue. - L'effetto di questa consusione su il gentilesimo. - L'organizzazione ecclesiastica è la sola via, con cui si possa conservare intatta la tradizione. - Della Chiesa giudaica, e della sua diversità dalla cristiana. — La filosofia gentilesca avea colla rivelazione primitiva una relazione diversa da quella, che corre tra la filosofia cristiana e la rivelazione evangelica. — Due tradizioni, religiosa e scientifica. - Dne classi di sistemi filosofici; gli uni tradizionali e ortodossi: gli altri antitradizionali ed eterodossi. - I primi suddividonsi in progressivi, e regressivi. - Qualità principali, per cui i sistemi eterodossi si distinguono dagli crtodossi. - La filosofia ortodossa è perpetua. - Varii modi, con cui i sistemi eterodossi possono rompere il filo della tradizione. - Tre età della filosofia cristiana. - Dell'età moderna. — Del psicologismo: definizione di esso, e dell'ontologismo, che gli è contrario. — Il psicologismo è l'eterodossia moderna delle scienze filosofiche. — Renato Descartes è il suo fondatore ; gran matematico, meschinissimo filosofo. - Paralo-

gismi puerili del suo metodo. - Presunzione intollerabile del suo assunto e delle sue premesse. - Cagioni, per cui il Cartesianismo invalse, ed ebbe una certa vora. - Due dottrine e due letterature in cospetto l'una dell'altra, tra il secolo decimoquinto e il sedicesimo. - Abusi e disordini, che allora regnavano. - Necessità di una rifurma caltolica. - Tre riforme eterodosse: due religiose, la terza filosofica. - Il tedesco Lutero, e l'italiano Socino, autori delle due prime; il francese Descartes, della terza, -Vizii della Scolastica, che prepararono gli errori più moderni. - Analogia del metodo protestante cel metodo cartesiano. - Il Descartes non liberò la filosofia, come oggi si crede, ma la ridusse in servitù. - Contraddizioni ridicole della sua duttrina. - Il Descartes non somiglia a Socrate pel metodo, nè a Platone per la teorica delle idee innate. - Vizii del pronunziato cartesiano: io penso, dunque sono. - Il sensismo ne è la conseguenza. - Assurdità del sensismo. - Il predominio del sensismo ha impieciolita la filosofia moderna. - Danni recati da esso agli studii storici. - La religione è la chiave della storia. - La filosofia nata dal Cartesianismo si divide in cinque scuole. - Del razionalismo psicologico diverso dell' ontologico. - Due classi di filosofi francesi. - Di alcuni eclettici francesi. in particolare. - Si annoverano i diversi vizii e in. convenienti dell'eclettismo, e quelli del psicologismo.

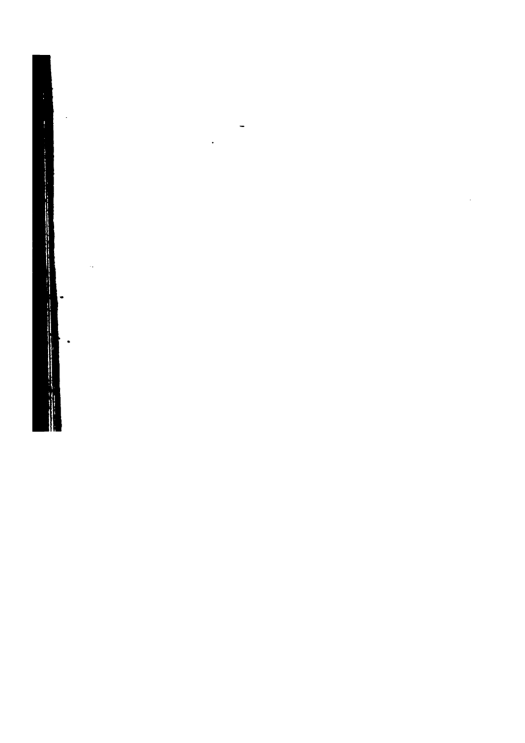
# CAPITOLO QUARTO

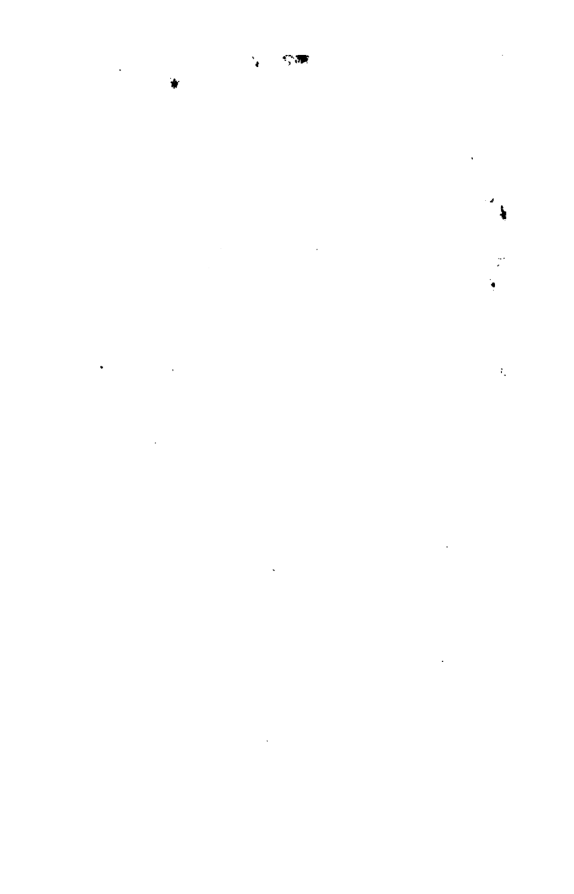
#### DELLA FORMOLA IDEALE.

Che cosa s'intende per formola ideale. - Metodo, che l'autore si propone di tenere in questa ricerca. - Del Primo psicologico, ontologico e filosofico. Il Primo filosofico abbraccia i due altri. - Varie dottrine sul Primo psicologico e ontologico. - Teorica di Antonio Rosmini intorno al concetto dell' ente considerato come Primo psicologico: si riduce a quattro capi. - Critica del sistema rosminiano: il Primo filosofico è l'Ente reale. - L' Ente reale è astratto e concreto, generale e particolare, individuale e universale nello stesso tempo. - La filosofia moderna erra spesso, mutando il concreto in astratto - Varii generi di astrazione e di composizione. - Il Primo filosofico contiene un gindizio. - Doti speciali di questo giudizio: 1º consta di un solo concetto. che si replica su sè stesso; 2º è obbiettivo, autonomo e divino, vale a dire, che il giudicante è identico al giudicato. - Il giudizio divino essendo il primo anello della filosofia, questa è una scienza divina e non umana nel suo principio. - Il giudizio divino, contenuto nel Primo filosofico, non basta a costituire la formola ideale, ... Ricerca di un altro concetto per compiere la formola. - Della novione di esistenza: analisi del concetto e della parola. - Egli è impossibile il salire logicamente dal concetto dell'esistenza a quello dell' Ente. - Bisogna adunque discendere dal concetto dell'Ente a quello di esistenza. - Necessità di un concetto intermedio per effettuar questo transito nel processo discensivo. - L'idea di creazione è il legame tra le due altre. - Obbiezioni contro di essa: risposta. - Il processo psicologico corrisponde all'ontologico. - Lo spirito umano è spettatore continuo, diretto e immediato della creazione. L'idea di creazione contiene un fatto primitivo e divino, che è il primo anello delle scienze fisiche e psicologiche; quindi tutta l'umana enciclopedia è divina nel suo principio. - Compimento della formola ideale. - Altro giudizio contenuto in essi formola. — Distinzione e inseparabilità psicologica dell' Ente e dell'esistente. — Del vero ideale e del fatto ideale, - Obbiesione contro il nostro processo ideale; risposts.

- Dell' organismo ideale. - Problemi metafisici, che non si possono risolvere, se non colla nostra formola, e ne confermano la verità. - 1º Del necessario e del contingente. - 2º Dell'intelligibile. - 3º Dell' esistenza dei corpi. - Cattivo metodo di molti filosofi nel combattere l'idealismo, - 4º Dell' individuazione, - 5º Dell' evidenza e della certezza. - Possibilità del miracolo provata a priori. - Nuove obbiezioni contro la formola ideale: risposta. - 6º Dell' origine delle idee. - Varii sistemi dei filosofi su questo punto. - Critica della dottrina rosminiana, che tutte le idee nascano da quella dell'Ente, per via di generazione. - Esposizione sommaria della nostra dottrina sull' origine delle idee: si riduce a tre capi. - Convenienza della nostra dottrina con un pronunziato del Vico. - 7º Dei giudizii analitici e sintetici. - Esposizione della nostra dottrina sulle varie classi di giudizii sintetici. - 8º Della natura del raziocinio. - Cenni su altre quistioni, che si attengono alla nostra formola. - L'aver dismessa o trascurata l'idea di creazione è la causa principale degli errori filosofici. - Vane promesse dei moderni eclettici, e debolezza della filosofia presente. - Per ristorarla, bisogna abolire il psicologismo. - Il Cristianesimo rinnovò la formola ideale. - Di santo Agostino: sue lodi: fondò la scienza ideale. - Della scienza ideale cattolica; sue prerogative. - Degli Scolastici: loro difetti. - Del nominalismo e sua influenza sinistra nel realismo. - Si critica il principio fondamentale di Carteslo colla scorta della formola ideale. - Di Benedetto Spinoza. - Tre epoche della filosofia tedesca. - L'ontologismo dei panteisti tedeschi è solo apparente. — Critica del loro sistema. — Vizii del panteismo in generale. - Convenienze del panteismo coll' eterodossia religiosa, e in ispecie colle opinioni dei protestanti, e con quelle degli Ebrei, dopo la divina abrogazione del loro culto.











4

•

•

